
ÖZGÜN
TARİH ARAŞTIRMALARI

II
EDİTÖR

Doç. Dr. Ayşe ERKMEN



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-II 

EDİTÖR 

Doç. Dr. Ayşe ERKMEN 

YAZARLAR 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

Doç. Dr. Ali KOZAN 

Doç. Dr. Fatma ÇAPAN 

Doç. Dr. Osman EMİR 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet TAŞ 

Dr. Merve AKBULUT GÜLER 

Dr. Mıhdat AKTULGA 



Copyright © 2025 by iksad publishing house 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed 

or transmitted in any form or by 

any means, including photocopying, recording or other electronic or 

mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, 

except in the case of 

brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial 

uses permitted by copyright law. Institution of Economic Development and 

Social 

Researches Publications® 

(The Licence Number of Publicator: 2014/31220) 

TÜRKİYE TR: +90 342 606 06 75 

USA: +1 631 685 0 853 

E mail: iksadyayinevi@gmail.com 

www.iksadyayinevi.com 

It is responsibility of the author to abide by the publishing ethics rules. 

Iksad Publications – 2025© 

ISBN: 978-625-378-510-9 

Cover Design: İbrahim KAYA 

December / 2025 

Ankara / Türkiye 

Size: 16x24cm 



İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ 

Ayşe ERKMEN…………………………………………………………1 

BÖLÜM I 

1) Pavlus’un İlk Kilise İçindeki Konumu ve Havârilere Karşı Liderlik

Mücadelesi

Mıhdat AKTULGA ………………………………...…………..……….3 

BÖLÜM II 

II. Murad’a Takdim Edilen Kitâb-ı Müstakîm’de Bir Kavram Analizi:

“Şehitlik” Faslı

Ali KOZAN …………………………………………...………….……33 

BÖLÜM III 

İmparator II. Ioannes Komnenos’un (1118–1143) Anadolu’da Bizans 

Nüfuzunu Yeniden Tesis Etme Çabaları: Askerî ve Diplomatik 

Girişimler, İdarî ve Sosyal Reformlar 

Fatma ÇAPAN…..………………………………………….…………47 

BÖLÜM IV 

Osmanlı Dönemi Sakız Adası’ndaki Türk Hâkimiyetinin Dayanağı: 

Sakız Kalesi  

Mehmet TAŞ ……………..……..……………………………..………79 

BÖLÜM V 

Roma Dünyasında Helenistik Bir Kraliçe: Pontoslu Pythodoris’in 

Siyasal Etkinliği ve Hanedan Ağları  

Osman EMİR …..…………………………………………...…..…….99 



BÖLÜM VI 

Ocak Çorbacısı: Yeniçeri, Acemi Ocaklarında Orta Ve Bölük 

Kumandanlığının Rolü 

Merve AKBULUT GÜLER………………………...……..………….115 

BÖLÜM VII 

Mali Tasniften Toplumsal Ve Mekânsal Yapıya: 

17. Yüzyıl Antakya’sında Hâne Statülerinin Dağılımı

Ahmet GÜNDÜZ…………...............……………………….……….147 



1 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

ÖNSÖZ 

Tarih, insan topluluklarının geçmişteki eylemlerini, bu eylemlerin çok 

katmanlı oluşum süreçlerini, altında yatan nedenleri ve yarattığı uzun vadeli 

sonuçları inceleyen, temel bir disiplindir. Temel bir disiplin olarak tarih, 

yalnızca neden-sonuç ilişkilerini ortaya koymakla kalmaz; aynı zamanda insan 

doğasının ve toplumsal yapıların zaman içerisindeki karmaşık değişimini 

anlamlandırmamızı sağlar. Bu eleştirel analiz, geçmişin dinamiklerini 

aydınlatarak bugünü anlamamıza ve geleceğe yönelik bilinçli ve sağlıklı 

çıkarımlar yapmamıza olanak tanıyan eleştirel bir bilgelik arayışıdır. Tarih 

çalışmaları yalnızca olayların kronolojik aktarımı değil; aynı zamanda zihinsel 

gelişime, toplumsal bilincin derinleşmesine ve kültürel mirasların korunmasına 

katkı sunan entelektüel bir faaliyettir.  

Çalışmamız, Hristiyanlık, İslam, Roma/Bizans ve Osmanlı tarihine dair 

altı ayrı incelemeyi bir araya getirerek, farklı dönem ve coğrafyalarda ortaya 

çıkan tarihî olguları analitik bir perspektifle bütüncül bir çerçevede 

değerlendirmektedir. Kitap, Pavlus’un ilk kilise içindeki konumu ve diğer 

havarilerle arasındaki liderlik mücadelesini inceleyerek, kurumsallaşma 

sürecindeki dini otoritelerin iç çatışmalarına ışık tutar. Buna paralel olarak, 

kutsal metinlerdeki "Şehitlik" kavramının edebi, askeri ve dini düşünce 

alanındaki tanımlanma süreçleri ile siyasi bağlamda nasıl kullanıldığı detaylıca 

analiz edilir. 

İslam tarihinden bir örnek teşkil eden Cemel Savaşı’nın nedenlerine dair 

ilk dönem tarihçilerinin yaklaşımlarını inceleyen bölüm, tarihsel olayların 

yorumlanmasında erken dönem kaynaklarda farklı motivasyonlarla hareket 

edildiğini vurgulamaktadır. Bu analizler, imparatorlukların güçlerini nasıl inşa 

edip sürdürdüklerini gözler önüne sermektedir. Bu kapsamda, II. İoannes 

Komnenos'un Anadolu'da Bizans nüfuzunu yeniden tesis etme çabaları (askeri, 

diplomatik ve idari girişimler) ele alınırken, Osmanlı'nın Ege'deki askeri ve 

idari varlığı ise Sakız Kalesi üzerinden somutlaştırılmaktadır. Son olarak, 

çalışma, güçlü kadın liderliği temasını merkeze alarak Roma Dünyasında 

Helenistik bir kraliçe olan Pontuslu Pythodoris’in siyasal etkinliği ve hanedan 

ağları konusunu inceleyen bölüm ile tamamlanmaktadır. 

Bu araştırma inceleme eser, altı farklı çalışmayı bir arada sunarak 

okuyucuyu zengin bir tarih yolculuğuna davet etmektedir. Bu çalışmayı 

okuyanların; yalnızca belirli bir döneme veya coğrafyaya ait bilgi edinmekle 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 2 

kalmayacağı; aynı zamanda güç, inanç, liderlik ve meşruiyet gibi anahtar 

kavramların tarih boyunca nasıl inşa edildiğini ve dönüştürldüğünü göreceği 

umudunu taşımaktayım. 

Kitabın oluşum sürecinde davetimizi kabul ederek bölüm yazılarıyla 

katkı sunan tüm yazarlarımıza, yayın sürecinde emeği geçen yayın ekibine ve 

yayımını üstlenerek bize bu imkânı sağlayan İKSAD yayınevine editör olarak 

teşekkürlerimi sunarım. Bu eserin tarih çalışmalarına ve akademik literatüre 

kalıcı bir katkı sağlamasını temenni ederim. 

Doç.Dr. Ayşe ERKMEN 

Gaziantep Üniversitesi   

Aralık 2025 



3 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

BÖLÜM I 

PAVLUS’UN İLK KİLİSE İÇİNDEKİ KONUMU VE 

HAVÂRİLERE KARŞI LİDERLİK MÜCADELESİ 

Dr. Mıhdat AKTULGA 1 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078054 

1 Milli Eğitim Bakanlığı (Öğretmen), Hakkâri, mthttlg@gmail.com, ORCID: orcid.org/0000-

0002-1913-782X, 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 4 



5 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

GİRİŞ 

Tarsus’lu bir Yahudi olan Pavlus’un (yakl. M.S. 5-10 - 64-68) doğum 

tarihi tartışmalıdır. Onun M.S. 32 yılında vizyon geçirdikten sonra ilk misyon 

seyahatini Arabistan’a yaptığı söylenir.2 Bu tarih, onun muhtemelen doğum 

tarihinin M.S. 5-10 yılları arasına tekabül edebileceğini göstermektedir. Pavlus, 

Romalılara yazdığı mektupta kendisinden Benyamin kabilesinden bir İsrailli 

şeklinde bahsetmektedir.3 Pavlus, köken itibariyle Yahudi olsa bile onun zihin 

dünyasında yaşadığı dönemdeki yaygın inançların önemli bir etkisi olduğunu 

belirtmekte fayda vardır. Bu dönem, Part hâkimiyetindeki (M.Ö. 247-MS 224) 

İran coğrafyasında Zerdüşt dininin güçlü bir etkisi vardı. Bununla birlikte 

Hıristiyanlığın yeni filizlendiği Anadolu coğrafyasında ise antik Yunan 

paganizmin/çoktanrıcılığın devamı niteliğinde olan Roma paganizmi, Sandan 

Kültü, Mitra Kültü ve gnostik nitelikli birçok inanç varlığını sürdürmekteydi.4  

Pavlus, Eski Ahid ile Yeni Ahid arasında net bir ayırım yaparak dini 

anlayışını inşa eder. Onun bu konudaki farklı tutumunun, daha sonra Eski Ahid 

Tanrısı ile Yeni Ahid Tanrısı’nın bir olamayacağını savunan Sinoplu Marcion 

(M.S. 80-160) gibi düalistlere esin kaynağı olması tesadüf değildir. Zira Pavlus, 

yazdığı mektuplarda gnostik düşüncede yoğun işlenen mistik bir terminoloji 

temelinde görüşlerini ortaya koymaya çalışır.5 Pavlus’un İsa öğretisine 

getirdiği bu yeni yorum, Havârilerin şiddetli tepkisini çekmiştir. Bununla 

birlikte Havârilerin Pavlus’a yönelik eleştirileri, onun Hıristiyan dünyasının en 

etkili ve şöhretli şahsiyetlerinden biri olmasına engel olamamıştır. Pavlus’un 

dinin otoriterliği temelde iki etkene bağlıdır. Birincisi Pavlus, İsa’nın tanrı 

merkezli/teosentrik inancından farklı olarak bütün var oluşu, tanrıyla içkin ve 

bütün beşeri hasletlerden koparılmış bir İsa Mesih figürüyle temellendirmiştir. 

İkincisi, İsa’nın Yahudileri muhatap alan ilahi mesajlarına yeni bir yorum 

getirerek bunların bütün insanlar açısından bağlayıcılığı üzerinde durmuştur. 

Pavlus’un kendine özgü bu teolojik yapının arkasında muhtemelen başta 

Yahudiliğin muhafazakâr kanadını oluşturan Ferisi düşünce ile birlikte Yahudi-

2 Jürgen Becker, Paul: Apostle to the Gentiles, çev. O. C. Dean (Louisville: Westminster/John 

Knox Press, 1993), 31. 
3 Kitabı Mukaddes (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2003), Romalılar, 11:1. 
4 Şinasi Gündüz, Anadolu’da Paganizm: Antik Dönemde Harran ve Urfa (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2005), 8. 
5 Eduart Caka, Mistik Olarak Pavlus (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2014), 122. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 6 

Helenistik düşünce ve Mısır bilgeliğinden meydana gelen senkretizm yer 

almaktadır.6 Bu görüş, Pavlus’un ‘Helenistik bir Ferisi’ olduğu yönündeki 

iddiaları da gündeme getirmektedir.7  

Hıristiyan otoritelerce kabul gören temel kaynaklar (Kanonik), 

Pavlus’un vaaz ettiği dinin İsa’nın insanlara tebliğ ettiği dinle farklı olduğunu 

ortaya koymaktadır. Ancak Kanonik İncillerde bile İsa’nın kişiliği ve öğretisi 

hakkında sağlıklı bir bilgiye ulaşmak mümkün değildir.8 Yine de bu metinlerde 

İsa, bir peygamber olarak her durumda Göksel Baba’ya atıfta bulunarak 

egemenlik, güç ve yüceliğin sadece ona ait olduğunu bildirmektedir.9 

Kendisinden önceki peygamberlerin yaptığı gibi kendisinin de tek, eşi ve 

benzeri olmayan İbrahim’in, İshak’ın ve Yakub’un Tanrısı’na bağlı olduğunu 

insanlara her defasında dile getirmekteydi.10 İsa’nın öğretisinde Tanrı’nın 

tekliği, onun eşi ve benzerinin olmadığı vurgusu hâkimdi.11 Tanrı, egemenliğini 

başka varlıklarla paylaşmayan göğün ve yerin yegâne yaratıcısıdır.12 Tanrı, aynı 

şekilde bütün varlıkların kendisinden sadır olduğu saf iyiliktir.13 İsa’nın 

etrafında bir araya gelen ilk Havâriler de monoteist inancı temelinde insanları 

İsa Mesih’in Müjdesine davet ediyorlardı. Bunlar, Eski Ahid’e bağlılıklarını 

her durumda vurguluyorlardı. Dolayısıyla Müjde/İncil, Havâriler için yeni ama 

aynı zamanda Musa şeriatının reformize edilmiş mesajlarını içeren bir 

karaktere sahipti. İlk Havârilerin en büyük rakibi, doğal olarak İsa’nın en büyük 

düşmanı olan Yahudi dinciliğiydi. Bununla birlikte Kudüs ve çevresinde güçlü 

bir nüfuza sahip olan ilk Havâriler, Roma’nın toplum içindeki etkin paganist 

inançlarına karşı aktif bir mücadele vermek zorunda kaldılar. Ancak İlk 

kilisenin Yahudi fanatizmi ve Romalılara karşı verdiği mücadele, onları 

oldukça zayıflatmıştı. Nihayet MS. 70 yılında Yahudi isyanı neticesinde 

Roma’nın Kudüs’ü yakıp yıkması onların sonunu hızlandırdı.14  

6 Martin Hengel, The Pre-Christian Paul (London: Scm Press, 1991), 47. 
7 Peter j. Tomson, Paul and the Jewish Law: Halaka in the Letters of the Apostle to the Gentiles 

(Minneapolis: Fortress Press, 1990), 53. 
8 Zafer Duygu, İsa, Pavlus, İnciller: Hıristiyanlık Neden ve Nasıl Ortaya Çıktı? (İstanbul: Düşün 

Yayıncılık, 2018), 190. 
9 Matta, 6:13.  
10 Matta, 22:32.  
11 Matta, 12:32. 
12 Luka, 10:21. 
13 Markos, 10:18. 
14 Eberhard Arnold, The Early Christians: After The Death of the Apostles (New York: Plough 

Pub. House, 1970), 6-7. 



7 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Pavlus’a gelecek olursak, esasen onun öğretisi açısından tarihsel İsa’nın 

bir karşılığı yoktur. Onun mesajlarının ana odağı, insanlığın kurtarıcısı olan İsa 

Mesih’tir.15 Gerçi Pavlus, mektuplarında tarihsel İsa’nın Davut/İnsan soyundan 

olduğuna değinmektedir.16 Ancak onun inanç doktrininde merkezi konuma 

sahip olan figür, öldükten sonra dirilen İsa Mesih’tir. Çünkü İsa Mesih, aslında 

cismani açıdan insan görünümlü ezeli bir ruhtur.17 Pavlus’a göre aslında İsa 

Mesih ölmemiştir. İsa Mesih’in tanrısal ruhu geçici olarak kötülüğün kökeni 

olan bedene/maddeye mahkûm edilmiştir. Gerçekte O, beşeri bütün formlardan 

arındırılmış Göksel Tanrı’nın oğludur.18 Ölen şey, ilk insan ile günaha bulaşan 

insanlığın maddi formudur. Tarihsel İsa’nın ölümü bizim için bir 

halüsinasyondur. Gerçekte ise insan şeklindeki İsa Mesih’in tanrısal töze 

kavuşmasıdır. Dolayısıyla İsa Mesih’in ölümü, insanlığın ölümünü, dirilişi de 

onun ruhunda yeniden canlanan insanlığın nihai kurtuluşunu temsil 

etmektedir.19 Yaşamında tarihsel İsa ile hiç karşılaşmamış Pavlus, dini 

anlayışını Tanrı Baba, Kutsal Ruh ve insan görünümünde Tanrı’nın oğlu olan 

İsa Mesih üçlemesi üzerine inşa etmiştir. Ona göre bütün var oluşun kaynağı 

Tanrı’nın oğlu İsa Mesih’tir. İsa Mesih, görünmez Tanrı’nın görünümü ve ilk 

doğan varlıktır. Evrende görünen ve görünmeyen bütün varlıklar onda 

yaratılmıştır. İsa Mesih, her şeyden önce vardı ve her şey onun varlığıyla hayat 

bulmuştur.20  

Sinoptik İnciller’de21 İsa’nın İsrâiloğullarına gönderilen peygamberlerin 

ilahi mesajlarını insanlara hatırlatan bir elçi olduğundan bahsedilir. Bu 

bağlamda İsa, Musa peygamberin şahsında vücut bulmuş Tanrısal Yasa’yı ihya 

eden bir şahsiyettir. İsa, Kutsal Yasa’yı ve peygamberlerin sözlerini geçersiz 

15 Gerbern S. Oegema, Apocalyptic Interpretation of the Bible: Apocalypticism and Biblical 

Interpretation in Early Judaism, the Apostle Paul, the Historical Jesus, and their Reception 

History (Jewish and Christian Texts) (New York: T & T Clark, ts.), 113. 
16 Romalılar, 1:3. 
17 Romalılar, 1:2-5. 
18 John Mcray, “Pavlus ve İsa Mesih’in İnkarnasyonu”, çev. Süleyman Turan, Pavlus’u 

Düşünmek:  Pavlus’un Teolojik Dünyası, ed. Cengiz Batuk (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2006), 271. 
19 Romalılar, 6:5. 
20 Koloseliler, 1:15-18. 
21 Sinoptik terimi, Yunanca “eş görünümlü” anlamına gelen synoptikós kelimesinden 

gelmektedir. Hıristiyanlıkta Matta, Markos ve Luka İncilleri konu ve kullandığı üslup itibariyle 

birbirlerine çok benzediğinden bunlara Sinoptik İnciller denilmiştir. Diğer yandan Yuhanna ve 

Pavlus’un Mektupları başta olmak üzere bu üç İncilin dışında kalan metinler içerik ve kullandığı 

ifade itibariyle farklı olduğundan bunlardan ayrışmaktadır.  



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 8 

kılmak için değil onları insanlar arasında egemen kılmaya ve tamamlamaya 

gelmiştir.22 İsa, bütün insanlar gibi bir anneden doğan,23 acıkan,24 kızan,25 

yemek yiyen,26 şeytan tarafından denenen,27 uyuyan28 bir insandır. Apokrif 

İncillerde aynı şekilde Nasıralı İsa’yı İsrâiloğullarından bir peygamber olarak 

tarif etmektedir.29 Buna karşın Pavlus, kaleme aldığı mektuplarda Mesih İsa ile 

peygamberler arasında net bir ayırım yapar.30 Ona göre tarihsel olarak İsa 

Mesih öncesi dönem, Tanrı’nın peygamberler aracılığıyla insanlara seslendiği 

evreyi kapsamaktadır.31 İsa Mesih öncesi Kutsal Yasa ve peygamberler 

aracılığıyla insanlık aklanıyordu. Ancak Tanrı, Kutsal Yasa ve peygamberlerin 

yetersizliğini görüp doğrudan kendi oğlunu insanlığa gönderdi. Bundan sonra 

aklanma tamamen Rab İsa’nın kanıyla ve ona bağlılık sayesinde mümkün 

olacaktır.32 İsa Mesih, barış, lütuf ve yaşam olduğuna göre sonsuz yaşamı da 

ancak onda aramak gerekir. Dolayısıyla Mesih İsa’da buluşan ruhlarda tanrısal 

bilgelik, doğruluk ve kurtuluş hâsıl olacaktır. Zira İsa Mesih’te beşeri değil 

tamamen ilahi özellikler vardır.33 Görüldüğü üzere Pavlus’un İsa Mesih 

anlayışı Havârilerin tarihsel İsa algısından oldukça farklıdır. Pavlus’un İsa 

Mesih’in beşeri yönüne tanrısal bir hüviyet kazandırması zamanla Yahudi 

kökenli İsa Mesih anlayışına yeni bir boyut kazandırmıştır. Günümüz 

Hıristiyanlığının Pavlus’un çabalarıyla ortaya koyduğu bu anlayışlar ve mitos 

üzerine kurulduğunu söylemek herhalde yanlış olmaz.  

İsa, Yahudi toplumunun yoğun olarak yaşadığı Kudüs ve çevresinde 

peygamberlik faaliyetlerini gerçekleştirmekteydi. Aynı şekilde on iki Havâri, 

İsa öğretisinin tek muhatabının Yahudi topluluğu olduğunu, dolayısıyla diğer 

uluslara yönelik bir dini misyonun yapılmaması gerektiğini savunuyorlardı. 

Çünkü İsa, “kutsal olanı köpeklere vermeyin, incilerinizi domuzların önüne 

atmayın, yoksa bunları ayaklarıyla çiğnedikten sonra dönüp sizi 

22 Matta, 5:17. 
23 Matta, 1:16. 
24 Matta, 4:2. 
25 Markos, 1/25. 
26 Markos, 2:15. 
27 Luka, 4:13. 
28 Luka, 8:23. 
29 Diğer İnciller (Apokrif İnciller), çev. Ekrem Sarıkçıoğlu (Isparta: Fakülte Yayınevi, 2005), 36. 
30 1. Selanikliler, 2:15. 
31 Efesliler, 3:5. 
32 Romalılar, 3:25.  
33 Filipililer, 3:3. 



9 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

parçalayabilirler”34 şeklinde Havârilerini uyarmıştı. Aynı şekilde İsa, 

“çocukların ekmeğini alıp köpeklere atmak doğru değildir”35 diyerek ilahi 

mesajının diğer uluslar açısından bağlayıcı bir yönünün olmadığını söylüyordu. 

Kudüs’te “Mesih Cemaati” veya “Mesih Yanlıları”36 şeklinde bir araya gelen 

İsa’nın ilk öğrencilerinden teşekkül eden Havâriler, İsa’nın, “öteki ulusların 

arasına girmeyin, bunun yerine İsrâil halkının yitik koyunlarına gidin”37 emri 

gereği dini yayma faaliyetlerini bu minval üzerinde gerçekleştirmekteydi. 

İsa’nın sağlığında “Havâri” kelimesi, İsa’nın misyon hareketlerini en aktif bir 

şekilde yerine getiren on iki kişiyi ifade etmek için kullanılırdı. Bununla birlikte 

Havâri, İsa’yı gören, ölümden sonra onun dirilişine şahit olan en yakın kişiler 

anlamına gelmektedir.38 Pavlus, İsa’ya ilk inananların Havârilik anlayışına 

karşı gelmemekle birlikte Havâriliğin sadece İsa Mesih’i görmekten ibaret 

olmadığına inanıyordu. Havârilik, tanrısal bir lütuftur.39 Kendisinin de İsa 

Mesih’in özel elçisi görevlendirilmesi, tamamen bu lütfun gereğidir.40  

Pavlus ile Havâriler arasında en önemli tartışma konularından biri de hiç 

şüphesiz iman konusudur. İsa Mesih; eli, dili ve gözüyle günah işleyenlerin 

Tanrı katında imanlarının bir geçerliliğinin olmadığını belirtmiştir.41 Şu halde 

Havârilere göre iman, peygamberlerin Tanrı’dan aldıkları buyruklara göre 

yaşamak olduğuna göre Kutsal Yasa’nın gereği olan sünnet vb. uygulamalar, 

imanın doğrudan konusunu oluşturduğundan bunların tartışma konusu olması 

düşünülemez. Havâriler açısından İsa, Musa’nın şeriatının bir ıslahatçısıydı. 

İsa, hiçbir zaman Eski Ahid’i reddetmemiştir. Tam tersine onun getirdiği 

ilkeler, Eski Ahid’in sert karakterli uygulamalarının yumuşatılmış halini 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda İsa, dini yozlaştıran ve ona şekilci bir boyut 

kazandıran din adamlarının yarattığı dini anlayışı tümden reddeden 

peygamberdi. İsa’dan önce din; yanlış yola girmiş, boş ve tılsımlı sözleriyle 

insanları aldatan sefil ruhlu insanların tekeline düşmüştü. İsa sayesinde 

insanlar, kendi benliklerine kurban olmuş bu çirkef ruhlardan kurtuldu ve 

34 Matta, 7:6. 
35 Markos, 7:27. 
36 1. Korintliler, 1:12. 
37 Matta, 10:5-6. 
38 Hans-Joachim Schoeps, Yahudi-Hıristiyanlığı: İlk Dönem Hıristiyanlığında Cemaat Oluşumu 

ve Mezhep Kavgaları, çev. Ekrem Sarıkçıoğlu (İstanbul: İz Yayıncılık, 2012), 61-62. 
39 1. Korintliler, 15:10. 
40 2. Korintliler, 1:1. 
41 Markos, 9:42-47. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 10 

kutsallığın yoluna girdi.42 Bütün elçilerde olduğu gibi İsa ile doğru iman ve 

doğru eylem bir araya geldi. Şu halde iman, doğru eylem olmadan kendi başına 

bir anlam ifade etmez. Zira İsa dâhil bütün Tanrı elçilerinin imanı eylemleriyle 

etkindi.43  

1. HAVÂRİLİK TARTIŞMASI

İsa peygambere inanan ve ona en yakın kişileri ifade etmek için 

kullanılan Havâri kelimesi, İsa’nın inanç ve öğretilerini yayma görevini 

üstlenen on iki kişi için kullanılan bir terimdir. Arapça bir kelime olan Havâri, 

genellikle “elçi”, “haberci”, “seçilmiş”, “özverili arkadaş”, “dost” anlamlarına 

gelmektedir. Havâri kelimesinin Yunanca karşılığı olan “Apostolos” kelimesi 

de aynı zamanda “elçi” manasındadır. Havâri, İsa’nın öğretilerini yayan ve İsa 

ile birlikte tebliğ/misyon faaliyetlerini gerçekleştiren kişiler demektir. İsa’dan 

sonra Havârilik, İsa’nın öğretilerini insanlara bildirmeyi amaçlayan dini otorite 

ve bu otoriteye bağlı kişiler için de yaygın bir şekilde kullanılırdı. İsa’nın 

ölümünden sonra merkezi Kudüs’te bulunan Havârilerin idaresi altında yaşayan 

İsa’nın takipçileri, İsa’dan devraldıkları tebliğ görevini büyük zorluklara 

rağmen en iyi şekilde yerine getirmeye çalışıyorlardı. İsa, Yahudilere 

gönderilen ve kendisinden önceki Yahudi şeriatını tamamlayan bir elçi olduğu 

için Havâriler bu misyonun dışına çıkmamaya çalışıyorlardı. Bununla birlikte 

Havârilerin Kudüs dışındaki yerlerde de tebliğ faaliyetleri gerçekleştirdikleri 

söylenebilir.44 Ancak İsa’nın öğretilerini Kudüs dışında yaşayan Yahudilere 

bildirip bildirmediği meselesi müphemdir. Yeni Ahid’e göre İsa’nın elçi olarak 

adlandırdığı on iki Havâri şunlardır: Petrus, Andreas, Yakup (Büyük Yakup), 

Yuhanna, Filipus, Bartalmay, Tomas, Matta, Alfay oğlu Yakup, Yahuda 

(Yahuda İskariyot değil), Kenanlı Simun ve Yahuda İskariyot.45 Bu 

Havârilerden Yahuda İskariyot İsa’ya ihanet ettiği için onun yerine daha sonra 

Mattiya seçilmiştir.46 

42 Petrus, 2:2/18-20. 
43 Yakup, 2/20-22. 
44 Sean McDowell, The Fate of the Apostles: Examining the Martyrdom Accounts of the Closest 

Followers of Jesus (USA: Ashgate, 2015), 31. 
45 Luka, 6:16. 
46 Elçilerin İşleri, 1:26. 



11 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Pavlus, daha önce İsa ve onun öğretilerine intisap eden insanların azılı 

bir düşmanıydı.47 Yine Pavlus, İsa’ya ilk inananlarında taşlanarak 

öldürülmesinde aktif rol oynamış bir figürdür. Pavlus, Şam’a giderken 

kendisine görünen İsa’nın “ben senin zulmettiğin İsa’yım”48 vizyonunu 

yaşadıktan sonra vaftiz olmuş ve bu süreçten sonraki hayatını İsa Mesih ve 

onun öğretisine bağlı bir şahsiyet olarak geçirmiştir. Pavlus’un Şam yolunda 

yaşadığı bu deruni tecrübe, onun İsa Mesih ile ilgili insanlara vereceği 

mesajlara esin kaynağı olmuştur.49 Elçilerin İşleri’nde belirtildiği üzere Pavlus, 

Şam yolunda yaşadığı vizyondan sonra Tanrı tarafından diğer ulusları 

uyarmakla görevli bir elçi olarak seçilmiştir.50 İsa’nın kendisine görünmesiyle 

Pavlus, yeni bir kimlik edinmişti.51 Ancak bu yeni inşa edilmiş kimliğin veya 

değişen rolün Havâriler açısından mantıksal bir karşılığı yoktu. Nitekim 

Pavlus’un Kudüs’te bulunun ilk Havâriler grubu ile buluşmasından itibaren 

bazı teolojik tartışmalar baş göstermiştir. Bu tartışmaların odak noktalarından 

biri, hiç şüphesiz Pavlus’un kendisini Yahudi olmayan toplumların (Gentile)52 

Havârisi olarak adlandırmasından dolayıdır.53  

Pavlus’a göre kendisi Tanrı’nın iradesi ve İsa Mesih’in lütfuyla Mesih’in 

müjdesini çarpıtmak isteyenlere karşı özel bir elçi olarak görevlendirilmişti.54 

Mesih İsa tarafından görevlendirilen misyonerler anlamında kullanılan 

Havârilik, Pavlus tarafından Rab’den (İsa Mesih) öğrenilen öğretileri insanlara 

bildiren kişi veya kişiler55 anlamında kullanılmıştır. Benzer şekilde Havârilik, 

belli bir kiliseye bağlılık anlamına gelmekten ziyade İsa’nın öğretisine bağlı 

olmak anlamına da gelmektedir. Bu bağlamda Pavlus’a göre ilk Havârilerden 

oluşan Kudüs kilisenin diğer kiliseler üzerinde herhangi bir yetkinliği söz 

47 Cemâleddîn Şarkâvî, Hıristiyanlıkta Pavlus Gerçeği, çev. Selami Çaylı (İstanbul: Ocak 

Yayıncılık, 2006), 30. 
48 Resullerin İşleri, 9:3-7. 
49 Elçilerin İşleri, 22:2-4. 
50 Elçilerin İşleri, 9:1-15. 
51 Daniel Marguerat, The First Christian Historian: Writing the 'Acts of the Apostles', çev. Ken 

McKinney vd. (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 192. 
52 Gentile, İsrâiloğulları’ndan olmayan diğer milletleri ifade etmek için kullanılan bir terimdir 

(İşaya, 49:6). Tanrı’nın mesajlarını Gentileler’e bildirmekle görevli olduğunu söyleyen Pavlus, 

İsa Mesih’e inanan herkesi sadıklar, (Efesliler, 1:1), bütün kutsallar (Filipililer, 1:1), kardeşler 

(Galatyalılar, 5:13) şeklinde tanımlamaktadır.    
53 Andrew Norman Wilson, Paul: The Mind of the Apostle (New York: W.W. Norton & 

Company, 1997), 87. 
54 Galatyalılar, 1:7. 
55 1. Korintliler, 11:23. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 12 

konusu olamazdı.56 Ayrıca Pavlus, İsa’nın ruhsal ve bedensel formunun 

tamamlayıcı unsurları olarak gördüğü Havâriliği gösterişli ve gösterişsiz üyeler 

şeklinde sınıflandırmaktadır. Pavlus, başka bir mektubunda Havâriliği, her 

ulustan insanın iman edip söz dinlemesini sağlamak için Mesih aracılığıyla ve 

O’nun adı uğruna Tanrı lütfuna ve elçilik görevine sahip olmak şeklinde tarif 

etmektedir.57 Görüldüğü üzere Pavlus Havâriliğe evrensel bir anlam 

yüklemiştir. 

Kudüs’teki ilk cemaati oluşturan Havâriler, ellerinde İsa’nın 

öğretilerinin yazılı olduğu kutsal bir metin olmadığı için şifahi olarak İsa’nın 

öğretilerini, dönemin Yahudi toplumuna bildirmeye çalışıyordu. Kudüs ve 

çevresinde son derece etkin bir özelliğe sahip olan Ortodoks Yahudilik grupları 

ve onların destek aldıkları dönemin Roma yönetimi, İsevilerin dini hareket 

alanın daralttığı için Havârilerin dini yayma çabaları büyük oranda sekteye 

uğramıştı. Bu durum, Kudüs dışındaki Şam ve Antakya gibi merkezlerde 

bulunan İsevi cemaatlerin güçlenmesinin yolunu açtı. Pavlus, kendi 

misyonerlik faaliyetlerini Antakya’daki cemaatler üzerinden sürdürmüş ve 

bugünkü Hıristiyanlığın şekillenmesinde son derece etkili olmuştur.  

Pavlus, İsa Mesih’in Yahudi şeriatının devam ettiricisi ve aynı zamanda 

kral soyundan geldiğini kabul etmekle birlikte Havârilerin sadece kendilerini 

İsa Mesih’in öğretilerini insanlara bildiren varisler olarak görmelerini doğru 

bulmuyordu. Pavlus’a göre kendisi, her ulustan insanın iman edip söz 

dinlemesini sağlamak için Mesih aracılığıyla ve O’nun adı uğruna Tanrı lütfuna 

ve elçilik görevine sahip olmuştu.58 Pavlus, her durumda kendisinin diğer 

Havârilerden farklı ve üstün olduğunu belirtmektedir. O, İsa Mesih’in 

öğretilerine uymayıp boş gezen biri değildi.59 Bu durum, onun Tanrı’nın 

ruhuyla kutsal kılınmasından ötürüdür. Zira Tanrı’nın lütfu olmasaydı uluslar 

yararına Mesih İsa’nın hizmetkârı olamazdı.60 Her halükarda inananların Mesih 

İsa uğruna yaptıkları çabalar, Mesih’in çarmıhtaki ölümünü boşa çıkartmıştır.61 

Pavlus’a göre İsa Mesih’in gerçek elçileri tanrısal bilgelikle desteklenmiş 

56 James D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle (Michigan: W. B. E. Publishing 

Company, 1998), 577. 
57 Romalılar, 1:5. 
58 Romalılar, 1:5. 
59 2. Selanikliler, 3:6. 
60 Romalılar, 15:16. 
61 1. Korintliler, 1:17. 



13 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

kişilerdir. Nitekim Pavlus, beşeri tecrübeye dayalı bütün bilgi kırıntılarından 

arınmış bir şekilde elçilik görevini ifa ettiğini belirtmiştir. Pavlus, bu özelliğiyle 

diğer Havârilerden ayrıştığını düşünür. Çünkü Tanrı’nın iradesi ve inayeti onun 

seçkin bir elçi olması yönünde tecelli etmişti. Bu elçilik sayesinde kilise, 

insanlığın kutsal mabedi kimliğini kazandı.62 

“Kardeşler, Tanrı’yla ilgili bildiriyi duyurmak için size geldiğimde, 

söz ustalığıyla ya da üstün bilgelikle gelmedim. Aranızdayken, İsa 

Mesih’ten ve O’nun çarmıha gerilişinden başka hiçbir şey bilmemeye 

kararlıydım. Size zayıflık ve korku içinde geldim, tir tir titriyordum! 

Sözüm ve bildirim, insan bilgeliğinin ikna edici sözlerine değil, Ruh’un 

kanıtlayıcı gücüne dayanıyordu. Öyle ki, imanınız insan bilgeliğine değil, 

Tanrı gücüne dayansın”.63 

Kudüs Havârileri, başta Pavlus’u kendileriyle eş değer bir Havâri olarak 

kabul etmemişti. Bundan dolayı Havâriler, Pavlus’un İsa Mesih’in dinini 

yayma girişimini onaylamadılar. Kudüs cemaati açısından Havârilik, İsa 

Mesih’i hayattayken görmekle ilgili olduğuna göre bu ulvi makamı başkasına 

devretmek mümkün değildi. Pavlus, kendilerini İsa Mesih’in sözcüsü olarak 

kabul eden Havârilerin bu iddialarına mektuplarında çok sert bir şekilde karşılık 

vermekteydi. Pavlus’a göre gerçek Havârilik imanı bütün milletlere 

ulaştırmaktır. Kudüs Havârilerinin İsa Mesih’in mesajlarını sadece belli bir 

toplumla sınırlandırması Tanrı’nın hikmet ve amacına aykırıdır. Pavlus, 

Yahudiler ve öteki milletler arasında tanrısal öğretinin ürün vermesi için 

faaliyetlerde bulunmak istediği halde kendisinin İsa Mesih’e inanmayan ve İsa 

Mesih’in Havârisi olduğunu söyleyen kişiler tarafından defalarca 

engellendiğini söylemektedir.64 Pavlus, “onlar İbrani mi? Ben de İbraniyim, 

İsrâilli mi? Ben de İsrâilliyim, İbrahim’in soyundan mıdırlar?65 Ben de onun 

soyundayım” diyerek aslında köken itibariyle ilk Havârilerin kendisinden farklı 

olmadığını ortaya koymaya çalışmaktadır. Pavlus, İsa’yı görmemesine ve onun 

öğrencilerinden biri olmamasına rağmen kendisini bir Havâri olarak kabul 

etmekteydi. Onun açısından dünyada yaşayan tarihsel İsa’yı görmek 

Havâriliğin bir işareti olmakla birlikte dirilen İsa Mesih’i görmekte aynı şekilde 

62 Osman Eraslan, Havari Petrus ve Hıristiyanlıktaki Yeri (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 152. 
63 1. Korintliler, 2:1-5. 
64 Romalılar, 1:13. 
65 2. Korintliler, 11:22-30. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 14 

Havâriliğin bir alametidir. 66 Ancak Pavlus’un bu iddiasını Petrus başta olmak 

üzere Kudüs cemaatini oluşturan ilk Havâri grubu kabul etmiyordu. Zira 

yıllarca İsa Mesih ile olan yakın Havârilere değil de düşmanı olan bir kişiye İsa 

Mesih’in görünmesi pek inandırıcı değildi.  

Havârilerin bu iddiasına Pavlus, kendisinin Tanrı tarafından anne 

rahminde iken seçildiğini belirtmek suretiyle karşılık vermiştir.67 Ona göre 

Tanrı’nın gerçek elçisi olduğuna dair güçlü belirtiler, mucizeler yaşamında 

zaten hâsıl olmuştu.68 Örneğin, gayb âleminin bütün perdeleri ona açılmıştı. 

Yine Pavlus, bir İsa Mesih takipçisinin üçüncü göğe ve ardından cennete 

girdiğine şahit olmuştu. Ayrıca diğer âlemde dille anlatılmaz, olaylar Tanrı 

tarafından ona gösterilmişti.69 Bütün bu alametler, kendisinin İsa Mesih ve onu 

ölümden dirilten Baba Tanrı tarafından özel bir elçi olarak atandığını 

göstermekteydi.70 Pavlus, İsa Mesih’in üzerine inen Kutsal Ruh’un Kudüs 

kilisesi ile birlikte diğer kiliselere de kutsal mesajın iletilmesi noktasında 

öncülük ettiğini belirtmektedir. Tanrı, onu kutsal ruhuna doladığı için önce Şam 

ve Kudüs halkını, sonra bütün Yahudiye bölgesini ve öteki ulusları, tövbe edip 

Tanrı’ya dönmeye ve bu tövbeye yaraşır işler yapmaya çağırdı.71 Kudüs 

kilisesinin yanında Antakya kilisesinde de elçiler ve öğretmenler vardı. Bu 

kilisede Pavlus ile birlikte Barnaba, Şimon, Lukius ve Menahem aktif bir 

şekilde Tanrı’nın kutsal öğretilerini insanlara bildiriyorlardı. Bunlar Rab’be 

tapınıp dua ederken Kutsal Ruh Pavlus ve Barnaba’ya seslenmiş ve onları İsa 

Mesih’in öğretilerini yaymakla görevlendirmişti. Nitekim bu olaya şahit olan 

diğer Havâriler, Pavlus ve Barnaba’nın üzerine ellerini koyarak onları yolcu 

etmişlerdi. Kutsal Ruh’un buyruğuyla yola çıkan Pavlus’la Barnaba, Selefkiye, 

Kıbrıs ve Salamis’e kadar Tanrı’nın sözünü insanlara duyurmuşlardı.72  

Kudüs Havârileri uzun bir süre Pavlus’a muhalefet edip onun misyon 

faaliyetlerine karşı çıktılar. Pavlus, kendi başına gerçekleştirdiği birkaç 

misyonerlik faaliyetinden sonra Havârilerle anlaşmak için Kudüs’e gitti ve 

oradaki cemaatin lideri Yakup ile görüştü. Daha önce Yunanistan, Makedonya 

66 1. Korintliler, 9:1.  
67 Galatyalılar, 1:15.  
68 2. Korintliler, 12:12. 
69 2. Korintliler, 12:2-4. 
70 Galatyalılar,1:1. 
71 Elçilerin İşleri, 26:20. 
72 Elçilerin İşleri, 13:1-5. 



15 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

ve Ahaya gibi bölgelerde görev faaliyetlerini gerçekleştiren Pavlus, kiliseler 

aracılığıyla topladığı yardımları Kudüs cemaatine göndermişti.73 Ayrıca 

Pavlus, Ahaya ve Makedonya’daki kiliselerin de Yahudiye bölgesinde bulunan 

cemaate yardım etmesini sağlamıştı.74 Bütün bu yardımlar, maddi açıdan zor 

durumda olan Kudüs cemaatinin Pavlus’un Havâriliğini kabul etmesini 

sağlamıştı. Ancak kanaatimizce Pavlus’un Kudüs’te Havârilerle yaptığı 

görüşmeler önündeki engellerin kalkmasında en önemli faktör olmuştur. 

Pavlus’un on iki elçi ile sınırlı tutmadığı geniş yelpazeli Havâri anlayışı 

konusunda büyük bir yol kat ettiği görülmektedir.75 Buna rağmen Pavlus ile 

Kudüs kilisesi arasında tartışmalar sürmekteydi. Nitekim Pavlus, 

mektuplarında Kudüs kilisesine yaptığı bütün bu maddi destek ve 

fedakârlıklara rağmen Havârilerin bunun karşılığında kibirli davranmalarından 

yakınmaktadır. Havârilerin bu tutumundan çok rahatsız olan Pavlus, “size 

hizmet etmek için yardım aldığım kiliseleri adeta soydum; aranızdayken 

ihtiyacım olduğu halde hiçbirinize yük olmadım” şeklinde tepki vererek Kudüs 

Havârilerini sahte elçiler, düzenbaz işçiler, kendilerini İsa Mesih’in elçisi süsü 

veren kişiler olarak tanımlamaktadır.76 

Pavlus’a göre kendisi acemi bir konuşmacı olmasına rağmen İsa Mesih’e 

samimi bağlılığı onu sahte elçilerden kılmıştı.77 Kendilerine İsa Mesih’in 

Havârisi süsü veren bu riyakârlar,  gerçekte insanları aldatmaktan başka hiçbir 

şey yapmayan sahtekâr elçiler ve düzenbaz işçilerdi. Pavlus’a göre şeytanın 

kendisine ışık meleği süsü verdiği gibi Havâriler de kendilerine İsa Mesih’in 

elçileri süsü vermişlerdi. Gerçekte elçi kılığındaki bu insanlar, övüngen 

tavırlarıyla insanları köleleştiren ve sömüren akılsızlardı.78 Pavlus’a göre 

gerçek elçi, tanrı yolunda kendisini her yönüyle yenileyendir.79 Ruh ve bedenin 

tahammül edilmesi zor olan hasletlerinden arınan gerçek bir elçinin önünde 

kimse duramazdı. Pavlus, Havâriler karşısında tevazu ve saygıdan hiçbir zaman 

ödün vermediğini belirtir. Ancak Havârilerin bunu istismar edip 

böbürlenmelerinin bir anlamı yoktu. Zira kendisi Tanrı’nın seçkin bir elçisi 

73 Romalılar, 15:26. 
74 2. Korintliler, 9:1-15. 
75 F. F. Bruce, Paul: Apostle of the Heart Set Free (U. S. A.: Paternoster, 1980), 93. 
76 2. Korintliler, 11:8-14. 
77 2. Korintliler, 11:5-6. 
78 2. Korintliler, 11:19-21. 
79 Edwin D. Freed, The Apostle Paul and His Letters (London: Equinox Publishing Ltd., 2005), 

80.



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 16 

olarak İsa Mesih uğruna onlardan daha fazla emek vermişti. Hapse daha çok 

girmiş, defalarca dayak yemiş ve ölümle burun buruna kalmıştı. Kentte, kırda, 

denizde, sahte kardeşler ve haydutlar arasında sayısız tehlikelerle karşılaşmıştı. 

Çoğu zaman aç ve susuz kalmıştı. Bütün bu sorunlara rağmen hiçbir zaman 

yılmamış ve görevinden kaçmamıştı. Zira Tanrı’dan vahiy alan ve onun özel 

koruması altında olan Pavlus’un tek ve en büyük kaygısı Mesih’in kilisesinin 

geleceğiydi.80   

Pavlus’un mektuplarında dikkat çeken en önemli konulardan birisi de, 

onun kendi söylemlerine olağanüstü bir değer biçme çabasıdır.  Onun özel 

öğretisi, hiçbir şekilde kendisi tarafından uydurulan veya başkaları tarafından 

kendisine öğretilen bir öğreti değildi. Pavlus, Havârilerden farklı olarak yaydığı 

Müjde’nin ilahi menşei olduğuna vurgu yapmaktadır.81 Ona göre kutsal öğreti 

insanlardan değil, doğrudan İsa Mesih Yoluyla ona, bizzat kendisine 

açıklanmıştı. Tanrı, kutsal öğretisini diğer uluslara müjdelemesi için daha anne 

rahminde iken Pavlus’u seçip lütfuyla çağırmış ve Oğlu’nu ona göstermeye razı 

olmuştu. Bundan dolayı Pavlus’un elçilik konusunda insanlara veya Havârilere 

danışmasına ihtiyacı yoktu.82 Tanrının bağışladığı lütufla ulusları aydınlatmak 

görevi sadece kendisine nasip olmuştu. Tanrı, önceki kuşaklara açıkça 

bildirmediği sırlarını vahiy yoluyla sadece ona bildirmişti. Baba Tanrı’nın 

erişilmez ve gizli tutulan sırlarının milletlere açıklama ayrıcalığı Pavlus’a 

verilmişti. Yine Pavlus ile birlikte Tanrı’nın çok yönlü bilgeliği, kilise 

aracılığıyla göksel yönetimlere ve hükümranlıklara ulaşmıştı. Bu, Tanrı’nın 

başlangıçtan beri tasarladığı ve İsa Mesih’in yerine getirdiği amaca uygundu. 

Tanrı’nın bu lütuflarına rağmen Pavlus hiçbir zaman övünmemiş ve Mesih İsa 

uğruna çektiği sıkıntılar karşısında yıkılmamıştı.83  

Pavlus, ilk Havârilerin İsa Mesih’in kilisesini istismar ederek kilise 

üzerinden maddi menfaatler temin ettiklerini ileri sürmektedir. Ona göre 

Havâriler, kilisenin imkânlarını kullanarak hiçbir iş yapmadan geçimlerini, İsa 

Mesih taraftarlarının sırtından sağlıyorlardı. Onlar, İsa Mesih’i örnek takipçileri 

olduklarını ve her konuda onu örnek aldıklarını dile getirir. Gerçekte ise onların 

yaşamında İsa Mesih’in hiçbir izi yoktur. İsa Mesih, evlilikten kaçınmıştı. Oysa 

80 2. Korintliler, 12:1-8. 
81 S. G. F. Brandon, The Fall of Jerusalem and the Christian Church: A Study of the Effects of 

the Jewish Overthrow of AD 70 on Christianity (London: S.p.c.k., 1951), 56. 
82 Galatyalılar, 1:11-17. 
83 Efesliler, 3:1-13. 



17 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Havâriler, evlenmişti. Bu bağlamda Pavlus, kendisi ve Barnaba’yı gerçek 

Havâri olarak kabul ediyordu. Çünkü sadece ikisi güttükleri sürünün sütünü 

içmeden geçim için çalışmak zorunda kalmışlardı. Havâriler, Musa’nın Kutsal 

Yasası’nı ihmal ederek Tanrı yolunda insanları aydınlatan insanları her türlü 

maddi-manevi imkândan yoksun bırakmıştı. Hâlbuki Yasa gereği harman 

döven öküzün ağzını bağlamamak ve harman dövenin de harmana ortak olması 

gerekirdi.  Başkalarının nasıl ki kilisenin gücünden faydalanma hakkı varsa 

aynı şekilde kendilerinin de vardı. Nasıl ki tapınakta çalışanların tapınaktan 

beslenmesi gerekiyorsa sunakta görevli olanların da sunakta adanan adaklardan 

payı vardı. Bu durumda İsa Mesih’in müjdesini insanlara yayanların 

geçimlerini Müjde’den sağlaması Tanrı’nın bir emridir. Pavlus, kilisedeki bu 

haklardan hiçbir zaman faydalanamadığını vurgulamaktadır. Hâlbuki nasıl ki 

kilise üzerinden geçinen Havârilerin hakkı varsa aynı derece de Mesih’in 

yoluna hayatını adayan Pavlus’un da hakkı vardı. Nitekim Havârilerin 

engelleme girişimlerine rağmen Mesih’in Müjdesi’nin yayılmasına engel 

olmasın diye her şeye katlanmıştı. Pavlus’a göre Tanrı, dini insanlara koşulsuz 

tebliğ etme görevini sadece kendisine bahşetmişti. Onun maddi anlamda hiçbir 

beklentisi yoktu. İsa’nın öğretilerini gönülden yaymak onun için en büyük 

övünç kaynağı olduğuna göre Müjde’yi karşılıksız yaymak ve Müjde’yi 

yaymaktan doğan hakkı kullanmamak ise onun en büyük ödülüydü.84  

Pavlus’a göre Kudüs Havârileri hem ruhen hem de bedenen köle olmuş 

bir topluluktu. Onlar, İsa Mesih’in yoluna insanları kazandırmaktan ziyade 

kendi nefislerini tatmin etme yolunu tercih eden cılız ruhlu, basiretten yoksun, 

akılsız insanlardı. Havâriler sadece İsrâilli olan bireyleri dine kazandırmayı 

gaye edinmişlerdi. Diğer ulusların akıbeti onları ilgilendirmiyordu. Kutsal 

Yasa’yı bilen bir topluma tekrar Kutsal Yasa’yı bildirmenin bir anlamı yoktu. 

Önemli olan bütün insanlığın umudunu ve kurtuluşunu beşer formunda taşıyan 

İsa Mesih’i uluslara tanıtmaktı. Bunu yapmak yerine onlar, insanların 

sıkıntılarına karşı ilgisiz ve vurdumduymaz bir havaya girmişti. Pavlus, onların 

aksine kendisinin farklı topluluklar arasındaki duvarları yıkan sadece Tanrı’ya 

bağlı özgür ruhlu bir elçi olarak değerlendirmektedir. Zira Pavlus, kimsenin 

kölesi olmadığı halde herkesin kölesi olmuştu. Yahudileri kazanmak için bir 

Yahudi gibi davranmıştı. Kendisi Kutsal Yasa’nın altında olmadığı halde Yasa 

84 1. Korintliler, 9:1-18. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 18 

altında olanları kazanmak için Yasa altındaymış gibi davranmıştı. Yine Yasa’ya 

sahip olmayan diğer ulusları kazanmak için Yasa’ya sahip değilmiş gibi 

davranmıştı. Güçsüzleri kazanmak için güçsüz olmuş, Mesih’in Yasa’sı sırf 

insanlara ulaşsın diye herkesle her şey olmuştu. Çünkü İsrâiloğullarına gelen 

Kutsal Yasa’nın yerini Mesih’in Yasası’na bıraktığını sadece kendisi fark 

etmişti.85  

Kudüs Havârileri, İsa Mesih’in öğretilerini başka uluslara bildirdiği için 

Pavlus’u inananları aldatan ve kilisenin özüne aykırı davranan biri ilan 

etmişlerdi. Buna karşın Pavlus, aldatılan kişilerden sayıldığı halde gerçek 

anlamda Mesih’e bağlı dürüst ve samimi bir elçi olduğunu belirtir. Havârilere 

göre İsa Mesih’i hiç görmemiş birinin Havâri olması mümkün değildir. 

Pavlus’un gerçek bir Havâri olmadığı eleştirisine Pavlus, “Ben onu insandan 

almadım, kimseden de öğrenmedim. Bunu bana İsa Mesih vahiy yoluyla 

açıkladı”.86 “Size ilettiğimi ben Rab’den (İsa Mesih) öğrendim”87 şeklinde 

cevap veriyordu. Bu yönüyle Pavlus, öğretisinin Havârilerin öğretisinden farklı 

olduğunu ve kendisinin de Havârilerden Tanrı katında üstün ve ayrıcalıklı bir 

konuma sahip olduğunu açıkça belirtmektedir. Havâriler, her türlü sıkıntı, 

güçlük, elem, dayak, hapis ve açlık gibi büyük eziyetlerle karşılaşmış, Tanrı’nın 

hizmetkârı olan Pavlus’u ve arkadaşlarını her durumda kötülemişti. Ancak 

bütün bunlara rağmen kendisi hiç kimsenin sürçmesine neden olmadan 

olağanüstü bir hizmet aşkıyla gönlünü insanlara açmıştı. Çünkü Pavlus, kederli 

ama sevinen, yoksul olduğu halde başkalarını zengin eden, hiçbir şeyi olmadığı 

halde her şeye sahip bir hayat anlayışına kendisini adamış bir hakikat 

elçisiydi.88 

Pavlus, mektup yazdığı kitlelere olağan bir insanın yaşantısına sahip 

olduğu halde aslında Tanrı’nın ruhuyla desteklenmiş olağanüstü bir yetkiyle 

donatıldığını ifade etmektedir. Pavlus, ne sıradan bir Havâriydi ne de onun 

yaşantısı sıradan bir yaşantıydı. İnsansal güce dayanarak savaşmıyordu. 

İnsanları aydınlatmak amacıyla kullandığı dil, Tanrı’nın diliydi. Savaşmak ve 

kaleleri yıkmak için kullandığı silahlar da tanrısal güce sahip silahlardı. Bundan 

dolayı safsataları, Tanrı bilgisine karşı diklenen her engeli yıkıyor, her kötü 

85 1. Korintliler, 9:19-23. 
86 Galatyalılar, 1:12. 
87 1. Korintliler, 11:23. 
88 2. Korintliler, 6:3-12. 



19 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

düşünceyi tutsak edip Mesih’e bağımlı hale getiriyordu. Havâriler, “mektupları 

ağır ve etkilidir, ama kişisel varlığı etkisiz, konuşma yeteneği de sıfır” şeklinde 

Pavlus’u eleştiriyor ve onu halkın gözünden düşürmeye çalışıyordu. Pavlus 

buna karşın mektuplarında ne diyorsa yaşantısını da buna göre yönlendiğini 

belirtmektedir. Havâriler, sırf İsa Mesih’i gördüklerinden sürekli hadlerini aşıp 

bunu övünme konusunu yaparlar. Ancak Pavlus’a göre kendisi doğrudan 

Tanrı’nın yetkisiyle donatıldığı halde bununla övünmemişti. Havârilerin aksine 

Mesih’in Müjdesi’ni diğer uluslara ilk ulaştıran kişi olmasına rağmen 

tevazudan hiç ödün vermemişti. Başkalarının emeğini istismar edip bunu bir 

menfaat aracı olarak kullanmamıştı. Çünkü o, Tanrı’nın övgüsüne layık 

olanların ancak övünmesi gerektiğinin farkındaydı. Zira Tanrı katında kabule 

değer görülmeyen kişinin kendi kendini insanlara bir elçi olarak tavsiye 

etmesinin bir karşılığı yoktur.  O halde Tanrı’nın gerçek elçisi, bizatihi onun 

insanlığa tavsiye ettiği kişidir.89  

Pavlus’a göre Havâriler, samimiyet ve doğruluktan uzak bir yaşama 

sahipti. Onlar; Kutsal Yasa, sünnet vb. dini değerlerin önemine atıfta 

bulundukları halde gerçekte bunların gereğini hiçbir zaman yerine getirmezler. 

Bu nedenle onlarda güvenilebilecek insani ve ahlaki hiçbir özellik yoktur. 

Havâriler, masallarla ve sonu gelmeyen soy ağaçlarıyla övünür ve insanların 

kafasını karıştırırlar. Dolayısıyla insanlara dayattıkları dar görüşleriyle tanrısal 

düzene hizmet etmekten çok tartışmalara neden olurlar.90 Vicdanları kararmış 

bu yalancılar, evlenmeyi yasaklayıp, Tanrı’nın yarattığı iyi ve güzel 

nimetlerden kaçınılması gerektiğini söylerler.91 Bundan dolayı, ruhları ve 

bedenleri kötülükle dolu o köpeklerden ve sünnet bağnazlarından sakınmak 

gerekir.92  Yine onlar, Mesih adını kullanarak insanları sömürürler. Hâlbuki 

herkesi tam bir bilgelikle eğiterek Mesih’te yetkinleşmiş hale getirmek sadece 

Pavlus ve arkadaşlarının yapabileceği ulvi bir görevdir.93 Pavlus, bu noktada 

bir Havâride olması gereken nitelikleri açıklar. Ona göre bir elçinin temiz 

yürekle Tanrısına yakaranlarla birlikte doğruluğun, imanın, sevginin ve 

esenliğin peşinden koşması lazım. Tanrı’nın gerçek elçisi insanlarla saçma, 

cahilce tartışmalara girmek yerine herkesle iyi geçinendir. İnsanların kaba 

89 2. Korintliler, 10:1-18. 
90 1. Timoteos, 1:4-5. 
91 1. Timoteous, 4:3-4. 
92 Filipililer, 3:2. 
93 Koloseliler, 1:24-28. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 20 

davranışlarına sabırla dayanmalı ve kendisine karşı olanları bile yumuşak 

huyuyla yola getirmelidir.94 Akılsız tartışmalardan, soy ağacı didişmelerinden, 

Kutsal Yasa’yla ilgili çekişme ve kavgalardan uzak durmak gerekir. Zira ancak 

böyle bir elçi, Tanrı’nın vaadi olan sonsuz yaşamın mirasçısı olabilir.95    

2. İMAN/AKLANMA SORUNU

Pavlus, İsa Mesih’in dinine girdikten sonra Kudüs’teki Yahudi-

Hıristiyanlığın çekirdeğini oluşturan ilk Havârilerle mücadele ederek İsa’nın 

mesajına yeni bir boyut kazandırmıştır. Petrus, Yakup ve Yuhanna gibi İsa’nın 

ilk Havârilerin oluşturduğu Kudüs cemaati, İsa’ya inanmanın ancak Musa’nın 

şeriatını kabul etmekle mümkün olacağını savunuyorlardı. Buna göre Yahudi 

olmayan ve Yahudi Yasası’nın gereği olan sünnet olmak gibi geleneklere 

uymayan bir kişi, İsa’nın öğretisinin muhatabı değildir. Çünkü İsa Mesih, 

şeriatının muhatabı olacak insanları (Yahudileri) açık bir şekilde işaret etmiştir. 

İsa Mesih, "Kutsal olanı köpeklere vermeyin, İncilerinizi domuzların önüne 

atmayın, Yoksa bunları ayaklarıyla çiğnedikten sonra dönüp sizi 

parçalayabilirler"96 şeklinde öğretilerinin sadece Yahudi halkıyla sınırlı 

olduğunu beyan etmiş ve bu konuda Havârilerini uyarmıştı. Benzer biçimde İsa 

Mesih, “ben yalnızca İsrâil halkının kaybolmuş koyunlarına gönderildim”97 ve 

çocukların ekmeğini alıp köpeklere atmak doğru değildir”98 demişti. Havâriler 

döneminde İsa’nın öğretisi Filistin dışında da yayılmıştı.  Ancak Havârilerin 

dini yayma çabaları büyük oranda Kudüs dışındaki bölgelerde yaşayan Yahudi 

diasporasını yeni dine kazandırma amacını taşıyordu.  

Pavlus, Kudüs cemaatinden farklı olarak İsa Mesih’in öğretilerini daha 

çok Yahudi olmayan topluluklar arasında yaymayı ilke edinmişti. Bu durum, 

Kudüs cemaati ile Pavlus arasında tartışmaların ilk fitilini ateşlemiştir. Pavlus, 

ilk Havârilerin öne sürdüğü ilkelerin, İsa’nın mesajıyla hiçbir alakasının 

olmadığını savunuyordu. Ona göre Tanrı’nın gücü İsa Mesih’in müjdesine 

iman eden Yahudi olan ve Yahudi olmayan bütün insanları kapsamaktadır.99 

İsa Mesih’in Müjdesi evrenseldir. Müjde’yi evrensel kılan temel etken de İsa 

94 2. Timoteous, 2:23-26. 
95 Titus, 3:1-10. 
96 Matta, 7:6. 
97 Markos, 7:28. 
98 Matta, 15:26. 
99 Romalılar, 1:16. 



21 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Mesih’e bağlılığın ölçütü olan “sevgi” temelli “iman”dır.100 Dolayısıyla Pavlus, 

Havârilerden farklı olarak Yahudi şeriatını önceleyen din anlayışını 

reddetmiştir. Bunun yerine herkesi içine alan, kapsayıcı ve “iman merkezli” bir 

din anlayışını savunmuştur. Dolayısıyla Pavlus, Yasa olmadan da doğruluk 

temelinde ve İsa Mesih benliğinde bir araya gelen herkes için kurtuluşun 

mümkün olduğunu öngören yeni bir dini anlayış ortaya koymuştur.101  

Pavlus, İsa Mesih’i her şeyin temel noktası olarak kabul ediyordu.102 

Buna göre Tanrı, bütün insanların Tanrısı ve herkese yaptıklarının karşılığını 

veren Kutsal Baba’dır. Bunun içinde insanları ırk, renk, cinsiyet gibi bir ayrıma 

tabi tutmaz. Tanrı; ırk, renk, cinsiyet gibi şeylere bakmaksızın kim olursa olsun 

yeryüzünde sürekli iyilik ederek yücelik, saygınlık, ölümsüzlük peşinde 

olanları sonsuz yaşamla ödüllendirecektir. İman, Tanrı’ya “yürekten bağlılığı” 

ifade eder. İman, Yahudilik şeriatıyla alakası olmadığından kalben Tanrı’ya 

inanan her insan, onun övgüsünü kazanmıştır.103 Aynı şekilde gerçeğe 

uymayanların ve haksızlık yapanların üzerine de gazap ve öfke yağdıracaktır. 

Bu bağlamda Yahudiler’in Tanrı katında hiçbir ayrıcalığı olamaz. Tanrı, 

Yahudi olsun veya olmasın kötülük edene sıkıntı ve elem verdiği gibi iyilik 

edene de yücelik, esenlik ve saygınlık ihsan edecektir. Çünkü Tanrı, insanlar 

arasında asla ayırım yapmaz.104 İsa Mesih’in ölümü, Yahudiliğe hasredilmiş 

seçkin olma hüviyetinin de ölümü demektir. Tanrı, oğlunu feda ederek onu 

Yahudilik bağından koparmış ve ona tamamen özgür ve evrensel bir tanrısal 

alan açmıştır.105 Nitekim İsa Mesih, İsrâilli olmayan bir yüzbaşının felçli 

uşağını iyileştirmiş ve ardından doğudan ve batıdan birçok insanın Göklerin 

Egemenliği altında bir araya geleceği müjdesini vermiştir.106  

Pavlus, Havârilerden farklı olarak Kutsal Yasa ile muhatap olmanın 

kurtuluş için yeterli olmadığını savunmaktadır. Kutsa Yasa’yı bilmeden günah 

işleyenler ile Yasa’yı bildiği halde günah işleyenler arasında hiçbir fark yoktur. 

Tanrı, Mesih İsa ile Yahudi olmayanları da Tanrı’nın Halkı’na dâhil ettiğinden 

100 Galatyalılar, 5:6. 
101 Jacob Jervell, Theology of Acts of the Apostles (Cambridge: Cambridge At The University 

Press, 1996), 120. 
102 Eberhard Arnold, The Early Christians: After The Death of the Apostles, 360. 
103 Romalılar, 2/29. 
104 Galatyalılar, 2:6. 
105 FerFerdinand Christian Baur, Paul the Apostle of Jesus Christ: His Life and Works, His 

Epistles and  Teachings. (US: Hendrickson, 2003), 125. 
106 Matta, 8:5-12. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 22 

ve onlara kurtuluş vaadi verdiğinden bütün ulusları İsa Mesih’in bedenini 

temsil eden tek kilisede bir araya getirmek gerekir.107 İsa Mesih’in ezeli ruhu, 

ölümden dirilişi ve ebedi kurtuluşu temsil ettiğinden Kutsal Yasa’nın bir 

bağlayıcılığı kalmamıştır.108 İsa’nın ölen bedeniyle insan nesline sirayet eden 

günah yok olduğu gibi onun ruhu sayesinde kirli bedene hapsedilen insanlık 

ruhu da asli kimliğine/tanrısal özüne.109 Böylelikle Kutsal Yasa’dan haberi 

olmadığı halde Tanrı’nın emir ve yasakları doğrultusunda yaşayan milletler, 

Yasa’nın gereğini getirmiş oldular. Pavlus’a göre Yasa, kutsal metinlerde veya 

Havârilerin söylemlerinde değil, uygulamalarda karşılığını bulan bir hakikattir. 

Kutsal Yasa’nın önemini vurgulayan Havârilerin şu gerçeğin farkında olmaları 

gerekir: Tanrı’nın kanunları sadece kutsal metinlere değil insanların 

yüreklerine ve vicdanlarına yazılmıştır. Sırf Yahudi olmadığı için diğer 

ulusların Tanrı’nın yasalarından habersiz olduğunu söyleyemeyiz. Tanrı, İsa 

Mesih’ten önce İsrâil peygamberleriyle gönderdiği şeriatle aklanmayı belli bir 

toplulukla sınırlandırmıştı. En sonunda Tanrı, İsa Mesih vasıtasıyla bütün 

insanlara kurtuluş öğretisini gönderdi. Böylece İsa Mesih ile hem Yahudilere 

hem de Yahudi olmayanlara kurtuluş yolu göründü. O halde, Müjde’de 

yazıldığı gibi aklanma yalnız imanla, yaşamda ancak aklanma ile mümkün 

olacaktır.110  

Havâriler, Yahudi olduklarından Tanrı katında seçkin bir konuma sahip 

olduklarına inanırlar. Bundan dolayı Havâriler, Kutsal Yasa’ya dayanarak 

sürekli kendileriyle övünürler. Yine onlar, her şeyi bildiklerini ve tanrısal 

değerlerin bütününe vakıf olduklarını düşünürler. Pavlus’a göre Havâriler, 

Kutsal Yasa’da bilginin ve gerçeğin özüne kavuşmuş olarak körlerin kılavuzu, 

karanlıkta kalanların ışığı, akılsızların eğiticisi, çocukların öğretmeni olduğuna 

inanırlar. Bununla birlikte büyük bir gaflet içerisinde olan bu insanlar, Kutsal 

Yasa’nın üstün değerlerini hiçbir zaman nefislerine öğütlemezler. Bunlar, 

sadece ilahi emirleri insanlara vazederler. Ancak kendilerini Kutsal Yasa’nın 

dışında tutarlar. İyiliği emredip kötülükten vaz geçirirler. Ancak Kutsal 

Yasa’ya güvenerek kendilerini suç ve günahtan muaf tutarlar. Kutsal Yasa’nın 

gereklerini çiğneyerek sünnetin öneminden bahsederler. Hâlbuki sünnetli olsa 

107 Jürgen Becker, Paul: Apostle to the Gentiles, 78. 
108 Şinasi Gündüz, Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2004), 242. 
109 James D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apostle, 318. 
110 Romalılar, 2:1-17. 



23 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

bile Yasa’yı çiğneyen kişinin Tanrı’nın katında bir değerinin olmadığını 

düşünmezler. Zira Tanrı, İbrahim’in şahsında bedence sünnetli olmaktan çok, 

ruhen sünnetli olmayı bizlere emretmiştir. Tanrının Yasa’sı gerçekte iyiliğin 

bütün tezahürlerini yüreğinde taşıyan insanlarda karşılık bulmuştur. Kalbinde 

Tanrı’ya yer vermeyen sünnetli ve sünnetsiz kişiler, Yasa önünde aynı değere 

sahiptir. Bu durumda ne Yahudi olmanın ne de sünnetli olmanın bir yararı 

olabilir. Zira İsa Mesih’e iman, herkesi Tanrı katında eşitlemiştir.111 Yahudiler, 

insanları günahın denetimi altında olmakla suçlar. Ancak Yasa’nın denetimi 

altında olmadığı halde Yasa’nın gereklerini yerine getiren diğer ulusları 

unuturlar. Demek ki onlar, Tanrı’nın kendi oğlunu insanlığın kurtuluşu için 

feda ettiğinin farkında değiller. Eğer bu gerçeğin farkında olsalardı Yasa’nın 

gereklerini yerine getirmenin bile aklanma için yeterli olmadıklarını kabul 

ederlerdi.112  

Pavlus’a göre Kutsal Yasa olmadan da kurtuluşa ermek mümkündür. İsa 

Mesih’in gelişi bir anlamda Kutsal Yasa’nın geçersizliğinin alametidir. Artık 

bu süreçten sonra Kutsal Yasa’ya değil, İsa Mesih’e tabi olanlar günahlarından 

aklanacaktır. Âdem yüzünden bütün insanlık suç ve günah girdabına mahkûm 

edildi. Ancak merhametlilerin merhametlisi olan Yüce Tanrı, insan nesline 

acıdı ve insanlığın kurtuluşu için kendi lütfuyla İsa Mesih’i onlara gönderdi. Şu 

halde hiçbir birey veya ulus, Tanrı katında ayrıcalıklı bir konuma sahip değildir. 

İsa Mesih’e inanma ve koşulsuz iyilik yapma, Tanrı katında değerli olmanın ve 

aklanmanın temel ölçütüdür. Pavlus, bu görüşüyle Tanrı’nın kilisesi ile 

Yahudilik Yasası arasında herhangi bir ilintinin olamayacağını açıkça ifade 

eder. İlahi ve beşeri olanın ortak paydası Kutsal Ruh olduğuna göre yenilenme 

ve kurtuluşta onun vasıtasıyla gerçekleşecektir.113 O halde Kutsal Ruha 

adanmış her birey, kilisenin temel taşlarını oluşturmaktadır. Kutsal kilise, 

insanlığın bütün prangalarından kurtuluşudur. Aynı şekilde İsa Mesih’in gelişi, 

tanrısal merhamet ve adaletin bütün uluslarda tecelli etmesidir. Bu, aynı 

zamanda Tanrı’nın yapılan iyilikleri boşa çıkartmayacağı anlamına da 

gelmektedir. Demek ki iyilik, belli bir din veya din müntesiplerinin tekelinde 

olamaz. Tam tersine iyilik; ırk, dil, renk, cinsiyet üstü bir değerdir.  

111 Mahmut Aydın, “Hıristiyanlıkta Yasa Sorunu: Pavlus ve Musa Yasası”, Pavlus’u Düşünmek: 

Pavlus’un Teolojik Dünyası, ed. Cengiz Batuk (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2006), 307. 
112 Romalılar, 2:17-29. 
113 Piotr Ashwin-Siejkowski, The Apostles’ Creed: The Apostles’ Creed and Its Early Christian 

Context (London: T & T Clark, 2009), 99. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 24 

Pavlus, Eski Ahit’in ahlak anlayışına karşı çıkarak yeni bir ahlak 

görüşünü ortaya koymaktadır. Yahudiler, Tanrı’nın seçkin topluluğu olarak 

kendilerini günahlardan ve rezilliklerden muaf tutuyorlardı. Diğer yandan diğer 

ulusların inançlarından ötürü Tanrı’nın sonsuz cezasına maruz kalacaklarına 

inanıyorlardı. Hâlbuki bu, bir aldatmacadan başka bir şey değildi. Tanrı’nın 

yargısı herkesi kapsar ve dünya hayatında her insan söz ve davranışlarının 

karşılığını alacaktır. Kutsal Baba’ya inanan her bireyin Onun oğlu İsa Mesih’in 

yaşantısını örnek alması gerekir. Tanrı’nın hoşnutluğu, zina, şehvet ve bedensel 

tutkulardan arınmış gönüllerde yatmaktadır. Kutsallık ve saygınlıkla 

hayatlarını sürdüren erkek ve kadınlar değerlidir. Aksine ahlaksızlığa bulaşmış 

kişi, Tanrı’yı reddetmiş olduğundan bütün bunlardan ötürü 

cezalandırılacaktır.114 Pavlus, bu görüşüyle güzel davranışların imanın ölçüsü 

olduğunu savunmaktadır. Tanrı, etnik kökene değil kalpte iman olup 

olmadığına göre kullarına muamele edecektir.115 Bir yasaya tabi olmak 

aklanmak için yeterli değildir. Aklanacak kişiler, İsa Mesih’in bize öğrettiği 

kutsal yaşamın şartlarını yerine getirenlerdir. Kutsal yaşamı reddedenler ise 

yaptıkları kötülüklere bakmaksızın atalarının dini ve uygulamalarıyla övünen 

ve böylece Tanrı’nın yargısından kaçacağını düşünen bencillerin ve sefihlerin 

durumuna düşeceklerdir.116  

Pavlus bir yandan Kutsal Yasa’nın geçersizliğine vurgu yaparken diğer 

yandan da İsa Mesih’e “iman” etmenin, Kutsal Yasa’nın bir gereği olduğunu 

ifade etmektedir. Zira Tanrı; İbrahim, İshak, Musa ve diğer İsrâiloğulları ile 

yaptığı anlaşmayı “iman ilkesi” ile doğrulamıştır. İman ilkesi ile Tanrı, sadece 

belli bir milletin değil bütün ulusların Tanrısı olduğunu ortaya koymuştur. 

Ayrıca ister sünnetli, ister sünnetsiz olsun iman ve sevgi ile Tanrı’nın oğluna 

bağlananların günahlarının affedileceği müjdesi verilmiştir.117 Bu bağlamda 

Mesih İsa, kutsal mesaja çağrılmış olanlar için –ister Yahudi İster Grek- 

Tanrı’nın gücü ve bilgeliğini temsil etmektedir.118 Bu sebeple herkesin 

Tanrı’nın bu yeni ve birleştirici çağrısına göre yaşamını sürdürmesi gerekir. 

Tanrı’nın çağrısı, bütün insanları kapsadığından sünnetli olup olmamanın bir 

114 1. Selanikliler, 1/1-8. 
115 Mustafa Güre, Katolik Hıristiyanlıkta Kilise Anlayışı (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü,    Doktora Tezi, 2022), 18. 
116 Romalılar, 2/8-10. 
117 Romalılar, 3:21-31. 
118 1. Korintliler, 1:24. 



25 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

önemi yoktur. Önemli olan, dünya hayatında Tanrı’nın emir ve yasaklarına göre 

yaşamaktır. Rab’bin çağrısı herkesi kapsar ve kişi, hangi durumda ise onu öyle 

kabul eder. Çağrıya muhatap olmak için kişinin kendi konumunu 

değiştirmesine gerek yoktur. Herkes ne durumda İsa Mesih’in yoluna 

çağrıldıysa, Tanrı katında o durumda kalsın. Çünkü köle olan kişinin Tanrı’nın 

buyruğunu kabul etmesi onu özgür kılmıştır. Yine özgürken çağrılan kişi de 

artık Mesih’in kölesi olmuştur. Tanrı, herkesi bir bedel karşılığında satın 

almıştır. Bu bedel de ruhun ürünü olan sevgi, esenlik, sabır ve şefkate yer 

vererek insanların kölesi olmamaktır.119  

Havâriler, Kutsal Yasa’nın bir emri olan sünnetin aklanmak için şart 

olduğunu ileri sürüyorlardı.120 Pavlus ise bu konuda farklı bir görüşe sahiptir. 

Ona göre İbrahim, İshak ve diğer İsrâiloğullarının ataları sünnetli oldukları için 

değil, Tanrı’ya iman ettikleri için aklanmışlardı. Onlar, imanları sayesinde hem 

sünnetlilerin hem de sünnetsizlerin babası olmuştu. İbrahim’e ve onun soyuna 

dünyanın mirasçısı olma vaadi Kutsal Yasa yoluyla değil, imandan gelen 

aklanma yoluyla verilmişti. Eğer aklanmak için Yasa’ya bağlılık yeterli 

olsaydı, imanın ve Tanrı vaadinin hiçbir anlamı kalmazdı. Hâlbuki Kutsal 

Yasa’nın kendisi bile iman ve sevgi ile güvence altına alınmıştır. Kutsal Yasa, 

esasen Tanrı’ya sevgi ve iman temelli bir bağlılık anlamına gelmektedir. O 

halde İbrahim’in soyu yalnız Kutsal Yasa’ya bağlı olanları değil, aynı zamanda 

İbrahim’in imanına sahip olanları da kapsamaktadır. Tanrı, İbrahim’e “seni 

birçok ulusun babası yaptım” şeklinde hitap etmiştir. Tanrı, bu vaadiyle belli 

bir insan topluluğundan (İsrâiloğulları) ziyade, iman eden herkesi ima 

etmektedir. İbrahim’i ve soyunu değerli kılan, onların Tanrı’ya koşulsuz 

imanlarıydı. Demek ki Tanrı’nın çocukları olağan yoldan doğan çocuklar 

değildir. Aslında İbrahim’in soyu, Tanrı’nın vaadi uyarınca doğan 

çocuklardır.121 Tanrı, İbrahim aracılığıyla bütün ulusların imanla aklanacağı 

müjdesini önceden vermişti. O halde İbrahim’in gerçek çocukları iman 

edenlerdir. İman edenler de tıpkı İbrahim gibi Tanrı tarafından kutsanacaktır.122 

Havâriler, her defasında “Kutsal Yasa Kitabı’nda yer alan ilahi 

buyrukları yerine getirmeyen herkesin lanetlendiğine” vurgu yaparlar. Pavlus’a 

119 1. Korintliler, 7:17-24. 
120 Yaratılış, 17:10-27. 
121 Romalılar, 9:8. 
122 Galatyalılar, 3:7-9. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 26 

 

göre sünnet edilen her birey, Kutsal Yasa’nın tümünü yerine getirmek 

zorundadır.123 Zira şu gerçek bilinmelidir ki, Yasa’nın gereklerini yerine 

getirmiş olduklarına güvenenlerin hepsi lanetlenmiştir. Çünkü aklanma, 

Yasa’nın gereklerini yerine getirmekle değil, imanla olacaktır. Bu anlamda 

Pavlus’a göre İsa Mesih, bizleri Tanrı katında kendilerini dokunulmaz olarak 

tarif eden kişilerin lanetinden de kurtarmıştır.124 Mesih İsa’nın öğretisinde ne 

sünnetlilerin ne de sünnetsizlerin yararı vardır; yararlı olan sadece sevgiyle 

etkisini ortaya koyan imandır.125 O halde imanı olmayan ve iyi erdemlerde 

bulunmayan kişinin atalarıyla övünmesinin tanrı katında hiçbir karşılığı yoktur. 

Tanrı, erdemli insanların ırkına, rengine bakmaksızın onların günahlarını örter. 

Tanrı sadece sünnetlilerin değil sünnetsizlerin duasını kabul eder. Yalnız 

sünnetlilerin değil sünnetsizlerin de iyi davranışlarını ödüllendirir. Tanrı Baba, 

Kutsal Ruh aracılığıyla yüreklerimizin bir köşesinde sönmek üzere olan sevgi 

ve iman kıvılcımlarını harekete geçirdi. Böylece imansız ve sevgisiz 

yüreklerimize O’nun sonsuz sevgisi döküldü. Tanrı, biz günahkârları sevdiğini 

Oğlu’nu çarmıhta feda ederek ispatladı. Böylece İsa Mesih’in kanıyla hem 

aklandık hem de Tanrı’nın gazabından kurtulduk. Dolayısıyla günah yüzünden 

birbirinden uzak kalan Tanrı ve insanlık, İsa Mesih aracılığıyla tekrar bir araya 

gelmiş ve barışmış oldu.126  

Pavlus’a göre Kutsal Yasa, suç ve günah konusunda kendilerini 

dizginlemeyen, nefsinin ve benliklerinin kölesi olan bir topluluğa inmişti. 

Ancak Kutsal Baba, beşere merhamet ederek onları, gazabın çocuklarından 

ayırdı. Müjde ile insanın eski ve yıpranmış yaratılışını, riyazetle kötü 

alışkanlıklarını söküp attı. İnsanı şeytanın tuzaklarından kurtararak ona yeni bir 

yaratılış kazandırdı. Bu yaratılışta, Yahudi, Grek, sünnetli, sünnetsiz, köle, 

özgür, kadın ve erkek ayrımı yoktur.127 Böylelikle Tanrı, Yasa ile ölü ve suçlu 

ilan edilen insanlığı Mesih aracılığıyla yaşama kavuşturdu ve onları tek 

bedende birleştirdi. Artık Mesih’in kanı ile Tanrı’ya yakın kılınan inananlar 

topluluğunda, Kutsal Yasa’nın belirlediği katı kuralların bir karşılığı yoktur. 

Mesih’in kendisi barıştır. Pavlus’a göre halklar arasında bu barış elçiliğini 

üstlenen kişi kendisidir. Onun seyahatleri ve yazmaları bunun en bariz 

 
123 Galatyalılar, 5:3. 
124 Galatyalılar, 3:10-14. 
125 Galatyalılar, 5:6. 
126 Romalılar, 4:1-25; 5:1-12. (New York: Columbia University Press, 2015), 51 
127 Koloseliler, 3:9-11.  



27 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

örneğidir. Bu barışla Kutsal Yasa’nın korkunç kuralları etkisiz kılınmış ve 

sünnetli, sünnetsiz diye ayrılan topluluklar bir araya getirilmiştir. Müjde ile 

ulusların arasına örülen duvarlar yıkılmış ve topluluklar arasındaki düşmanca 

tutumlar silinmiştir. Böylece sünnetli ve sünnetsiz ayrımı olmayan, sadece 

Tanrı’nın ev halkından olan, kutsal bir birliktelikle Kutsal Baba’nın huzuruna 

çıkartacak yeni bir inananlar topluluğu yaratılmış oldu.128 

Pavlus, Kudüs’e ikinci gelişinde Havârilerle anlaşmıştı. Onun amacı 

aslında misyon ve tebliğ faaliyetleri konusunda herhangi bir engelle 

karşılaşmamaktı.  Yoksa Pavlus açısından Kudüs merkezli Havârilerin fazla bir 

önemi yoktu. Onun ifadesiyle “topluluğun direkleri sayılan Yakup, Kefas ve 

Yuhanna paydaşlığın işareti olarak kendisine ve Barnaba’ya sağ ellerini 

uzatmıştı”.129 Bu anlaşma Yahudi olmayan yeni İseviler’in, Yahudi kökenli 

İseviler’in uyması gereken dini ibadet ve uygulamalarından da muaf 

tutulmasını içeriyordu. Sonuçta Kudüs cemaati, Pavlus’u tam bir Havâri olarak 

görmese bile onu Gentileler’e Havâri olarak atamayı kabul etmişlerdi. Fakat 

bütün bunlara rağmen Kudüs cemaati ile Pavlus arasındaki çekişme devam 

etmişti. Çünkü Pavlus, Kudüs Havârilerinin dini anlayışlarını hiçbir şekilde 

onaylamamıştı. Havârilere göre İsa Mesih’in mesajlarının muhatabı sadece 

İsrâiloğullarıydı. Ancak Pavlus açısından Kudüs cemaatinin İsa Mesih’in 

öğretilerine nail olmak için “İsrâilli olmak” şartı, o kadar da abartılacak bir 

sorun değildi. Pavlus’a göre İsa Mesih’in mesajı tüm insanlara yönelik evrensel 

bir karaktere sahiptir. Bu bağlamda dini tebliğ etme faaliyetlerinin herkese 

yapılması gerekir. Çünkü ona göre Müjde’yi sünnetlilere bildirme görevi nasıl 

Petrus’a verildiyse, sünnetsizlere bildirme görevi de İsa Mesih tarafından 

kendisine verilmişti.130 Yine sünnetlilere elçilik etmesi için Petrus’ta etkin olan 

Tanrı, diğer uluslara elçilik etmesi için bizatihi kendisinde etkin olmuştu.131  

Tarihsel İsa’nın getirdiği yasalarla ilgilenmeyen Pavlus’un öğretisinin 

temel dayanağını İsa Mesih oluşturmaktadır. Pavlus’a göre İsa Mesih, var olan 

her şeyin kaynağı, insanlığın kurtarıcısı olduğu için kurtuluşa ermek ancak ona 

iman etmekle mümkündür.132 Pavlus, Yahudi Yasası’nı benimsediğini ifade 

etmekle birlikte kendisi açısından geçerli tek yasanın İsa Mesih yasası 

128 Efesliler, 2:11-19. 
129 Galatyalılar, 2:9. 
130 Galatyalılar, 2:7. 
131 Galatyalılar, 2:8. 
132 Galatyalılar, 2:6. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 28 

 

olduğunu vurgulamaktadır. “Yahudileri kazanmak için bir Yahudi gibi 

davrandım, kendim kutsal yasanı altında olmadığım halde yasa altında olanları 

kazanmak için onlara yasa altındaymışım gibi davrandım. Tanrı’nın yasasına 

sahip olmayan biri değilim, Mesih’in yasası altındayım”.133 Pavlus, bu yasanın 

gereği olarak kendisinin İsa Mesih’i örnek aldığı gibi takipçilerinin de onun 

yolundan gitmesini istiyordu.134 Mesih, Tanrı’nın emri uyarınca insanlığın 

günahlarına karşı ölmüş, gömülmüş ve üç gün sonra ölümden dirilmişti. Ölüm 

bir insan aracılığıyla, dirilişte yine başka bir insan aracılığıyla gelmişti.  

Âdem’de ölen insanlık, İsa Mesih sayesinde tekrar yaşama kavuştu. Mesih’in 

gelişiyle birlikte artık bütün insanlık aynı paydada buluşmuştu. Bu payda, 

Göksel Baba’nın sonsuz sevgisine dayalı egemenliktir. Bundan sonra her şey 

İsa Mesih’in ayakları altına serilecek ve ona bağımlı hale getirilecektir. İsa 

Mesih ile bütünleşen insanlık ise Tanrı’ya bağımlı hale getirilecektir. Böylece 

toprakla düşkün, zayıf ve günaha meyili olan bütün bedenler, ruhsal bir form 

kazanarak Tanrı’nın Kutsal Ruhu’na karışacaktır.135  

Pavlus’a göre İsa Mesih’in çarmıhta ölmesi bir bedende iki topluluğu bir 

araya getirmek ve onları Tanrı ile barıştırmak anlamına gelmektedir.136 Eski 

şeyler geçtiğinden ve her şey yenilendiğinden Mesih’le bir araya gelen kişi de 

artık yeni bir insandır. Tanrı, Mesih aracılığıyla bizi kendisiyle barıştırdı ve 

bize herkesle barıştırma görevini verdi.137 Bu durumda İsa Mesih’in bütün 

uluslara bildirmek her inananın en kutsal görevidir. İsa Mesih’e iman, Tanrı’nın 

merhameti karşılığında insanlardan istenilen en kutsal görevidir. Artık ne 

Yahudi, ne Grek, ne köle ne özgür, ne erkek, ne kadın ayırımı var. Bütün 

insanlık Mesih İsa’da bir araya gelmiş tek bedendir. Eğer kişi Mesih’e 

inanıyorsa ona aittir ve İbrahim’in soyundandır. Kutsal vaade göre de İsa 

Mesih’in mirasçısıdır.138 İnananlar, Tanrı’nın yetkin ruhuyla değerli kılınmıştır. 

Pavlus, İsa Mesih öncesi Tanrı’nın İsrâiloğulları ile yaptığı Eski Ahid’i ve 

Kutsal Yasa’yı kabul etmektedir. Ancak Mesih’in Müjdesi ondan üstün olduğu 

için Eski Yasa ile amel etmenin bir anlamı olmadığını düşünmektedir. Zira 

yaşamı ve sevgiyi esas alan Yeni Ahid, suç ve cezayı ön planda tutan Eski 

 
133 1. Korintliler, 9:20-21. 
134 1. Korintliler, 11:1-16 
135 1. Korintliler, 15:1-28. 
136 Efesliler, 2:12-16. 
137 2. Korintliler, 5:17-19. 
138 Galatyalılar, 3:28-29. 



29 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Ahid’ten üstündür. Aynı şekilde Yasa’yı oluşturan kişi (İsa Mesih), Yasa’ya 

aracılık edenden (Musa) farklı bir konuma sahiptir. Yani müessir, eserden daha 

çok saygı görür.139 Dolayısıyla Tanrı’nın mukaddes evi üzerinde yetkin bir 

konuma sahip olan İsa Mesih, Tanrı’nın sadık bir hizmetkârı olan Musa’dan da 

üstündür. Mesih İsa ile Tanrı, insanların imanlarını yazılı yasaya göre değil, 

Kutsal Ruhu’na bağlı yeni bir anlaşma ile tazelemiştir. Tanrı, geçici olan Kutsal 

Yasa’yı, ondan daha yüceltilmiş ve kalıcı Yeni Müjdesi ile değiştirmiştir. Artık 

geçici ve yücelikten gelen Yasa’ya değil, kalıcı ve yüceliği daha aşkın olan 

Müjde’ye göre yaşamak gerekir.140 Kutsal Yasa, bütün dünyayı günahın tutsağı 

haline getirmişti. O halde yaşam sağlayabilen tek bir Yasa vardır. O da herkes 

için yaşam sağlayabilen ve vaade göre insanları Kutsal Ruh ile birleştiren 

Mesih’in Müjdesidir.141  

SONUÇ 

Hıristiyanlık tarihinde Pavlus, hayatında İsa’yı hiç görmemesine rağmen 

diğer Havârilerden daha etkin bir konuma sahip olmuştur. Pavlus’un bu başarısı 

büyük oranda onun İsa’nın belli bir topluluğa yönelik ilahi mesajlarına evrensel 

bir kimlik kazandırmasından ileri gelmektedir.  Pavlus, Yahudi kökenlidir. 

Ancak Pavlus’un mektuplarında Yahudilik ile birlikte paganist, gnostik ve 

diğer gizemli inançların yansımalarına rastlamak mümkündür. Pavlus ile 

Havâriler arasında yaşanan tartışmalar, esasen Havârilerin samimi bir şekilde 

savunduğu İsa’nın öğretisiyle Kudüs dışında yayılan ve diğer inançlardan 

büyük oranda etkilenen Hıristiyanlık anlayışı arasındaki gerginliğin bir 

yansımasıdır. Pavlus’un teolojisini, Havârilerin teolojik yapısından farklı kılan 

belki de en önemli unsur, onun İsa Mesih ve onun öğretisiyle ilgili görüşlerin 

senkretik bir özelliğe sahip olmasıdır. Bu yeni doktrinde Tarihsel İsa’nın ve 

onun getirdiği mesajların fazla bir önemi yoktur. Pavlus, kendi zihin 

dünyasında kurguladığı dini anlayışın merkezine bütün insanları koymuştur. 

Bundan dolayı da Pavlus, mektuplarında her defasında bir Gentile Havârisi 

olmaktan büyük bir onur duyduğunu belirtmiştir.   

Pavlus’u diğer Havârilerden farklı kılan bir diğer unsur, gücünü 

doğrudan Tanrı’dan ve onun oğlu İsa Mesih’ten almasıdır. Pavlus, İsa’nın Tanrı 

139 İbraniler, 3:2-6. 
140 2. Korintliler, 3:7-11. 
141 Galatyalılar, 3:22-28. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 30 

algısına paganist ve gnostik bir nitelik kazandırmıştır. Tanrı, ona lütfederek 

ilahi vahiy ve ilhamıyla desteklemiş ve bütün insanları aydınlatan özel bir elçi 

olarak görevlendirmişti. Pavlus, mektuplarında özellikle Havârilik konusunda 

diğer Havârilerden farklı ve üstün bir konuma sahip olduğunu belirtir. Ona göre 

İsa Mesih’i görmek tek başına Havâriliğin ölçütü olamaz. Tanrı, İsa Mesih 

aracılığıyla kendisini Havâri olarak seçmiş ve İsa’nın Müjde’sini bütün uluslara 

bildirmekle görevlendirmişti. Onun açısından İsa Mesih, insanlık tarihi 

açısından yeni bir dönemin başlangıcı demektir. İsa Mesih ile başlayan bu yeni 

dönemde İsrâiloğullarına gönderilen Yasa’nın bir geçerliliği kalmamıştır. 

Tanrı’nın iradesi insanlığın kurtuluşundan yana tecelli etmiştir. İsa Mesih, 

insanı ölüme mahkûm eden bu acı verici ve elem dolu Yasa’dan kurtuluşun 

sembolü olduğuna göre “iyi olan” her insan kurtuluşu hak etmiştir. 



31 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

KAYNAKÇA 

Arnold, Eberhard. The Early Christians: After The Death of the Apostles. New 

York: Plough Pub. House, 1970. 

Ashwin-Siejkowski, Piotr. The Apostles’ Creed: The Apostles’ Creed and Its 

Early Christian Context. London: T & T Clark, 2009. 

Aydın, Mahmut. “Hıristiyanlıkta Yasa Sorunu: Pavlus ve Musa Yasası”. 

Pavlus’u Düşünmek: Pavlus’un Teolojik Dünyası. ed. Cengiz Batuk. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2006. 

Baur, Ferdinand Christian. Paul the Apostle of Jesus Christ: His Life and 

Works, His Epistles and Teachings. US: Hendrickson, 2003. 

Becker, Jürgen. Paul: Apostle to the Gentiles. çev. O. C. Dean. Louisville: 

Westminster/John Knox Press, 1993. 

Brandon, S. G. F., The Fall of Jerusalem and the Christian Church: A Study of 

the Effects of the Jewish Overthrow of AD 70 on Christianity. London: 

S.p.c.k., 1951.

Bruce, F. F., Paul: Apostle of the Heart Set Free. U. S. A.: Paternoster, 1980. 

Caka, Eduart. Mistik Olarak Pavlus. Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Diğer İnciller (Apokrif İnciller). çev. Ekrem Sarıkçıoğlu. Isparta: Fakülte 

Yayınevi, 2005. 

Dunn, James D. G., The Theology of Paul the Apostle. Michigan: W. B. E. 

Publishing Company, 1998. 

Duygu, Zafer. İsa, Pavlus, İnciller: Hıristiyanlık Neden ve Nasıl Ortaya Çıktı? 

İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2018. 

Eraslan, Osman. Havari Petrus ve Hıristiyanlıktaki Yeri. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021 

Freed, Edwin D., The Apostle Paul and His Letters. London: Equinox 

Publishing Ltd., 2005.  

Gündüz, Şinasi. Anadolu’da Paganizm: Antik Dönemde Harran ve Urfa. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2005. 

Gündüz, Şinasi. Pavlus: Hıristiyanlığın Mimarı. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2004. 

Güre, Mustafa. Katolik Hıristiyanlıkta Kilise Anlayışı. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 32 

Hengel, Martin. The Pre-Christian Paul. London: Scm Press, 1991. 

J. Tomson, Peter. Paul and the Jewish Law: Halaka in the Letters of the Apostle

to the Gentiles. 1 Cilt. Minneapolis: Fortress Press, 1990. 

Jervell, Jacob. Theology of Acts of the Apostles. Cambridge: Cambridge At The 

University Press, 1996. 

Kitabı Mukaddes. İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 2003. 

Marguerat, Daniel. The First Christian Historian: Writing the ‘Acts of the 

Apostles’. çev. Ken McKinney vd. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2002. 

McDowel, Sean. The Fate of the Apostles: Examining the Martyrdom Accounts 

of the Closest Followers of Jesus. USA: Ashgate, 2015. 

Mcray, John. “Pavlus ve İsa Mesih’in İnkarnasyonu”. çev. Süleyman Turan. 

Pavlus’u Düşünmek:  Pavlus’un Teolojik Dünyası. ed. Cengiz Batuk. 

Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2006. 

S. Oegema, Gerbern. Apocalyptic Interpretation of the Bible: Apocalypticism

and Biblical Interpretation in Early Judaism, the Apostle Paul, the 

Historical Jesus, and their Reception History (Jewish and Christian 

Texts). New York: T & T Clark, 2012.  

Schoeps, Hans-Joachim, Yahudi-Hıristiyanlığı: İlk Dönem Hıristiyanlığında 

Cemaat Oluşumu ve Mezhep Kavgaları. çev. Ekrem Sarıkçıoğlu. 

İstanbul: İz Yayıncılık, 2012. 

Şarkâvî, Cemâleddîn, Hıristiyanlıkta Pavlus Gerçeği. çev. Selami Çaylı. 

İstanbul: Ocak Yayıncılık, 2006. 

Wilson, Andrew Norman. Paul: The Mind of the Apostle. New York: W.W. 

Norton & Company, 1997. 



33 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

BÖLÜM  II 

II. MURAD’A TAKDİM EDİLEN KİTÂB-I MÜSTAKÎM’DE BİR

KAVRAM ANALİZİ: “ŞEHİTLİK” FASLI 

Doç. Dr. Ali KOZAN1 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078078 

1 Samsun Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Tarih Bölümü, Samsun, Türkiye, 

ali.kozan@samsun.edu.tr, orcid id: 0000-0002-8776-2379. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 34 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

GİRİŞ 

15. asır sonlarında Diyâr-ı Rûm’da kaleme alınan eser sayısında kayda 

değer bir artış olduğu hususu, son dönemde araştırmacıların dikkatini çeken 

önemli bir tespittir. Söz konusu artışı devletin oluşum süreciyle ilişkilendiren 

çalışmalarda da vurgulandığı üzere (İnalcık, 2016, 85-155) Osmanlı devrinde 

kurulan medrese mezunlarından müteşekkil zümrenin İslâmî kitâbî kültürü 

özümseyerek bu sayede başta edebiyat olmak üzere farklı sahalarda eserler 

üreten yetkin bir müellif sınıf ortaya çıkardığı da bilinmektedir. (Yayla, 2024, 

315-316) 

II. Murad (1421-1444 ve 1446-1451) devri de kaleme alınan Türkçe 

eserlerle birlikte telif ve tercüme faaliyetlerinde belirgin biçimde artış görülen 

(Kaska, 2024, 68) zengin bir kültürel birikime öncülük eder. Yoğun bir şekilde 

Türkçe manzum anlatı ve şiir derlemelerine de rastlanan bu dönemi ‘çimlenme 

dönemi’ olarak adlandıran Kuru’ya göre, el yazmasına dayalı edebî üretimdeki 

patlama, ilerleyen dönemlerde yüksek bir edebî iklimin gelişmesine temel teşkil 

etmiştir. (Kuru, 2013, 551; Kozan, 2024, 155)  

Bu dönemde kaleme alınan eserlerde, müellifler için şahsî temâyüller 

dışında temel motivasyon kaynaklarından birisi de devrin Osmanlı padişahının 

ihsanına dayanan ‘hamîlik’tir. Yayla’ya göre de hamilik, her ne kadar 

müelliflerin eser telifinde yegâne etken olmasa da temel etkenlerden birisidir. 

(Yayla, 2024, 316) Bu dönemde hâmî-müellif ilişkisi bağlamında İslamî 

ilimlerden bilimsel kitaplara edebiyattan tarihe pek çok eserin II. Murad’a 

sunulduğu bilinmektedir. Dümeyrî (öl. 1405), Şirvânî (öl. 1438-1451 arası), 

Mahmûd bin Kadı Manyas (öl. XV. asrın ikinci yarısı), Hızır Bey (öl. 1459), 

Karahisârî (öl. 1483 sonrası) ve gibi eser sahipleri bu dönemde Sultan Murad 

tarafından himâye edilmiş ve onlara ihsanlarda bulunmuştur. (Kozan, 2024, 

155)  

KİTÂB-I MÜSTAKÎM HAKKINDA 

II. Murad’a takdim edildiği anlaşılan eserler arasında Kitâb-ı Müstakîm 

adlı risâle de yer alır. 1413 tarihinde hayatta olan İbrahim Tunusî el-Kâtibî’nin 

eserin müellifi olduğu kabul edilmektedir. (Çetin, 2006, 114-115) Milli Ktp. 06 

Mil Yz A 1130-1’deki nüshanın ferağ kaydında (v. 169a) müellifin “İbrahim 

Hoca Tunuslu” olarak zikredilmesi de bu görüşü destekleyen bir diğer 

unsurdur. 1702 yılında istinsah edilmiş ve Milli Kütüphane Adana İl Halk Ktp. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 36 

 

koleksiyonunda 01 Hk 879 numaralı nüshadaki ferağ kaydı kısmında (v. 133a) 

adı geçen “Molla Hasan bin Ahmed bin Halil”in ise eseri çoğaltan 

müstensihlerden biri olduğu kanaatine varılabilir (Çetin, 2006, 114–115). 

Eserin hem Türkiye’de hem de yurt dışındaki yazma nüshaları daha önce 

yapılan muhtelif çalışmalarda kayda geçirilmiştir. Çetin, onsekiz bâbtan 

teşekkül eden bu metnin bab, fasıl ve mesele bölümlerine göre şekillenen 

içeriğini ayrıntılı biçimde ortaya koymuştur. Bunun yanı sıra, eserin bilinen en 

eski nüshasını Yusuf bin Ali es-Serrâc tarafından istinsah edilen, Milli Ktp.’de 

Hk 4046-1 numarayla muhafaza edilen ve 877/1472 tarihini taşıyan yazma 

olarak belirlemiştir. (Çetin, 2006, 112-113; Çelebioğlu, 1986, 152; 115-117; 

Bars, 2022, 44) Mevcut araştırmalar, eserin Almanya, Avusturya ve 

Vatikan’daki üç nüshası da dâhil olmak üzere toplam on yazma nüshasının 

bulunduğunu göstermektedir. Nüshaları belirleme sürecinde 

gerçekleştirdiğimiz incelemelerde, muhtelif kütüphane kayıtlarında eserin 

isminin “Kitâb-ı Müstakîm ve Kitâb-ı Sırât-ı Müstakim” şeklinde kayıt altına 

alındığı tespit edilmiştir. Ayrıca önceki çalışmalarda zikredilmeyen bir başka 

nüshanın da Edirne Selimiye Kütüphanesi Yazmalar Koleksiyonu’nda 533-4 

numarada, yer aldığı anlaşılmıştır. Ancak bu nüsha, risâlenin ikinci bâbı olan 

tahâret bölümünden sonrasının eksik olması nedeniyle tam değildir. (Kozan, 

2024, 156) Sade bir üslupla kaleme alınmış olan eserin besmeleyle başlayan 

mukaddime ve ithaf bölümünde, II. Murad’a takdim edildiğine dair ifadeler yer 

almaktadır. (Kitâb-ı Müstakîm (S) nüshası, 1b’den naklen Kozan, 2024, 156) 

Kitâb-ı Müstakîm’in dördüncü bâbı Cenâyiz bahsi’ni (el-Bâbu’r-râbi‘u 

fi’l-Cenâyiz) içerir. Söz konusu bâbda yer verilen ilk fasıl “faslu’t-tekfîn 

(ölünün kefenlenmesi)”; ikinci fasıl “faslu fî salâti’l-cenâze (Cenâze namazı 

faslı)”; üçüncü fasıl “faslu fî hamli’l-cenâzeti (Cenâzenin taşınması faslı)” olup 

dördüncü fasıl ise “faslu fi’ş-şehîd” başlığı altında şehitler hakkındaki fasıldır. 

Bu bahiste geçen her konu başlığının farklı nüshalarda “Mes’ele” adlı başlıklar 

altında altı yahut yedi başlıkta ele alındığı görülmektedir. Eserin “komşu hakkı” 

ile ilgili ondördüncü bâbı’nı Bars çalışmıştır. (2022, 35-52) Eserin “kelâm/söz 

söyleme edebi” ile ilgili on üçüncü bâbını içeren bir çalışma ise tarafımızdan 

yapılmıştır. (2024, 153-166) 

Eserde ele alınan konuların sular, abdest, namaz, cenaze, zekât, oruç ile 

yiyecekler ve içecekler başlıkları gibi konulardan oluşması ve zaman zaman 

Hanefî fakihlerin hükümlerine de başvurulması metnin bir tür ilmihal/fıkıh 



37 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

eseri niteliği taşıdığını ortaya koymaktadır. (Çetin, 2006, 115-117; Kozan, 

2024, 156) Bununla birlikte, yazmanın son bölümlerinde kelâm, komşuluk 

hakkı ve meclis adabına ilişkin meselelerin ele alınması, eserin edeb, adab-ı 

muâşeret ya da ahlâk türünde bir eser olarak da nitelendirilebileceğini 

göstermektedir. (Kozan, 2024, 156) 

KİTÂB-I MÜSTAKÎM’DE ŞEHİTLİK BAHSİ ÜZERİNE 

Risâlede yer verilen konulardan birisi de şehitlik’tir. İslâmî bir kavram 

olarak “Allah yolunda öldürülen Müslüman (Atar, 2010, 428)”ı ifade eden şehit 

kavramı risâlenin ilgili kısmında ahiret hükümlerinden ziyâde şehitlere 

uygulanacak dünyevî hükümler bağlamında değerlendirilir. Bu bağlamda şehit 

olan Müslümanların yıkanma, kefenlenme ve cenaze namazları hakkında 

Hanefî fıkhını esas alan birtakım hükümlerde bulunulduğu görülür. 

İlgili bahiste şehitlik, bir Müslüman’ın bir Müslüman tarafından zulümle 

öldürülmesi sonucunda gerçekleşir. Şehit sayılması için ölen kişinin bâliğ 

(ergen) ve tâhir (temiz) olması gerekmektedir. Bu yaklaşım, Seyyid Şerif 

Cürcânî (ö. 816/1413)’nin “diyet gerektirmeksizin haksız şekilde öldürülen, 

buluğa ermiş her temiz Müslüman”ı şehit saymasıyla aynı çizgide yer 

almaktadır. (Kurt, 2012, 193) Nitekim Merginânî (öl. 593/1197) de, 

Müslümanlar tarafından zulmen öldürülen kimsenin şehit sayılacağını ancak 

öldürüldüğünde diyete hükmedildiyse bu durumda katledilen kimseye şehit 

hükümlerinin uygulanamayacağını belirtmiştir. (Dinç, 2024, 228) Bu durum, 

şehitlik statüsünün belirlenmesinde olayın hukuki niteliğinin belirleyici 

olduğuna işaret eder. Bir diğer ifadeyle şehitlik statüsünün belirlenmesinde 

öldürülme biçiminin hukuki niteliği dikkate alınmaktadır. 

Eserin diğer bab ve fasıllarında olduğu gibi şehitlik faslında da hüküm 

ve görüşlerde Ebû Hanîfe (öl. 150/767)’nin ve Hanefî mezhebi için otorite 

olarak görülen Ebû Yûsuf (öl. 798) ve İmâm Muhammed (öl. 805)’in 

görüşlerine başvurulduğu görülmektedir. Bu durum erken dönem Osmanlı 

kitabî kültüründe ibadet esaslarında Hanefî mezhebinin esas alındığını 

göstermektedir. Nitekim şehitlik bahsinde Ebû Hanîfe’nin görüşüne 

dayandırılarak verilen hükümde cünüp veya küçük çocuğun şehit olması 

durumunda yıkanmayacağı ifade edilir. Ancak İmâmeyn’in (İmam Ebu Yusuf 

ve İmam Muhammed) de konu hakkındaki görüşlerine başvurularak, bu 

kişilerin yıkanacağı yönündeki içtihatlarına da yer verilir. Şehidin ölmesiyle, 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 38 

 

malının vâcib olmaması gerekir ki bu, kasten öldürme sonucu kısas 

gerekmeyen bir durumda ölmüş olması şartına işaret eder. Metinde, şehidin ve 

kanının yıkanmayacağı açıkça belirtilir. Yine metne göre kâfirler, harâmiler 

(yol kesiciler) ya da Bey’e âsî olmuş kişiler tarafından öldürülenler şehit 

hükmünce yıkanmazlar. Sadece yaralandıktan sonra biraz vakit geçirmesi ve 

hemen ölmemeleri halinde şehitlik hükmünün düşeceği ve yıkanması gerektiği 

belirtilir. Aynı şekilde yaralı halde vasiyet etmesi, devâ bulması, yiyip içmesi 

ve daha sonra ölmesi de şehidin yıkanmasını gerektiren durumlar arasında 

sayılır.  

Eserde şehid için namaz kılınacağı ve kıyafetleriyle kefenleneceği de 

belirtilmiştir. Bunun nedeni, İslâm inancında şehitlerin Allah katında yüksek 

makam sahibi olduklarına dair inancın bir tezahürü olarak diğer Müslümanların 

ölümünden farklı olarak, cennete doğrudan gideceklerinin kabul edilmesidir. 

(Sarı, 2025, 335)  

Risâlede belirtilen hükümlerde, Ebû Hanîfe’nin şehitlikle ilgili 

tanımında yer alan ve “Müslüman ve mükellef olmak, cünüp, hayız ve nifas 

gibi manevî kirlerden arınmış bulunmak, zulümle öldürülmek, kan bedeli 

gerekmese de kısas uygulanmasını gerektiren biçimde öldürülmek, savaşta 

yaralanıp hâlâ canlı iken başka bir yere nakledilmemiş olmak” (Kurt, 2012, 

211) gibi şartları içeren görüşlerinin temel alındığı anlaşılmaktadır. Ayrıca 

risalede geçen hükümler, İslâm alimleri ve Hanefî fakihleri tarafından kabul 

edilen, “üzerinde kan dışında bir necaset olmaması durumunda şehidin 

yıkanmayacağı, şehidin kanlı elbisesinin çıkarılarak ayrı bir kefen 

giydirilemeyeceği, üzerinde bulunan palto, ceket, ayakkabı gibi kefen olarak 

değerlendirilmeyen elbiselerle birlikte silah, zırh ve kılıç gibi aletlerin 

çıkarılacağı ve elbisesinin kefen için yeterli olmaması halinde sünnete uygun 

bir olarak tamamlanacağı”na dair hükümlerin bir yansımasıdır. (Birsin, 2011, 

113; Kurt, 2012, 212; Erdem, 2024, 39) 

Metne göre şehit üzerindeki elbiselerle kefenlenir, ancak kefen için 

gerekli miktardan fazla olanlar çıkarılır, eksikse tamamlanır. Bu bağlamda 

cenaze işlemlerinden önce şehidin üzerindeki pamuklu kaftan, kürk, silâh ve 

çizme (edük) gibi giysi ve eşyaların çıkarılması gerektiği vurgulanır. Ayrıca 

metinde şehitlik hükmünü ortadan kaldıran durumlara da yer verilir. Buna göre 

bir kişiye had vurulup ölmesi ya da kısas olarak öldürülmesi durumunda, kişi 

yıkanır ve namazı kılınır; şehit hükmünü almaz. Beylere hıyânet edenlerin veya 



39 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

yol kesicilerin öldürülmesi durumunda ise âsî olarak öldürülenlerin yıkanacağı 

ve namazlarının kılınmayacağı belirtilir. Ancak ana nüshada “beylere hıyânet 

olanları öldürdüler ya [yol] kesicileri [öldürdüler]. Yuyalar, namaz kılmayalar.” 

ifadesi olmasına karşın K, M ve S nüshalarında bu kısım, “yuyalar, namazın 

kılalar.” şeklindedir. Ancak Hanefî fıkhına göre, devlete başkaldırarak 

savaşırken ölen asilerin (bugât), yol kesip ve şehir basarak soygunculukta 

bulunan eşkıyanın ve haksız yere cinayet işleyen katillerin cenaze namazlarının 

kılınamayacağına dair hükümler sabit olduğu için (Acar, 2013, 165) asıl 

nüshada geçen, beylere hıyânet edenlerin ve yol kesicilerin öldürüldüklerinde 

cenaze namazlarının kılınmayacağına dair ifadenin diğer nüshalarda yanlış 

ifade edildiği söylenebilir. Nitekim İslâm hukukuna göre genel kural olarak 

kelime-i tevhidi ifade eden herkesin cenaze namazının eda edilmesi ve cenaze 

namazının ölen için bir dua ve istiğfar anlamını taşıdığı kabul edilmekle 

birlikte, işlenen cürmün ağırlığına dikkat çekmek ve toplumun benzer 

günahlardan uzak durmasını sağlamak amacıyla bu tür farklı hükümlerde 

bulunulduğu da görülmektedir. (Acar, 2013, 166) Dolayısıyla cenaze 

namazının kılınmaması, ilgili kişilerin iman durumlarıyla ilgili bir şüphe ifade 

etmekten ziyade, toplumsal mesaj içeren, sembolik bir yaptırım niteliği 

taşımaktadır. 

TENKİTLİ METİN NEŞRİ USÛLÜ 

Risâlede geçen şehitlik faslının farklı nüshalarla karşılaştırılarak 

edisyon-kritiğinin yapıldığı bu çalışmada yazma risâlenin en eski nüshası ve 

hâtime kısmında Receb 877/Aralık 1472 tarihli Milli Ktp. 06 Hk 4046’da 

kayıtlı nüsha esas alınmıştır. Bu nüshanın dışında Süleymaniye Ktp. Yazma 

Bağışlar koleksiyonu 7160; Milli Ktp. Yazmalar koleksiyonu, 06 Mil Yz A 

1130-1; Milli Ktp. Adnan Ötüken İl Halk Ktp. koleksiyonu 06 Hk 1753/1 ve 

Konya Yazma Eserler Bölge Müdürlüğü Hacı Bektaş Veli Dergahı koleksiyonu 

BY 00010765/1 numaralı nüshalarda yer alan “Şehitlik Faslı”na dair kısımların 

çevirisi yapılarak değerlendirilmiştir.  

Çeviri metinde asıl nüsha olarak kabul ettiğimiz Milli Kütüphane 06 Hk 

4046 nüshası için (A); Süleymaniye nüshası Yazma Bağışlar koleksiyonu 7160 

numaralı nüsha için (S), Milli Kütüphane Yazmalar Koleksiyonu, 06 Mil Yz A 

1130-1 nüshası için (M), Milli Kütüphane, Ankara Adnan Ötüken İl Halk 

Kütüphanesi Koleksiyonu, 06 Hk 1753/1 nüshası için (A2) ve Konya Yazma 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 40 

 

Eserler Bölge Müdürlüğü, Hacı Bektaş Veli Dergahı Koleksiyonu, BY 

00010765 nüshası için (K) kısaltması kullanılmıştır.  

Nüshalarda sözcüklerin anlamında değişikliğe yol açmayan farklı 

yazımsal ifadelere yer verilmemiştir. Ayrıca çeviri metinde bazı sözcüklerin 

aşağıda belirtilen örnekler üzerinden günümüz Türkçesindeki yazım tarzları 

tercih edilmiştir. 

ÇEVİRİ METİN 

(172a) Faslu fi’ş-şehîd.2 

Bu fasıl şehîdleri bildirir. Ammâ şehîd nedir. Bir Müslümân [bir 

Müslümân’ı3] öldürmekdir zulümle4, demürle. Tâhir ola bâliğ ola. Ölmesiyle 

malı vâcib olmaya, eglenmeye öle. Yâhud uruş5 yerinde buluna yaralu. Ol 

vaktin yumayalar. Namâz kılalar. Kefînleyeler don içinde6 sünnetden7 artığına8 

giydireler. Eksikse yetüreler. Mes’ele: Şehîdin panbuklu kaftanın, kürkün, 

silâhın edügin9 çıkaralar. Mes’ele: Bir kişi ya kâfir depelese ya harâm10 

depelese ya Beg’e âsî olmuş kişiler depelese neyle depelendiyse yumayalar. 

Mes’ele: Kaçan cünüb ya oğlancuk şehîd olsalar11 İmâm Ebû Hanîfe katında 

yumayalar. (172b) İmâmeyn12 yuyalar. Mes’ele: Şehîdin kanın yumayalar. 

Mes’ele: Biraz vakit eylense ölmese ya vasiyyet eylese ya devâ edinse [ya yese 

ya içse13] sonra ölse yuyalar. Mes’ele: Bir kişiye had vurdular öldü yâhud 
14öldürdü yerine öldürdüler. 15Yuyalar, namaz kılalar. Mes’ele: Beglere hıyânet 

 
2 (A2), v. 29a; (S), v. 48a; (M), v. 57a; (K), v. 36a. 
3 A nüshası dışındaki nüshalarda bu ifade yokdur.  
4 A2: “Bir Müslümân zulmen öldürmektir.” 
5 A2: ‘harb’; S, M: ‘uruş’; K: ‘rûşen’. 
6 M. “Tonuyla kefenleyeler.” 
7 S, M, K: ‘sünnîden’. 
8 S: ‘artuğısa’; M: ‘artuğa ekseler eksikse…’ 
9 Edik: Çizme (Parlakpınar, 2013, 142) 
10 A2: ‘harâmzâde’; K, M, S: ‘Harâmî’. 
11 K: ‘şehîdün kanı olsa’. 
12 A2, K, M, S: ‘İmâmeyn katında’. 
13 A2 ve S nüshalarında bu kısım yoktur. 
14 S: ‘adam öldürdü’. M: “katl-i nefs etdi.” 
15 A2, K, M, S: ‘bunları yuyalar’. 



41 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

olanları16 öldürdüler ya [yol17] kesicileri [öldürdüler18]. Yuyalar, namaz 

kılmayalar19. [Vallâhu a‘lem].20 

SONUÇ 

Kitâb-ı Müstakîm, II. Murad’ın himâyesinde ahlâkî kâideleri ve dinî 

pratikleri içeren bir ilmihal/fıkıh kitabı olarak kaleme alınmıştır. Eserin 

dördüncü bâbı olan Cenâyiz bahsi’nin dördüncü faslı “faslu fi’ş-şehîd” başlığı 

altında şehitler hakkındadır. Bu çalışmada Türkiye ve yurt dışında bulunan 

kütüphanelerde yazma nüshaları olduğu bilinen risalenin en eski nüshası olarak 

kabul edilen (Receb 877/Aralık 1472) Milli Kütüphane kayıtlarındaki 06 Hk 

4046 numaralı nüsha ana nüsha olarak kabul edilmiş ve farklı dört nüsha ile 

ilgili bölümün edisyon-kritiği yapılmıştır.  

Son tahlilde eserin ilgili faslında belirtilen, haksız yere öldürenler, 

dinden dönenler, yol kesiciler ve Bey’e âsî olanlar tarafından öldürülenlerin 

şehit sayılacağına dair hükümlerin, İslâm hukuku temelinde Osmanlı evreninde 

meşru savaş sahasını ve düşman kategorilerini netleştirdiği görülmektedir. 

Kitabın sonunda yer alan, hıyanet edenler veya yol kesicilerin öldürülmesi 

durumunda yıkanacakları ve namazlarının kılınmayacağı hükmü ise devlete 

karşı gelenlere karşı katı bir tutum sergilendiğini gösterir. Özetle, Kitâb-ı 

Müstakîm’in şehitlik bahsi, II. Murad’ın hâmîliğini göstermesinin yanında 

Osmanlı sultanı ve tebası arasında gazâ ruhuna yönelik hafıza ağını da canlı 

tutan bir risâle olarak değerlendirilebilir. 

16 A2: “Hıyânet olup ölenleri…” 
17 K nüshasında bu kısım yoktur. 
18 A2’de bu kısım yoktur. 
19 K, M ve S: ‘namaz kılalar’. 
20 A2, K ve M nüshasında bu kısım yoktur. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 42 

 

KAYNAKÇA 

Acar, Yusuf, (2012). “Hz. Peygamber’in Cenaze Namazlarını Kılmaktan 

İmtina Ettiği Kimselerle İlgili Rivayetlerin Tahlili”, İSTEM, 11 (22), 

145-170. 

Atar, Fahrettin, (2010). “Şehid”, DİA, XXXVIII, 428-431. 

Bars, Mehmet Emin, (2022). “Türk Kültüründe Komşuluk ve Kitab-ı 

Müstakim’e Göre Komşuluğun Esasları”, Bingöl Araştırmaları Dergisi, 

17, 35-52. 

Birsin, Mehmet, (2011). “Hakikate Tanıklık Bağlamında Şehitlik Kavramı ve 

İslam Fıkhındaki Yeri”, Ekev Akademi Dergisi, 15 (46), 101-122. 

Çelebioğlu, Amil. (2018). Türk Mesnevi Edebiyatı: Sultan II. Murad Devri. 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

Çetin, Abdülbaki, (2006). “On Dördüncü Yüzyıla Ait Anonim Hadis Kitabı 

Olarak Bilinen Türkçe Eser Üzerine”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, 19, 109-123. 

Dinç, Emine Nurefşan. (2024). “Şehit Kavramının Kapsamına Dair Bir 

Tartışma: Muhyiddîn el-Acemî’nin Risâle fî Bâbi’ş-şehîd min Şerhi’l-

Vikāye’si, Hüsâm Çelebi’nin Cevâb-ı Hüsâm Çelebi fî Bâbi’ş-şehîd’i ve 

Risâle fî Bâbi’ş-şehîd İsimli Müellifi Meçhul Bir Eser (Tahkik ve 

Muhteva Tanıtımı)”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 43, 211-268. 

Erdem, Abdullah, (2024). “İslam Hukukunda Şehitlik ve Şehitlerle İlgili Fıkhî 

Hükümler”, İsmet Türkmen vd. (Ed.). Tarihi Süreçte Şehit Kavramı ve 

Tokatlı Şehitler içinde (35-47 ss.) 

Kaska, Çetin, (2024). “Sultan II. Murad’a Hediye Edilen Farsça Bir Eser: 

Tuhfe-i Sultân Murâd Han”, Uluslararası Dil, Edebiyat ve Kültür 

Araştırmaları Dergisi (UDEKAD), 7 (1), 67-87. 

Kitâb-ı Müstakîm, Edirne Selimiye Kütüphanesi Yazmalar Koleksiyonu, No: 

533-4. 

Kitâb-ı Müstakîm, Süleymaniye Kütüphanesi Yazma Bağışlar Koleksiyonu, 

No: 7160. (S Nüshası) 

Kitâb-ı Müstakîm, Milli Kütüphane, Ankara Adnan Ötüken İl Halk 

Kütüphanesi Koleksiyonu, 06 Hk 1753/1. (A Nüshası) 

Kitâb-ı Müstakîm, Konya Yazma Eserler Bölge Müdürlüğü, Hacı Bektaş Veli 

Dergahı Koleksiyonu, BY 00010765. (K Nüshası) 



43 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Kitâb-ı Sırât-ı Müstakîm, Milli Kütüphane Yazmalar Koleksiyonu, 06 Mil Yz 

A 1130-1. (M Nüshası) 

Kozan, Ali, (2024). “II. Murad’a Sunulan Kitâb-ı Müstakîm’de Söz Söyleme 

Edebi” Ayşe Erkmen. (Ed.) Güncel, Bilimsel Türk Tarihi Araştırmaları-

1 içinde, (153-165 ss.). İstanbul: İKSAD Publishing House. 

Kuru, Selim S. (2013). “The literature of Rum: The making of a literary 

tradition: (1450-1600),” Suraiya N. Faroqhi and Kate Fleet (Ed.) The 

Cambridge History of Turkey 2 içinde, (548-592 ss.). Cambridge; 

Cambridge University Press. 

Kurt, Hasan, (2012). “İslam İnancına Göre Şehitlik”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, XVI (1), 189-220. 

Parlakpınar, Murat, (2013). “Derleme Sözlüğü’nde Ayakkabı ve 

Ayakkabıcılıkla İlgili Söz Varlığı”. ANEMON Muş Alparslan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1 (1), 139-154. 

Sarı, Orhan, (2025). “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Tefsirinde Şehidlik 

Konusuna Yaklaşımı”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

25 (1), 330-346. 

Tanındı, Zeren, (2018). “Sultan II. Murad’ın Kitapları ve Portreleri”, İsmail 

Yaşayanlar (Ed.) Sultan II. Murad ve Dönemi içinde, (169-181 ss.). 

Bursa: Gaye Kitabevi. 

Yayla, Mustafa Altuğ, (2024). “Müellifler, Piyasa ve Kendini Göstermek: 

Hüsrev ü Şîrîn Anlatısının Diyâr-ı Rûm’daki Serüveni”, Müstakim Arıcı 

ve Sami Arslan (Ed.)   Sebeb-i Telif: Osmanlı Literatüründe Açık ve 

Örtük Yazma Nedenleri içinde, (313-351ss.) İstanbul: Ketebe. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 44 

EKLER: 

Ek 1. Kitâb-ı Müstakîm’de “Şehitlik” bahsi, (A) nüshası, v. 272a. 

Ek 2. Kitâb-ı Müstakîm’de “Şehitlik” bahsi, (K) nüshası, v. 36a. 



45 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Ek 3. Kitâb-ı Müstakîm’de “Şehitlik” bahsi, (A2) nüshası, v. 112a. 

Ek 4. Kitâb-ı Müstakîm’de “Şehitlik” bahsi, (M) nüshası, v. 57a. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 46 

Ek 5. Kitâb-ı Müstakîm’de “Şehitlik” bahsi, (S) nüshası, v. 48a. 



47 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

BÖLÜM III

İMPARATOR II. IOANNES KOMNENOS’UN (1118–1143) 

ANADOLU’DA BİZANS NÜFUZUNU YENİDEN TESİS ETME 

ÇABALARI: Askerî ve Diplomatik Girişimler, İdarî ve Sosyal 

Reformlar 

Doç. Dr. Fatma ÇAPAN1 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078210 

1 Gaziantep Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, Gaziantep/Türkiye 

e-mail: capan@gantep.edu.tr,  Orcid:0000-0002-8682-4179



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 48 



49 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

GİRİŞ 

Roma İmparatorluğu’nun sınırlarının oldukça genişlemesiyle birlikte 

doğu sınırlarındaki merkezi otoriteyi güçlü kılma çabaları doğrultusunda 

İmparator Büyük Konstantinos’un başkenti Roma’dan kendi adını verdiği 

Konstantinopolis’e yani bugünkü İstanbul’a taşımasıyla birlikte Anadolu 

coğrafyasının kaderi de şekillenmeye başlamıştır. Böylece bugün tarihçilerin 

Bizans diye adlandırdığı Doğu Roma İmparatorluğu bin yılı aşkın süren bir 

tarih boyunca Anadolu coğrafyasının siyasi, kültürel ve askeri dönüşümünde 

rol oynamış ve önemli bir güç olarak varlığını sürdürmüştür. Bu bağlamda ele 

alacağımız 1118–1143 yılları arasında tahtta bulunan imparator II. Ioannes 

Komnenos dönemi ise özellikle Anadolu coğrafyasında kritik gelişmelere 

sahne olmuş ve Bizans, Selçuklu, Danişmendli, Ermeni prenslikleri ve  Haçlılar 

arasında yeni dengeler doğurmuştur. Türklerin Anadolu’ya gelişini ve burayı 

yurt edinmesini bir türlü hazmedemeyen Bizans İmparatorları daha önce 

defalarca Türkleri Anadolu’dan atmak için yürüttükleri askeri girişimlerde 

başarılı olamayınca XI. Yüzyılın sonlarında batıdan ücretli asker talep ederek 

bu sorunu kökünden çözmeye çalışırken tarihte Haçlı Seferleri diye bilinen 

büyük hareketin başlamasına neden olmuşlar ve kendileri de en az Türkler 

kadar zarar görmüşlerdir. Nitekim Anadolu’dan Türkleri atmak için gelen 

Haçlılar ele geçirdikleri topraklarda Bizans İmparatorluğu aleyhine yeni siyasi 

teşekküller kurmuşlardır. İşte bu bağlamda şimdi kendisine karşı düşmanlarının 

sayısını arttıran Bizans İmparatorluğu kaybettiklerini geri almaya çalışırken 

karmaşık bir siyasi konjonktürün içinde başarılı bir şekilde hayatta kalma 

yolunda diplomatik ve askeri politikalar üretmek zorunda kalmıştır. Böyle bir 

siyasi ortamda imparator II. Ioannes’in özellikle Malazgirt sonrasında Türkler 

üzerinde yeniden hakimiyet kurma çabaları, aynı zamanda Ermeni prenslikleri 

ve Haçlı devletleriyle yürüttüğü diplomasisi onun Anadolu’da siyasi aktör 

olarak çok yönlü ilişkiler kurma ve siyaset yürütme zorunluluğunu açıkça 

ortaya koymaktadır. Nitekim onun bu alandaki politikaları bir yandan oğlu 

Manuel Komnenos döneminde izlenecek stratejilerin öncüsü niteliğindeyken 

bir yandan da Bizans İmparatorluğu’nun XIII. yüzyıla kadar sürecek olan 

Anadolu mücadelelerine zemin hazırlamıştır. İmparator II. Ioannes 

Komnenos’un Anadolu politikalarını askerî, diplomatik ve idari boyutlarıyla 

inceleyerek imparatorluğun merkezileşme çabalarını ele alan bu çalışma ile 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 50 

Bizans’ın Malazgirt sonrası Anadolu’da yeniden toparlanma stratejisi ve 

hakimiyetini yeniden tesis etme çabaları değerlendirilecektir.  

II. Ioannes Komnenos’un Tahta Çıkışından Önce Anadolu’da

Siyasi Durum 

Selçuk bey önderliğindeki Türklerin öncelikle Maveraünnehr ve 

Horosan bölgesinde Karahanlılar ve Gaznelilere karşı verdikleri hakimiyet 

mücadelesinin başarıyla tamamlanması sonucu Büyük Selçuklu Devleti’nin 

kurulması ile birlikte Türklerin daha batıya yani Anadolu’ya ilerlemesinin 

temelleri atılmıştır. Çok kısa bir zaman sonra Selçuklu Türklerinin batıya doğru 

hareketleri Anadolu’nun siyasi haritasında köklü bir dönüşümün başlamasına 

neden olmuştur. XI. Yüzyılın ikinci yarısına denk gelen bu dönemde Bizans 

İmparatorluğu doğu sınırlarını zorlayan Türkleri geldikleri yerlere geri itmek 

istese de başarılı olamamıştır. 1071 Malazgirt Savaşı, Bizans İmparatorluğu 

için hem askeri bir yenilgi hem de Anadolu’daki hakimiyetinin çöküşünün 

başlangıcını teşkil etmiştir (Turan, 2016:33-67; Sevim-Merçil,1995:72-73; 

Köymen, 2001:40; Vryonis, 1971:69). Nitekim bundan sonraki süreçte 

Bizans’ın merkezi otoritesi zayıflarken, yerel aristokrat aileler 

bağımsızlaşmaya başlamış ve İmparatorluk toprakları bu aileler tarafından 

yönetilmeye başlamıştır. Bu durumda Anadolu birden fazla siyasi aktörün 

rekabet ettiği karmaşık bir siyasi yapıya bürünmüştür (Ostrogorsky, 

2011:350354; Vryonis, 1971:72; Whittow, 2008:490; Kazhdan, 1985:24).  

Malazgirt Savaşı sonrasındaki dönemde Anadolu’nun en dinamik gücü 

Anadolu Selçuklu Devleti olmuştur. Kutalmışoğlu Süleymanşah tarafından 

kurulan devlet kısa sürede Anadolu’nun önemli bir güç odağı haline gelmiştir. 

1075’te İznik’in alınmasıyla Bizans’ın batı sınırlarına oldukça yakınlaşan 

Selçuklular, Bizans’ın taht kavgalarına müdahil olma fırsatı yakalamış ve elde 

ettikleri siyasi üstünlükleri ile Marmara ve Ege’ye açılan yolları kontrol altına 

almışlardır. Stratejik açıdan baskı altında kalan Bizans İmparatorluğu Batı 

Anadolu’daki yerleşimlerin tehdit altında kalması karşısında çaresiz kalmıştır 

(Ostrogorsky, 2011:354; Sevim, 1988:81-82; Vryonis, 1971:103-106).  

Selçuklular Anadolu’da askeri bakımdan üstünlüğü yakalarken ve 

Anadolu’nun her köşesine akınlarını sürdüren Türkmenler sayesinde buraları 

yurt edinen Türk nüfusunun artmasıyla birlikte etnik ve dini yapının da köklü 

değişikliğe uğramasında önemli rol oynamıştır. Selçukluların yanı sıra Malatya 



51 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

merkezli olarak Kastamonu, Çankırı, Sivas, Tokat gibi şehirlerde de etkin rol 

oynayan Danişmendliler de Bizans için önemli bir tehdit unsuru olarak yerlerini 

çoktan almışlardır (Ostrogorsky, 2011:354; Sevim, 1988:84; Magdalıno, 

2004:615; Özaydın, 1993:469-474). 

Malazgirt Savaşı sonrasında ciddi bir çözülmeye uğrayan Bizans 

İmparatorluğu bir yandan Batı’da Norman saldırıları, kuzeyde Peçenek akınları 

ve içeride taht kavgaları ile uğraşmak zorunda kalmıştır.  Bu ise Bizans askeri 

gücünün Anadolu’dan uzaklaşmasına neden olmuştur (Vryonis, 1971:71). 1081 

yılında tahta çıkan İmparator Aleksios Komnenos bu dönemde Bizans 

İmparatorluğu’nun siyasi gidişatı açısından önemli bir şans olmuştur. 

Aleksios’un uzun hükümdarlığı boyunca uyguladığı reformları sayesinde 

imparatorluk bir kez daha etkili mali ve askeri bir güç haline gelmiştir. 

(Ostrogorsky, 2011:361; Magdalıno, 2004:614; ElCheikh, 2001:55). Attığı 

stratejik ve diplomatik adımlar sayesinde imparatorluğun yeniden 

toparlanmasını ve ömrünün uzamasını sağlayan Aleksios Komnenos’un en 

önemli hamlesi, Batı’dan gelen Haçlı seferlerini diplomatik ustalıkla 

yönlendirerek Bizans çıkarına kullanması olmuştur (Ostrogorsky, 2011:364-

365). I. Haçlı Seferi sonucunda İznik ve Batı Anadolu’nun önemli bir kısmı 

Bizans’a geri kazandırılmıştır. Ancak bu kazanımlar, Bizans’ın yalnızca kıyı ve 

batı bölgelerinde kalıcı olabilmiş, Anadolu’nun içlerinde Selçuklu hâkimiyeti 

devam etmiştir (Kafesoğlu, 1972:90; Vryonis, 1971:116; Ostrogorsky, 

2011:367-368). Öte yandan İmparator Aleksios Komnenos kendi eliyle 

devletine karşı yeni bir düşman olan Haçlıları yaratmıştır. Bizans’a ait 

toprakları ele geçirdiklerinde bu toprakları Bizans’a vereceklerine dair söz 

veren Haçlılar sözlerini tutmayarak aldıkları yerlerde siyasi hakimiyetlerini ilan 

etmiş ve Bizans varlığı için önemli bir tehdit unsuru olmuşlardır (El-Cheikh, 

2001:55; Vryonis, 1971:117). Dolayısıyla 1096’da başlayan ve yaklaşık iki asır 

boyunca devam eden Haçlı seferleri, Anadolu’daki siyasi dengeleri daha da 

karmaşık bir yapıya büründürmüştür. Haçlıların kurdukları yeni Latin devletleri 

özellikle Antakya Kontluğu Bizans’ın güneydoğu sınırlarında sürekli bir sorun 

kaynağı olmuştur. İmparator I. Aleksios Komnenos’un İmparatorluğu’nun son 

yirmi yılı Bizans İmparatorluğu’nun Antakya üzerinde hak iddiaları ile 

Haçlıların burayı kendi bağımsız devleti görme iddiaları arasında çatışma 

içerisinde geçmiştir (Magdalıno, 2004:614-615; Ostrogorsky, 2011:368-369). 

İmparator, Antakya ve diğer topraklar üzerindeki haklarını savunmak için 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 52 

 

büyük askeri ve diplomatik çabalar harcamıştır. Nitekim Kudüs’te kurulan 

Haçlı krallığı ve diğerleri imparatorluk için her ne kadar diplomatik bir ittifak 

avantajı yaratsa da toprak bütünlüğünü tehdit etmeleri açısından önemli birer 

tehlike kaynağı olmuşlardır.   

Anadolu’da Selçuklular, Danişmendliler ve Haçlılardan başka önemli 

siyasi ve askeri rol oynayan aktörlerden biri de Kilikya’daki Ermeni prenslikleri 

olmuştur. İmparatorluğun doğu sınırlarında yarı bağımsız bir şekilde hüküm 

süren bu prenslikler zaman zaman Selçuklulara karşı bir ittifak unsuru olsalar 

da zaman zaman da imparatorluk otoritesine karşı direnmişlerdir. Nitekim 

bölgenin dağlık yapısının Ermenilere savunma avantajı sağlaması onları bu 

konuda daha cesaretli kılmıştır. Üstelik bir de Haçlıların gelişiyle birlikte yeni 

müttefikler kazanan Ermeni prenslikleri de tıpkı diğer aktörler gibi Bizans 

İmparatorluğu için doğu sınırlarındaki siyaset açısından hem potansiyel ortak 

hem de engel teşkil etmişlerdir (Ostrogorsky, 2011:381: Vryonis,1971:108-

110; Norwıch,2013:89).  

İmparator II. Ioannes Komnenos dönemi öncesi özellikle 1071 Malazgirt 

Savaşı sonrasında Bizans’ın Anadolu’daki egemenliği fiilen çökmüştür. II. 

Ioannes Komnenos tahta çıktığında, Selçuklular Konya merkezli hâkimiyet 

kurmuş, Ermeni prenslikleri Kilikya’da yarı bağımsız hale gelmiş, Haçlılar ise 

Antakya üzerinden Bizans’ın doğu sınırlarını baskı altına almıştır (Vryonis, 

1971:104). Böylece Bizans’ın hâkimiyet alanları daralırken Bizans varlığı Batı 

Anadolu ve kıyı bölgelerine sıkışmıştır. Bu durum Bizans İmparatorluğu adına 

Anadolu’da kalıcı bir hakimiyetin oluşmasını engellerken bir yandan da sürekli 

değişen düşmanlıklar ve ittifaklar ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu nedenle 

kaybedilen toprakların geri alınması İmparator II. Ioannes’in babasından 

devraldığı gündemin en üst sıralarında yer almıştır (Magdalıno, 2004:615; 

Lilie, 1993:96). Bu durum ise İmparator II. Ioannes’in öncelikli hedefini 

doğuda yeniden merkezi otoriteyi tesis etmek olarak belirlemesine neden 

olmuştur. Dolayısıyla İmparator II. Ioannes bundan sonra   hem doğudaki hem 

batıdaki krizleri aynı anda yönetme zorunluluğu ile imparatorluğunu idare 

etmiştir. 

 

 



53 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

II. Ioannes Komnenos (1118-1143) Dönemi Anadolu

Politikaları 

Anadolu’da Bizans İmparatorluğu adına böylesine kırılgan bir dönemde 

tahta çıkan İmparator II. Ioannes Komnenos (Zonaras,2008:180-187), 

imparatorluk çıkarlarını korumak ve Bizans aleyhine olan tüm siyasi dengeleri 

lehe çevirmek zorundaydı. Nitekim tahta çıktığı andan itibaren tüm dikkatini 

Anadolu’ya yönelten İmparator, Selçuklular, Danişmendliler, Haçlılar ve 

Ermeniler’e karşı doğu sınırlarını güçlendirmeye çalışmıştır. Dolayısıyla onun 

döneminde izlenen Anadolu politikaları bu dönemdeki kırılgan siyasi 

dengelerin bir ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Bizans İmparatorluğu’nun 

Anadolu’daki kayıplarını yeniden telafi etmek için bir yandan askeri seferler 

düzenleyen imparator II. Ioannes Komnenos bir yandan da diplomatik ilişkiler 

yürütmüş ve yeni idari-sosyal düzenlemelere başvurmuştur.  

1. Anadolu İçlerine Yapılan Askerî Girişimler

1.1 Türkler Üzerine Yapılan Seferler 

1071 Malazgirt Savaşı sonrasında Anadolu’nun büyük bir kısmı 

Selçuklular, Danişmendliler ve diğer Türkmen beyliklerinin eline geçmişti. 

Diğer yandan II. Ioannes Komnenos’un babası Aleksios Komnenos döneminde 

Haçlılar sayesinde her ne kadar Batı Anadolu’da bir toparlanma sağlandıysa da 

Anadolu’nun iç kesimlerinde merkezi otorite oldukça zayıflamıştı. Bu nedenle 

imparatorun ilk hedefi doğudaki savunma hattını yeniden kurmak ve bu yoldan 

saldırılar düzenleyerek otoriteyi ele almak olmuştur. İmparator II. Ioannes 

Komnenos’un Anadolu’ya yönelik ilk askeri girişimleri Bizans’ın Malazgirt 

sonrası savunma stratejisinden yeniden yayılma stratejisine geçişinin 

başlangıcını temsil etmiştir.  İmparator II. Ioannes’in bu seferlerle ilk amacı ise 

doğrudan fetih değil, iletişim ve savunma hatlarını yeniden tesis etmek 

olmuştur (Bırkenmeıer, 2002:85). Bu seferler bölgesel bir askeri harekât olarak 

görünse de imparatorluğun Anadolu’daki varlığını yeniden tesis etmeye 

yönelik sistematik bir girişim olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim bu sırada 

Anadolu Selçukluları hem Konya hem de Danişmendliler üzerinden bölgede 

etkili bir nüfuza sahip olarak Bizans varlığını da tehdit altına almıştır. Bizans 

İmparatoru Aleksios Komnenos’un ölümünden sonraki kısa süreli otorite 

boşluğunu fırsat bilen Selçuklular harekete geçerek Bizanslılar tarafından işgal 

edilen yerleri geri almaya başladılar. Bu harekâtlar sırasında ele geçirilen en 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 54 

önemli noktalar ise Laodikeia(Bugün kü Denizli’ye yakınlarında bir yer) ve 

Sozopolis(Uluborlu) olmuştur.  Buraların ele geçirilmesi, Bizans 

İmparatorluğu’nun Kilikya ve Suriye bölgesi ile bağlantısının kesilmesine ve 

doğu ile batı arasındaki ikmal hatlarının zora sokulmasına neden olmuştur 

(Cahen, 2000:21). Bu nedenle imparator II. Ioannes Komnenos, kendisine karşı 

oynanan oyunları bozup tahtını sağlamlaştırdıktan bir yıl sonra babasının 

Anadolu’daki Türklere karşı izlediği siyaseti devam ettirerek 1119 yılında ilk 

seferine çıkmıştır. Bu ilk seferinde Denizli’yi ele geçirmeyi başaran imparator 

şehrin etrafını surlarla çevirmiş ve gerekli düzenlemeleri yaparak İstanbul’a 

dönmüştür (Kesik, 2003:50-51; Norwıch, 2013:83-84; Turan, 2016:187). Ertesi 

yıl ise Uluborlu’yu ele geçirip burada bir garnizon kurmuştur (Cahen, 2000:21-

22). İmparator buradan da yola çıkarak Hierakoryphite(Antalya yakınlarında 

yeri bilinmeyen bir kale) kalesini almış ve Attaleia(Bugünkü Antalya) 

yakınındaki birçok müstahkem mevkiyi ele geçirmiştir. İmparatorun bu 

seferleri Antalya’ya kadar sürdürmesi adeta bir zorunluluk olarak ortaya 

çıkmıştır. Çünkü Türk yerleşimi nedeniyle İç Anadolu’dan güneye doğru inen 

yol Bizans için kapanmıştı. Bu nedenle Akdeniz ve Suriye’ye ulaşmak için ya 

Ege’den kıyı boyunca ya da Alaşehir ve Afyon üzerinden Denizli’ye oradan da 

Antalya’ya giden yolların açılması gerekiyordu (Akçay, 2020:274-275). Onun 

bu seferleri Anadolu’ya yapacağı askeri girişimler için iletişim hatlarını 

güvence altına almak istediğini açık bir şekilde göstermektedir 

(Khoniates,1995:6; Magdalıno,2004:615; Kinnamos, 1976:14-16; Vryonis, 

1971:118-119). Ayrıca bu erken başarıları Bizans ordusunun Anadolu’da uzun 

süreli harekâtlar yapabilme yeteneği kazandığı düşüncesi ile imparatora cesaret 

vermiştir. İmparator Antalya’daki bazı kaleleri aldıktan sonra Peçeneklerin 

Balkanlar’daki akınları nedeniyle geri dönmüştür(Akçay, 2020:275). 

İmparator II.Ioannes Komnenos döneminde Anadolu’da Selçukluların 

yanı sıra  önemli rol oynayan aktörlerden biri de Danişmendli beyliği olmuştur2. 

Bu dönemde özellikle Anadolu’nun kuzey ve iç kesimlerinde genişleyen 

Danişmendli hakimiyeti Bizans için önemli bir tehdit unsuru olarak ortaya 

çıkmıştır (Ostrogorsky, 2011:381). Danişmendliler, Sivas ve Tokat 

2 Bizans İmparatoru II. Ioannes Komnenos(118-1143) döneminde Danişmenliler ile olan ilişkiler 

için bkz. Muharrem Kesik, “Danişmendli Beyligi-Bizans (Dogu Roma) İmparatorlugu İlişkileri 

(1071-1178)”, Osmanlı Araştırmaları XXXIV, Prof. Dr. Muammer Kemal Özergin Hatıra Sayısı,  

İstanbul – 2009, s.119-144. 



55 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

merkezlerinden hareketle Malatya, Kayseri, Kastamonu ve Çankırı’ya kadar 

uzanan geniş bir coğrafyada etkili olmuşlardır. Özellikle Kastamonu-

Paflagonya hattı, Bizans’ın Karadeniz üzerinden Anadolu içlerine ulaşmak için 

kritik bir ikmal ve savunma güzergâhıydı. Dolayısıyla imparator II. Ioannes 

Komnenos’un Anadolu’daki askeri önceliklerinden biri de kuzey bölgelerinde 

Kastamonu, Çankırı, Paflagonya hattı olmuştur (Bırkenmeıer, 2002:85; 

Norwıch, 2013:86-87; Lilie, 1993:100). Bu amaçla kuzey Anadolu’da birkaç 

askerî harekât düzenlenmiştir. Özellikle Çankırı ve Kastamonu çevresindeki 

seferler, Danişmendli nüfuzunu kırmaya yönelik olmuştur (Bırkenmeıer, 

2002:119; Vryonis:1971:119). Ancak her ne kadar Bizans İmparatoru 1130 

yılında Kastamonu’ya başarılı bir sefer düzenleyerek şehri zaptetse de bu uzun 

soluklu bir hakimiyet olmamıştır. İmparator II. Ioannes Komnnenos Bizans 

kronik eserlerinin anlattığına göre bu zaferi kutlamak için görkemli bir kutlama 

töreni düzenlemiştir (Khoniates, 1995:12;Demirkent,2001:1112; Magdalıno, 

2004:616). İmparatorun bu seferleri gerçekleştirirken bir başka amacı güç 

gösterisi yapmak ve İmparatorluk çevresinde kendisine sadakatleri konusunda 

şüphe duyduğu insanları etkilemek olmuştur. Çünkü onun Danişmendlilere 

karşı ilk seferi kardeşi Isakios’un komplosu nedeniyle yarıda kesilmiş ve 

Isakios 1130 yılında kaçarak Danişmendlilere sığınmıştır. Bundan bir veya iki 

yıl sonra ise Isakios’un tahta çıkarılması için yapılan bir komplo ile uğraşmak 

için başka bir seferden vazgeçmiştir. Bu koşullar altında İmparatorun 

başarılarının en etkili şekilde duyurulması için Kastamonu’nun alınmasını 

büyük ve ihtişamlı bir törenle kutlaması şaşırtıcı değildir. Bu tür büyük törenler 

ve kutlamalar, bu yüzyılın neredeyse tamamında imparatorluğun imajını 

karakterize edecek olan imparatorluk başarılarının abartılı bir şekilde 

yüceltilmesinin göstergesi olmuştur (Magdalıno, 2004:616; Norwıch,2013:87). 

İmparator II. Ioannes’in ayrılmasından sonra Danişmendliler yeniden bir 

kuşatma ile şehri açlıkla yüz yüze bırakmış ve 1132/1133 tarihlerinde yeniden 

zapt etmeyi başarmıştır (Kafesoğlu, 1972:92). 1134 yılında Emir Gazi’nin 

ölümünden sonra bölgede başlayan iç rekabet, imparator II. Ioannes için kısa 

süreli bir fırsat yaratmıştır. Emir Gazi’nin yerine geçen oğlu Muhammed ile 

Sultan Mesud ile arasının açık olması nedeniyle Anadolu Selçukluları ile 

Danişmendlilere karşı ittifak yapmıştır. Ancak son anda iki Türk hükümdarının 

anlaşmaya varması ve Bizans ordusuna karşı harekete geçmesiyle birlikte 

imparatorun planları suya düşmüştür. Sultan Mesud’un imparatora verdiği 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 56 

kuvvetlerin kendisini terk etmesiyle zor durumda kalan Bizans ordusu 

Rhyndakos(Kirmasti Çayı) kenarında tesis edilen müstahkem mevkie çekilmek 

zorunda kalmıştır. Bundan sonraki mücadeleler Çankırı şehri etrafında 

yürütülse de İmparator burada da kısa süreli bir hakimiyet kurduktan sonra 

muvaffak olamamış ve şehri Türk hakimiyetine bırakmak zorunda kalmıştır 

(Demirkent, 2001:12-13;Khoniates,1995:13-14). Böylece her iki Türk 

hükümdarının sağ duyulu davranışı ile Bizans’ın “böl, parçala, yut” politikası 

başarısızlığa uğramıştır (Kesik ,2003:55). Sonuç olarak İmparator Ioannes’in 

Danişmendlilerle ilişkileri, Bizans’ın klasik denge politikasının örneğidir. 

İmparator, askeri müdahaleyi sınırlı tutarak rakip Türk beyleri arasındaki 

rekabetten yararlanmayı amaçlamıştır. Ancak Selçuklu Sultanı Mesud ile 

Danişmendli Muhammed’in uzlaşması bu stratejiyi boşa çıkarmıştır. Bu durum, 

Bizans’ın Anadolu’daki manevra alanının daraldığını göstermektedir. 

İmparator II. Ioannes Komnenos, Danişmendlilere karşı zaman zaman 

diplomatik yöntemlere de başvurmuştur. Özellikle Emir Gazi’nin ölümünden 

sonra Danişmendliler arasında çıkan taht mücadelelerinde, Bizans’ın rakip 

kardeşleri birbirine karşı destekleyerek bölgede denge kurmaya çalıştığı 

anlaşılmaktadır. Bu taktik, Komnenos hanedanının klasik diplomasi anlayışının 

bir uzantısıdır. Nitekim doğrudan fetih yerine, bölgesel güçleri birbirine karşı 

kullanarak Bizans üstünlüğünü koruma çabası olarak karşımıza çıkmaktadır 

(Norwıch, 2013:87-88). Ancak yine de Bizans İmparatorluğu’nun bu yöndeki 

politikaları başarıya ulaşamamış elde edilen kazanımlar geçici olmuş ve kalıcı 

egemenlik sağlanamamıştır. Bu ise hem Danişmendli direncinin güçlü olması 

hem de Selçuklu baskısı ile açıklanabilir. Buna rağmen İmparator II. Ioannes’in 

bu girişimleri ise onun sadece kıyıda kalan bir imparatorluk yerine çok cepheli 

bir kara imparatorluğuna sahip olma arzusu olarak yorumlanabilir.   

İmparatorun doğuya doğru seferleri sırasında Danişmendliler ve 

Selçuklular yine Bizans topraklarında fetih hareketlerine devam etmişlerdi. Bu 

nedenle 1139 yılında yeniden harekete geçen İmparator Ioannes 1140 yılında 

Niksar’ı kuşatma altına almıştır. Ancak başarı elde edemeyerek İstanbul’a geri 

dönmüştür. Geri çekilirken Türkler, Bizans ordusunun artçılarına saldırarak 

onları yıpratmıştır. Nitekim bu başarısız kuşatmadan cesaret alan Anadolu 

Selçuklu Sultanı Mesud da Uluborlu’yu kuşatarak Antalya’ya kadar ilerlemiştir 

(Kesik, 2003;59; Turan, 2016:203). 1142 yılında Antakya’yı ele geçirmek 

oradan Kudüs’e gitmek niyeti ile sefere çıkan İmparatorun gizli tuttuğu bir 



57 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

başka niyeti ise Anadolu Selçukluları üzerine yürümek olmuştur. Çünkü Sultan 

Mesud, İmparatorun başarısız Niksar kuşatmasından sonra Uluborlu’yu 

kuşatmış ve bölgede yağma akınlarında bulunmuştu. Ancak onun niyetini bilen 

Türkler geri çekilince İmparator Batı Anadolu’dan ilerleyerek Antalya’ya 

ulaşmıştır. Bu civarda Beyşehir Gölü (Karalis, Pusguse) civarındaki 

müstahkem adalarda yaşayan Selçuklulara tabi Hıristiyanlar üzerine yürüyerek 

onları tehdit ederek saldırmıştır (Kesik, 2003;59; Turan, 2016:203; Vryonis, 

1971:119-120). Bahsi geçen bu Hıristiyan halk zamanla Selçuklularla ticari 

ilişkilerin yanı sıra kültürel ilişkiler de kurmaya başlayan Türk âdet ve 

gelenekleri ile kaynaşan bir topluluk haline gelmiştir. Bu da Türklerin hakim 

oldukları bölgelerde Bizans halkı arasında bile merkezi otoritenin artık oldukça 

zayıfladığının ve o günkü Anadolu’da Bizans’ın son çırpınışlarının önemli bir 

göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

1.2 Kilikya Seferleri 

Bizans İmparatorluğu’nun doğu sınırlarında stratejik bir bölge olan 

Kilikya’da Malazgirt Savaşı sonrası Bizans’ın çekilişiyle birlikte Ermeni 

prenslikleri hakim olmuştur. Haçlılarla yaptıkları işbirliğine güvenerek 

Bizans’ın merkezi otoritesine karşı da zaman zaman bağımsız hareket eden 

Ermeni prenslikleri bölgedeki Bizans siyasi varlığını tehdit eden önemli bir 

unsur haline gelmişlerdi3. Nitekim 1129 yılından itibaren Kilikya Ermeni kralı 

I. Leon Haçlıların yardımıyla Adana, Tarsus ve Misis gibi Kilikya’nın en 

önemli müstahkem mevkileri ele geçirmiş ve böylece Bizans’ın Anadolu’daki 

Bizans toprakları ve Antakya Krallığı ile bağlantısı kesilmişti 

(Anonim,1933:275; Ostrogorsky, 2011:381; Lilie, 1993:107-109; 

Bournoutıan,1997:278). Yine I. Leon’un imparatorun tahta çıkışı sırasında 

kendisine karşı çıkan kardeşi Isakios’u da desteklemesi bardağı taşıran son 

damla olmuştur (Magdalıno, 2004:617; Andreasyan, 1946:52). Dolayısıyla 

Anadolu içlerine çeşitli  seferler düzenleyen İmparator II. Ioannes bu kez de  

Kilikya üzerindeki Ermeni prensliklerini kendine bağlı hale getirmek için bu 

 
3 Haçlıların Anadolu’ya gelişi Ermeniler tarafından oldukça memnuniyetle karşılanmış ve bu 

nedenle Haçlılara yiyecek yardımı başta olmak üzere askeri ve lojistik destek dahi sağlamışlardır. 

Çünkü onların gelişiyle birlikte Bizans otoritesine boyun eğmekten zaten hoşlanmayan Ermeniler 

bu durumu kendi lehlerine siyasi bir fırsata çevirmek istemişlerdir. Ermenilerin Haçlılarla 

işbirliği Urfalı Mateos tarafından açık bir şekilde anlatılmıştır. Bkz. Urfalı Mateos Vekayinamesi, 

s. 192-195. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 58 

bölgeye doğru seferler düzenlemiştir. Aynı zamanda bu bölge Haçlı seferleri 

sırasında Avrupa’dan gelen ordular için bir geçiş noktası olduğu için imparator 

burada kaybettiği kontrolü yeniden ele geçirmek istiyordu. Büyük bir ordu ile 

yola çıkan imparator yolu üzerinde bulunan ve Sultan Mesud’a ait bazı yerleri 

de yakıp yıkmıştır. 1137 yılında adeta bir zafer alayı şeklinde Tarsus, Misis ve 

Adana üzerine yürüyen İmparator kısa sürede bu şehirleri ele geçirerek 

Kilikya’nın önemli merkezlerinde Bizans hakimiyetini yeniden tesis etmeyi 

başarmıştır. Bundan sonra kuzeye dönerek Anazarba üzerine yürümüştür 

(İbnü’lEsir, 1986:56; Magdalıno, 2004:617; Tyre, 1943:102; Kesik, 2003:55; 

Turan, 2016:200; Atamıan, 1997:78). Ermeni kralı Leon kaçmayı başarsa da 

bir yıl sonra Bizanslılar tarafından yakalanarak oğulları ile birlikte İstanbul’a 

esir olarak götürülmüştür (Demirkent, 2001:14; Anonim, 1933:276; 

Abû’lFarac, 1987:374; Khoniates, 1995:14; Ostrogorsky, 2011:381; 

İbnKalânisî, 2015:136; Kesik, 2003:55; Norwıch, 2013:90). Ermeni 

prensliklerinin dağınık yapısı bu başarılarda önemli rol oynamış ve bazı Ermeni 

beyleri Bizans ordusuna direnmek yerine İmparatorun üstünlüğünü kabul 

etmeyi tercih etmiştir. Böylece Kilikya bölgesinde Bizans varlığının yeniden 

tesis edilmesiyle bu Ermeni prensliklerinin Bizans’ın doğu sınırlarında 

doğrudan bağımsız bir güç olarak hüküm sürmesi engellenmiştir. Diğer yandan 

Antakya’ya biraz daha yaklaşan İmparator, Haçlılarla temasını güçlendirme ve 

onlara karşı diplomatik üstünlük elde etme fırsatını yakalamıştır. Aynı zamanda 

Bizans İmparatorluğu Doğu Akdeniz siyasetinde yeniden güçlü bir unsur olarak 

ortaya çıktığını ispatlamıştır. Nitekim Kilikya bölgesinde elde edilen siyasi 

üstünlük aynı zamanda stratejik üstünlüğü de beraberinde getirmiş, Suriye yolu 

açılmış ve 1137 yılında Antakya üzerine yapılacak sefer için lojistik ve ikmal 

desteği açısından bir üs elde edilmiştir (Ostrogorsky, 2011:381; Bırkenmeıer, 

2002:88). İmparatorun Kilikya’yı kontrol etmesi Selçukluların daha doğudaki 

Büyük Selçuklu Devleti ile etkileşiminin kesilmesi ve hem Selçuklulara hem 

de Suriye’deki düşmanlarına karşı askeri harekâtlar için ileri karakollar 

sağlamıştır (Bırkenmeıer, 2002:85-87). Kilikya’nın yeniden ele geçirilmesi, 

Bizans’ın Doğu Akdeniz hâkimiyeti açısından da stratejik bir dönüm 

noktasıydı. İmparator II. Ioannes bu bölgeyi  askerî üs olmasının yanı sıra 

Antakya ve Suriye seferleri için bir köprübaşı olarak değerlendirmiştir.  Ancak 

bölgedeki Ermeni prensliklerinin tamamen ortadan kaldırılamaması yerel 

direnişlerin sürmesine ve zaman zaman Bizans hâkimiyetinin zayıflamasına da 



59 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

neden olmuştur. Bölgenin dağlık yapısı ve Ermeni direnci, Bizans’ın kalıcı 

otorite tesisini engellemiştir. Hatta imparatorun varlığı olmadan Kilikya 

defalarca bağımsızlığını geri kazanmıştır. Dolayısıyla İmparatorun askeri üsler 

elde ederek bu üslerden düşmanlarına karşı harekete geçme planları çoğu 

zaman başarısızlıkla sonuçlanmıştır. İmparator II. Ioannes Komnenos’un 

ölümünden sonra bu durum daha da belirginleşmiş ve XII. yüzyılın sonlarına 

doğru Ermeniler ve Haçlılar yeniden güçlenmiştir (Bırkenmeıer, 2002:88).  

1.3 Antakya Seferi (1137) 

Doğu Akdeniz’de Bizans İmparatorluğu’nun siyasi prestiji açısından çok 

önemli bir şehir olan Antakya I.Haçlı Seferi sonucunda Haçlıların eline geçmiş 

ve daha önce Bizans’a ait olan yerlerin geri verilmesi konusunda sözlerini 

tutmayan Haçlılar tarafından burada Antakya Kontluğu kurulmuştur. Bu 

nedenle Haçlılar ve Bizans İmparatorluğu arasında İmparator Aleksios 

Komnenos(1081-1118) döneminden itibaren hukuki haklar konusunda 

anlaşmazlıklar yaşanmaya başlamıştır. Nitekim Antakya’nın Bizans’a 

bağlanması hem Doğu Akdeniz hakimiyeti hem de Haçlı devletlerinin bağlı 

hale getirilmesi açısından oldukça önemliydi. Bizans İmparatorluğu için 

Antakya’yı ele geçirmek Suriye ve Filistin’de de siyasi nüfuz sahibi olmak 

anlamına geliyordu. Bu nedenle İmparator II. Ioannes Komnenos da babası gibi 

aynı siyaseti devam ettirerek Kilikya’da elde ettiği başarılardan sonra 

Antakya’ya yönelmiştir (Khoniates, 1995:17). Bazı yazarlar bu seferi 

İmparator’un en küçük oğlu Manuel’i Antakya prensi II. Bohemund’un kızı 

Konstanz ile evlendirmek istemesi ancak kızın Akitanya Dükü’nün küçük oğlu 

Poitiers’li Raymond’a verilmesi üzerine başarısız bir evlilik ittifakı girişimine 

bağlamıştır. Ancak bu sefer için belki sadece küçük bir etken olsa da büyük bir 

bahane olması gerekir ki asıl hedef İmparatorun Antakya üzerindeki gücünü 

genişletmek istemesidir (Lilie, 1993:103-104; Harrıs, 2015:88; Tyre, 1943:83; 

Magdalıno,2004:617). 

1137 yılında Tarsus ve Adana üzerinden güneye inerek Antakya şehrini 

kuşatan imparator II. Ioannes’in gücü karşısında daha fazla dayanamayacağını 

anlayan Antakya prensi Raymond Kudüs Krallığı ile ittifak yapmak istese de 

başarılı olamamıştır. Çünkü Kudüs Kralı Fulk (Foulque) Bizans ile doğrudan 

çatışmayı göze alamamıştır. İmparator II. Ioannes kısa süren bir kuşatmadan 

sonra şehri teslim almıştır (İbnü’l Esir, 1986:56; Lilie,1993:119-120; Tyre, 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 60 

1943:85; Kesik, 2003:55). Bu kuşatma sonucunda Haçlılar, İmparator II. 

Ioannes ile bir vassallık anlaşması yapmak zorunda kalmış ve Kudüs kralı da 

bu anlaşmayı tanımayı kabul etmiştir. Yapılan anlaşmaya göre Bizans 

İmparatoru şehrin gerçek hakimi olarak kabul edilecek Raymond da 

İmparatorun izniyle şehrin muhafızı konumunda olacaktı. Haçlı kroniklerinden 

Wıllıam of Tyre’nin aktardığına göre ise İmparator, Müslümanlardan geri alınır 

alınmaz Suriye'nin iç kesimlerindeki şehirler olan Halep, Şeyzer, Hama ve 

Humus şehirlerini yatırım hakkı karşılığında prense barışçıl bir şekilde iade 

ederse4 Raymond bu şehirler ve yakınlarındaki diğer şehirlerle yetinecek ve 

Antakya şehrinin mülkiyet hakkı imparatora ait olmak şartıyla burada varlığını 

sürdürebilecekti. Böylece Raymond, İmparatorun vassalı olduğunu ilan etmiş 

ve imparator ne zaman isterse Antakya’ya girebileceğine dair yemin etmiştir 

(Lilie, 1993:120-121; Norwıch, 2013:91-92). Böylece İmparator amacına 

ulaşmış ve şehrin surlarına imparatorluk bayrakları çekilmiş ve  bir yıl sonra 

imparator II. Ioannes tekrar Suriye’ye gelerek büyük bir törenle Antakya’ya 

girmiştir (Demirkent, 2001:16; UrfalıMateos, 2000:295-296; Ostrogorsky, 

2011:350; Harrıs, 2015:89; İbn Kalânisî, 2015:136). Böylece Antakya 

prensliğinin Bizans’a bağlılığını bildirmesi ile İmparator II. Ioannes Komnenos 

hukuki ve diplomatik bir zafer elde etmiştir. Her ne kadar Antakya fiilen ele 

geçirilemese de Bizans bölgede siyasi söz ve nüfuz sahibi olduğunu ispat 

etmiştir. Haçlılar açısından ise bundan sonraki süreçte Bizans İmparatorluğu 

artık güvenilmez, kendileri için tehdit unsuru ve rakip olarak görülmeye 

başlanmıştır. Nitekim bu girişim ile Bizans İmparatorluğu Haçlılar üzerindeki 

liderlik iddialarını yeniden canlandırmıştır. 1142 yılında Haçlılar tarafından 

desteklenen Antakya kralı Bizans ile yapılan anlaşma hükümlerine uymaktan 

vazgeçmiştir. İmparator bunun üzerine yeniden bir sefer düzenlemek istese de 

8 Nisan 1143’te av sırasında zehirli bir okla yaralanarak ölmesi nedeniyle 

planları suya düşmüştür. Böylece X. Yüzyıldan beri Bizans imparatorlarının 

İslam öncesi imparatorluğu yeniden kurmak için en iddialı girişimi de 

başarısızlıkla sonuçlanmıştır (Ostrogorsky, 2011:382; Harrıs, 2015:92; İbn 

Kalânisî, 2015:152; Magdalıno-2004:617; Norwıch, 2013:96-97). 1137 

4 İmparator yapılan anlaşmadan bir yıl sonra  adı geçen şehirleri ele geçirmek için Suriye 

bölgesine seferler düzenlese de başarı elde edememiş ve Antakya’ya geri dönmek zorunda 

kalmıştır. Daha geniş bilgi için bkz. Niketas Khoniates, Hıstorıa(Ioannes ve Manuel Komnenos 

Devirleri), s.17-20; İbn Kalânisî, s.141;Magdalıno, s.617;Jonathan Harrıs, s.89-90; Muharrem 

Kesik, s.55-56; Norwıch, 2013, s.92-94. 



61 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Antakya Seferi, II. Ioannes’in Doğu Akdeniz’de Bizans üstünlüğünü sembolik 

olarak yeniden kurma girişimidir. Prens Raymond’un vassallık yemini, 

Bizans’ın Haçlılar üzerindeki hukuki iddiasını canlandırmıştır. Ancak fiili 

kontrol sağlanamamış, bu da Bizans diplomasisinin sınırlı etkisini göstermiştir. 

İmparator II. Ioannes’in ölümünden sonra oğlu Manuel de Antakya 

politikalarında Bizans İmparatorluğu’nun ağırlığını koymaya çalışmış ancak 

Antakya hiçbir zaman fiilen ele geçirilememiştir. Bu da İmparatorluğun 

Antakya ve dolayısıyla Doğu Akdeniz’de yeniden egemenlik kurma 

girişimlerinin sınırlı kaldığını göstermektedir.  

Sonuç olarak İmparatorun askeri girişimleri çok başarılı olmasa da 

düşmanlarını imparatorluk topraklarını işgal etmek yerine savunma savaşı 

yapmaya zorlamıştır. İmparator şehirleri ele geçirdiğinde, düşmanları 

imparatorluğa saldırmak yerine onları geri almak için kaynak harcamak 

zorunda kalmıştır. Bu strateji, Anadolu’da Bizans’ın güvenliğini arttırmıştır. 

Ancak diğer yandan da sürekli tetikte olma ve seferler düzenlemeyi 

gerektirmiştir.  Bu da Bizans’ın diğer devletlerle ilişkilerini karmaşık hale 

getirmiştir (Bırkenmeıer, 2002:88-89). 

2. Diplomatik İlişkiler

İmparator II. Ioannes Komnenos İmparatorluğun sınırlarını Fırat’a kadar 

genişletmek için bir yandan seferler düzenlerken bir yandan da rakipleri ile 

diplomatik bakımdan da savaşmayı tercih etmiştir. Esasen düzenlediği 

seferlerin temel amacı da tıpkı babasınınki gibi bilindik bir şekilde tanınmayı 

sağlamak olmuştur. Mümkün olduğunca savaş açmak ve ilhak etmek yerine 

anlaşmalar ve güç kullanma tehdidi gibi yeni olmayan yöntemleri kullanmıştır. 

Ancak bunun yanı sıra toprak ele geçirme olasılığını da tamamen göz ardı 

etmemiştir. Nitekim 1097-1098 yıllarında Selçukluların yerleştiği Batı 

Anadolu kıyıları I. Haçlı Seferi sayesinde hızlı bir şekilde geri alınmıştı. Ancak 

bu kez İmparator, Antakya ve ötesindeki toprakların işgalinin imparatorluğun 

kaynaklarını aşabileceğini düşünmüş olduğu için düşmanlarına karşı fiziksel 

hakimiyetten ziyade egemenlik peşinde koşarak diplomatik üstünlük yöntemini 

de kullanmayı tercih etmiştir (Harrıs, 2015:87).  

1071 Malazgirt Zaferi sonrası Anadolu’nun büyük bir kısmı 

Selçukluların hakimiyetine girmiş ve Bizans varlığı sadece Batı ve kıyı 

bölgeleri ile sınırlanmıştı. Bizans İmparatorluğu bu durumu değiştirmek ve 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 62 

Anadolu’da yeniden hakimiyet kurmak için zaman zaman askeri yollara 

başvursa da zaman zaman da diplomatik yolları denemiştir. Aynı durum 

Bizans’ın düşmanı konumunda olan Selçuklular için de geçerli olmuştur. Bu 

nedenle Anadolu Selçukluları, Bizans’ın doğrudan saldırılarına karşı diğer 

Türk beyleriyle ittifak kurmuştur. Danişmendliler özellikle bu dönemde önemli 

rol oynamış ve Bizans ordusu Anadolu’ya yöneldiğinde Selçukluların yanı sıra 

Danişmendli kuvvetleriyle karşı karşıya kalmıştır. İmparator II. Ioannes Bizans 

tahtında hüküm sürdüğü dönemde Anadolu Selçuklu tahtında da Sultan I. 

Mesud (1116-1155) hüküm sürüyordu (Norwıch, 2013:83). Bizans ve 

Selçuklular arasındaki ilişkiler bu dönemde hem çatışmalar hem de 

müzakereler üzerinden gelişmiştir. Nitekim Anadolu’da da Türk beylikleri 

arasında karmaşık bir dönem hüküm sürüyor ve bazen bunlar Bizanslılarla 

işbirliği yapmaktan çekinmiyordu. Örneğin Sultan Mesud kardeşi Arab’ın 

kendisine karşı isyan etmesi üzerine Bizans İmparatorundan yardım istemiş o 

da güçlü bir ordu kurması için ona yardım etmiştir. Bu sırada Danişmendlilerle 

de iş birliği yapan Sultan Mesud bu yardımlar sayesinde 1125 veya 1126 yılında 

kardeşini yenmeyi başarmıştır (Cahen, 2000:23-24). 1134 yılında Danişmend 

Emir Gazi’nin ölümünden sonra yaşanan taht kavgaları hem Bizans İmparatoru 

hem de Sultan Mesud için bir fırsat olarak görülmüş ve Melik Muhammed’e 

karşı askeri bir işbirliği yapılmıştır. Ancak Melik Muhammed’in aynı zamanda 

eniştesi olan Sultan Mesud’u ikna etmesi Bizans İmparatoru II. Ioannes’in 

planlarını suya düşürmüştür (Cahen, 2000:25-26). Dolayısıyla imparatorun 

ittifaklar yoluyla hegemonya kurma amacını içeren diplomasisi başarısızlığa 

uğramıştır.  

1130’lu yılları boyunca Anadolu’daki Bizans-Selçuklu savaşlarının 

ardından birkaç kez barış görüşmeleri yapılarak savaşlar sona erdirilmiştir. 

Ancak genellikle kısa süreli olan bu barış anlaşmaları sınır bölgelerinde mevcut 

statükonun korunması ve esir değişimleri üzerine kurulmuştur. Anlaşmaların 

kısa süreli olmasının sebebi ise her iki tarafın da Anadolu’daki hakimiyet 

mücadelesinden vazgeçmemesi olmuştur. Bu nedenle Bizans Anadolu’daki 

ilerleyişini tamamen savaş yoluyla değil, diplomatik yollardan da pekiştirmeye 

çalışırken Selçuklular ise kısa süreli anlaşmalarla batıdaki güvenliklerini 

emniyet altına almış oluyorlardı. Dolayısıyla yapılan anlaşmalar sınırlıydı ve 

ebediyen saldırmazlık anlamına gelmiyordu (Altuntaş Öngün, 2019:s38-39). 

Bu anlaşmalar sayesinde Haçlılarla mücadele ederken batı sınırlarının 



63 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

güvenliğini diplomatik yöntemlerle sağlamlaştıran İmparator II. Ioannes, 

Anadolu Selçuklularını birincil tehdit olmaktan ziyade diplomasiyle kontrol 

edilir bir unsur haline getirmeyi planlamıştır. Diğer yandan Bizans 

İmparatorluğu, Anadolu’daki Selçuklu baskısını hafifletmek için Haçlıları ve 

Ermeni prensliklerini bir diplomatik araç olarak kullanmaya çalışmış ve 

bunlarla ilişkilerinde Selçuklulara karşı denge politikası yürütmüştür. Ancak 

Bizans’ın doğal müttefiki olarak gördüğü Antakya Prensliği ile zaman zaman 

çıkar çatışmaları içine girdiği bilinmektedir. Ermeni Prenslikleri ise bir yandan 

Bizans ile bir yandan Selçuklular ve Haçlılar ile anlaşmalar yaparak hayatta 

kalmaya çalışmıştır. Tüm bunlara rağmen Bizans İmparatoru II. Ioannes 

Komnenos küçük de olsalar bu prenslikleri yanına çekerek Selçukluları 

Anadolu’da yalnızlaştırmaya çalışmıştır. Dolayısıyla İmparator II. Ioannes 

Komnenos, Selçuklulara karşı izlediği çok yönlü diplomasi ile onları bertaraf 

etmeye çalışmış ancak başarı elde edememiştir.  

İmparator II. Ioannes Komnenos döneminde Bizans İmparatorluğu ile 

Ermeni prenslikleri arasındaki diplomatik ilişkiler ise Bizans’ın Anadolu ve 

Kilikya’da yeniden güç kazanma ve Ermeni beylerinin Haçlılar ve Selçuklular 

arasındaki denge politikaları çerçevesinde şekillenmiştir. II. Ioannes’in tahta 

çıktığı sırada Kilikya Ermenileri Bizans’ın doğrudan kontrolünden çıkmış ve 

Haçlılarla sıkı temaslar içine girmişlerdi. Ancak bu prenslikler Bizans açısından 

hem stratejik bir tehdit hem de Suriye ve Antakya üzerine yapılacak seferler 

öncesinde kontrol edilmesi gereken bir unsur olarak görülüyordu (Bırkenmeıer, 

2002:98-99). Nitekim İmparator II. Ioannes döneminde Anadolu hakimiyetinin 

en önemli merkezi Kilikya olarak görülmüştür. Bunun yanı sıra Haçlılara karşı 

da Kilikya merkezli politikalar yürütülmüştür. Dolayısıyla Anadolu, Haçlı ve 

Suriye politikasının ileri karakolu da Kilikya olmuştur (Rençber, 2017:2123). 

Bu nedenle Kilikya Ermenileri bir an önce yeniden Bizans İmparatorluğu 

otoritesine bağlanmalıydı. Kilikya’ya yönelik seferler düzenleyen İmparator II. 

Ioannes bu seferlerini hem askeri hem de diplomatik baskıyla sürdürmüştür. 

1137 yılındaki başarılı seferlerden sonra Ermeni prensi II. Leon ve ailesi rehin 

alınarak Konstantinopolis’e götürülmüştür(Rençber, 2017:2121-2122). Bu 

diplomatik açıdan Bizans’ın üstünlüğünü ispatlayan en somut gösterge 

olmuştur. Bizans diplomasisinin tipik bir uygulaması olan bu yöntemle hem bu 

kişilerin bağlılığı sağlanmış hem de imparatorluğa karşı çıkarılacak olası 

isyanlar önlenmiştir. Ancak sonraki süreçte Ermeniler yine de Haçlılarla 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 64 

yakınlaşmaya Bizans’a karşı dolaylı da olsa direnç göstermeye devam etmişler 

ve Bizans-Haçlı rekabetinden faydalanarak Bizans baskısına karşı Haçlı 

ittifakları sayesinde özerkliklerini korumaya çalışmışlardır. İmparator II. 

Ioannes ölümünden kısa süre önce yeniden bu meseleler üzerine yoğunlaşmak 

için Kilikya ve Suriye üzerine seferler düzenlese de ölümüyle birlikte Ermeniler 

Bizans otoritesine karşı yeniden güç kazanmıştır. İmparatorun Ermenileri 

doğrudan savaşla bastırıp diplomasiyle kendine bağlama hayalleri 

başarısızlıkla sonuçlanmış ve kısa süreli bağlılıklar yerini uzun süreli bir 

entegrasyona bırakmamıştır (Rençber, 2017:2123).  

İmparator II. Ioannes Komnenos’un Haçlı devletleriyle diplomatik 

ilişkileri,  Bizans’ın doğu siyaseti ve Latinlerle kurduğu kırılgan dengelerin 

merkezinde yer alıyordu. İmparator bir yandan Anadolu’daki Selçuklu 

baskısını dengelemek bir yandan da Haçlı prensliklerine kendi üstünlüğünü 

kabul ettirmeyi amaçlıyordu. Ancak bu ilişkiler karşılıklı güven ve işbirliği 

yerine sürekli şüphe, çıkar çatışmaları ve geçici ittifaklar halinde şekillenmiştir. 

Babası Aleksios Komnenos gibi Haçlı devletlerini vassalları olarak gören 

İmparator II. Ioannes Komnenos diplomatik yazışmalarda ve müzakerelerde 

Bizans’ı onların efendisi gibi tanımlamaktan geri durmamıştır. Çünkü ona göre 

Haçlı devletleri Bizans’ın doğudaki topraklarının gaspçısı konumundaydı. 

İmparator defalarca I. Haçlı seferi sırasında Bizans’a verilmek üzere söz verilen 

ancak fiilen Bohemund ve haleflerinin kontrolüne geçen Antakya üzerinde hak 

iddia etmiş ancak somut bir başarı elde edememiştir. Nitekim daha önce de 

bahsettiğimiz üzere 1137 yılında Antakya önlerine kadar gelen imparator 

Antakya Prensi Raymond de Poitiers ile Kudüs Kralı II. Foulques’u 

imparatorluk ordusuna katılmaya mecbur bırakmıştı. Bu askeri baskının 

sonucunda Raymond, Antakya’yı imparatora teslim etmeyi taahhüt etmiş ancak 

pratikte bu söz hiçbir zaman yerine getirilmemiştir. Bizans-Haçlı ilişkilerinde 

zaman zaman işbirliği söz konusu olsa da bu da güvensiz bir temelde ve geçici 

olmuştur. Örneğin 1137-1138 yıllarında Suriye içlerine sefer düzenleyen 

İmparator II. Ioannes, Haçlıların desteğiyle Halep ve Şam gibi önemli 

Müslüman şehirlerini ele geçirmek istemiştir. Ancak Haçlıların isteksiz tutumu 

ve çıkar çatışmaları yüzünden başarılı olunamamıştır. Hatta Haçlılar, 

Müslümanlar ve Bizanslılar arasında yapılan savaştan memnuniyet bile 

duymuşlardır. Çünkü savaşı Müslümanlar kazanırsa Antakya’nın Bizans’a geri 

verilmesine gerek kalmayacak ve böylece Bizans iddiaları ortadan kalkacaktı. 



65 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Savaşı Bizans kazanırsa her halükarda Haçlılar rakiplerinden birinden 

kurtulmuş olacaklardı. Antakya kaybedilecekti ama Halep kazanılacak, 

Müslümanlar da Hıristiyanlar için tehdit olmaktan çıkacaktı. Özellikle Kudüs 

Krallığı Bizans’ın bölgede güçlenmesi ve Haçlı devletlerinin Bizans’a 

bağlanma ihtimalinden çok çekindiği için bunu kendi çıkarlarına aykırı 

buluyordu. Bu nedenle bu seferinde imparatora göstermelik olarak destek 

verme hatta onu yalnız bırakma politikaları güdülmüştür (Lilie, 1993:122). Öte 

yandan İmparator II. Ioannes Komnenos ise ordusunun gücüne güvenmesine 

ve Antakya’yı kolay bir şekilde ele geçirebileceğini bilmesine rağmen tüm 

Batı’yı karşısına alacağını bunun da Bizans İmparatorluğu’nun güvenliği ve 

konumu için öngörülemeyen sonuçlar doğuracağını biliyordu. Bu yüzden böyle 

bir riske girmektense Haçlılarla olumsuz bir anlaşma yapmayı tercih etmiştir. 

Ancak, anlaşmanın onun için bazı avantajları da vardı. Halep ve diğer şehirler 

ele geçirilirse Antakya Bizans’ın eline geçecekti. Kilikya seferlerinde elde 

edinilen kazanımlarla birlikte böyle bir vilayet ele geçirilirse olağanüstü bir güç 

merkezi oluşturacaktı. Üstelik burası bağımsız küçük haçlı devletçikleri ile 

çevrili bir güç merkeziydi ve bu nedenle kolayca elde tutulabilirdi. Ayrıca 

Halep çevresinde kurulacak olan yeni prensliğin Edessa(Bugün kü Urfa) gibi 

denize çıkışı olmayacağı için Bizans’ın onayı olmadan Batı’dan destek 

alamayacaktı. Çünkü Kudüs de dahil olmak üzere haçlı devletleri Batı’dan 

yardım almadan kendi kaynakları ile ayakta durabilecek durumda değildi. 

Başka bir deyişle Halep ve Edessa her ikisi de hukuken bağımsız ve Bizans’a 

yalnızca bağlılık yeminleriyle bağlı olsalar da, uzun vadede bağımlı hale 

gelecekler ve Bizans’ın bunu elde etmek için mücadele etmesine gerek 

kalmayacaktı (Lilie, 1993:122-123). 

Doğu’daki Haçlılarla Bizans İmparatorluğu arasındaki ilişkiler bu 

şekilde yürürken Batı’da da diplomatik yöntemler devrede olmuştur. İmparator 

II. Ioannes döneminde Bizans’ın Batı ile ilişkileri Haçlı seferleri bağlamında

şekillenmekle birlikte özellikle Kutsal Roma İmparatoru III. Konrad ve Papa 

II. Innocentius ile yürütülen diplomasi açısından da dikkat çekicidir.

İmparatorun amacı bu bağlamda hem Batı Hıristiyan dünyasıyla ittifakları 

sürdürmek hem de Bizans’ın Roma mirasının meşru varisi olarak tanınmasını 

sağlamaktı. Bu nedenle 1136-1142 yılları arasında gönderilen Bizans elçileri 

aracılığıyla Alman İmparatoru III. Konrad ile bir evlilik ittifakı yapılmıştır. Bu 

anlaşma kapsamında Bizans İmparatoru II. Ioannes’in küçük oğlu Manuel 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 66 

Komnenos, Konrad’ın baldızı Bertha ile nişanlanmıştır. Bu evlilik girişimi 

Bizans’ın Batı Avrupa’daki meşruiyetini güçlendirmeyi amaçlayan stratejik bir 

diplomatik girişim olarak karşımıza çıkmaktadır (Stathakopoulos, 2014:135). 

Aynı dönemde imparator II. Ioannes, Papalık ile ilişkilerde de daha yumuşak 

bir tavır sergileyerek, Papa II. Innocentius’a yazdığı mektuplarda kilise birliği 

konusundaki uzlaşmacı yaklaşımını vurgulamıştır. Bu diplomasi imparatorun 

Haçlılarla denge siyaseti ile birlikte düşünüldüğünde, imparator II. Ioannes’in 

diplomasisinin iki yönlü doğasını yani hem askeri caydırıcılık hem de evlilik 

yoluyla siyasal meşruiyeti en net biçimde ortaya koymaktadır. İmparatorun Batı 

ile böylesine yumuşak bir diplomasi izlemesinin en önemli nedeni ise tüm 

enerjisini Doğu seferlerine harcamak istemesidir. Özetle İmparatorun doğuda 

Haçlılarla hiyerarşik bir üstünlük kurma, batıda ise meşruiyet arayışını içeren 

iki yönlü diplomasisi doğuda Antakya’daki vassallık düzenlemeleri ile 

Bizans’ın sembolik otoritesini yeniden tesis etmeyi hedeflerken Batı’da III. 

Konrad ve Papa II. Innocentius ile yürütülen evlilik ve uzlaşma diplomasisi, 

Bizans’ın Latin dünyasında yeniden kabul görme çabasının parçasıydı 

diyebiliriz. (Stephenson, 2004:223-225; Çapan, 2022:2504-2505). Nitekim 

1139-1142 yılları arasında Haçlılar ve Bizans arasında Antakya’nın geçici 

olarak Bizans’a teslim edilmesi konusunda gerginlikler yaşanmaya devam 

etmiştir. Defalarca yapılan görüşmelere rağmen Antakya Prensliği verdiği sözü 

yerine getirmemiş ve Bizans’a teslim olmayı sürekli geciktirmiştir. İmparator 

II. Ioannes Komnenos son yıllarında Antakya’yı kesin olarak Bizans’a

bağlamak için bir sefere çıktıysa da bir av sırasında yaralanarak ölümü üzerine 

planları yarım kalmıştır.  Yerine geçen oğlu Manuel I Komnenos, bu diplomatik 

mücadeleyi devam ettirmiştir (Runciman, 1992: 183-184).  

İmparator II. Ioannes’in Haçlılarla ilişkilerinde dikkat çeken bir nokta da 

diplomatik törenler ve sembolik hiyerarşiydi. Antakya prensi ve Kudüs kralı, 

Bizans imparatorunun çadırında onun vasalıymış gibi yer almak zorunda 

bırakılmıştı (Runciman, 1992:178-179). Buna rağmen İmparator II. Ioannes, 

hiçbir zaman Haçlı devletlerini doğrudan ortadan kaldırmaya çalışmamış 

aksine onları Selçuklular ve diğer Müslüman emirliklere karşı bir tampon bölge 

olarak kullanmayı amaçlamıştır. Dolayısıyla İmparator güç kullanımını 

diplomatik meşruiyetle dengelemiş fetih yerine haçlılara bağlılık yemini 

yaptırmayı tercih etmiştir. Sonuç olarak II. Ioannes döneminde Bizans–Haçlı 

ilişkileri, karşılıklı bağımlılık ile güvensizlik arasında gidip gelen karmaşık bir 



67 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

diplomatik yapı arz etmiştir.  Bizans, Haçlıları kendi üstünlüğünü tanımaya 

zorlamış ancak onların tam bağlılığını sağlayamamıştır. Haçlı devletleri ise 

Bizans’ın askeri gücünden yararlanmak istemişler ancak imparatorluğun 

doğuda yeniden hâkimiyet kurmasını engellemek için sürekli oyalama ve pasif 

direniş taktikleri uygulamışlardır. İmparator II. Ioannes, Haçlılarla eşitler arası 

ittifak yerine efendi–vassal ilişkisi kurmaya çalışmıştır. Haçlı devletleri ise 

Bizans’ın askerî gücünden yararlanmak istemiş ama imparatorluğun doğrudan 

hâkimiyetini kabul etmemişlerdir (Runciman, 1992:174-184). 1137–1138 

seferleri, Bizans’ın Doğu Akdeniz’de hâlâ güçlü bir aktör olduğunu göstermiş 

ancak Haçlıların direnci yüzünden uzun vadeli sonuçlar üretememiştir. Bu 

ilişkiler zorla işbirliği ve güvensizlik içinde sürdürülmüştür. İmparatorun oğlu 

Manuel Komnenos döneminde de Bizans-Haçlı ilişkilerindeki temel gerilim 

noktaları aynı kalmıştır (Çapan, 2022:2504-2507).  

İmparator II. Ioannes Komnenos’un diplomatik faaliyetleri 

İmparatorluğun XII. yüzyılda içinde bulunduğu çok yönlü krizleri yönetmeye 

yönelik faaliyetler içermektedir. Nitekim bu dönemde Selçuklular ve 

Danişmedlilerle sınırlı savaşlar, Ermeni prenslikleriyle zorlayıcı barışlar, 

Haçlılarla sembolik üstünlük mücadeleleri, Batı ile hanedan ittifakları yapılarak 

bir yandan imparatorluğun gücü tesis edilmeye bir yandan da güvenliği 

sağlanmaya çalışılmıştır. Diğer bir deyişle bu politikalar sayesinde Bizans 

İmparatorluğu Katolik Avrupa ile İslami Yakın Doğu arasında önemli bir siyasi 

güç olarak kalmayı başarmıştır (Kazhdan, 1985:25).  

3. İdarî ve Sosyal Politikalar

İmparator II. Ioannes Komnenos’un Anadolu politikalarının askerî ve 

diplomatik yönleri kadar belirleyici bir diğer boyutu, idari ve toplumsal yeniden 

yapılanma programıdır. İmparator, fetihlerle elde edilen geçici kazanımların 

kalıcı hâkimiyete dönüşebilmesi için güçlü bir idari yapı ve sürdürülebilir bir 

ekonomi gerektiğini çok iyi anlamıştı. Bu nedenle, babası I. Aleksios’un reform 

mirasını devralarak hem mali hem askerî hem de sosyal alanlarda merkezi 

otoriteyi güçlendiren düzenlemelere girişmiştir. Bunu gerçekleştirmek için ise 

İmparatorluğun güçlü bir orduya ve ekonomiye sahip olması gerekliliği göz 

ardı edilemeyecek kadar önemliydi. Nitekim Komnenos hanedanı 

imparatorlarının gerçekleştirdiği büyük askeri ve mali reformlar, uygun maaşlı 

ve eğitimli bir düzenli ordunun yeniden kurulmasını sağlamış ve yerli Bizans 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 68 

askerlerinin sayısı arttırılmıştı. Bu kısmen, hem piyade hem de süvari olmak 

üzere eğitimli askerlerin sağlanması karşılığında belirli kişilere gelir bağışları 

“Pronoia” sağlanması yoluyla birliklerin yetiştirilmesine ve bakımına 

dayanıyordu. Bu cihetle II. Ioannes Komnenos dönemi arazi sistemi pronoia 

sistemi üzerinden yürütülmüştür (Doğan-Çapan, 2025:37). Nitekim XI. ve XII. 

yüzyıllarda Bizans İmparatorluğu’nda kapsamlı bir dönüşüm süreci 

başlamıştır. Bu değişim öncesinde, devlet politikası halkın korunmasına 

odaklanmış ve bireysel servet birikimini sınırlamayı amaçlamıştır (Başar, 

2023,17). Bu politikaların devamı niteliğinde İmparator II. Ioannes Komnenos 

da tematik sistemin kalıntılarını yeni bir idari yapılanma ile birleştirerek 

pronoia sistemini daha sistematik ve kurumsal hale getirmiştir. İmparator, 

devlet gelirlerini verimli kullanmak ve orduyu yerli unsurlarla güçlendirmek 

amacıyla belirli toprak gelirlerini askerî hizmet karşılığında şahıslara tahsis 

etmiştir. Böylece genellikle askeri sınıftan kişiler olan pronoia sahipleri devlete 

vergi vermek ve asker sağlamakla yükümlü kılınmıştır. Bu uygulama ile hem 

sınır bölgelerinde savunma teşkilatı güçlenmiş hem de vergilerin düzenli 

toplanması sağlanmıştır (Bırkenmeıer, 2002:146). İmparator bu sistemle 

merkezi otoritenin zayıfladığı Anadolu içlerinde yarı bağımsız feodal yapıları 

kontrol altına almayı başarmıştır. Dolayısıyla bu sistem, yalnızca ordunun 

finansmanını sağlamakla kalmamış, aynı zamanda taşrada Bizans otoritesinin 

temsil edilmesi açısından da önemli bir işlev görmüştür. Pronoia sahipleri 

(pronoiai), vergi toplama ve asker yetiştirme yükümlülüğüyle devlete 

bağlıydılar ve böylece merkez, taşradaki aristokratların keyfi uygulamaları 

üzerinde yeniden kontrol kazanmıştır (Bırkenmeıer, 2002:148-154; 

Oikonomides, 2002:1043-1045). Böylece bu sistem sayesinde Anadolu’daki 

Bizans varlığı sivil ve askeri idarenin bütünleşmesi yoluyla sürdürülebilir hale 

getirilmiştir. Bu ise Ioannes’in Anadolu içlerine yeniden nüfuz etme 

stratejisinin idari ayağını oluşturmuştur. Dolayısıyla İmparatorun en önemli 

işlerinden biri de gücü iyice artan asil ailelerin etkisini kırmaya çalışmak 

olmuştur. Bu nedenle özellikle taşrada yerel aristokrasi yerine sadık bürokratlar 

görevlendirmiş ve atamalarda liyakat esaslarına dikkat etmeye çalışmıştır. 

Böylece XI. Yüzyıldan itibaren Selçuklu ilerlemesi sonrasında idari dağınıklık 

içinde olan Anadolu’da merkezi otorite yeniden sağlanmaya çalışılmıştır.  

Bizans İmparatorluğu’nun Anadolu’da Selçuklularla yaptığı savaşlar ve 

Haçlı seferleri Anadolu’da yaşayan halk için güvenlik ve asayiş sorunlarını da 



69 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

beraberinde getirmiştir. Bu nedenle üretimin ve devletin vergi gelirlerinin 

önemli bir dinamiği olan köylülerin bir kısmı yaşadığı toprakları terk etmek 

zorunda kalmıştır. Bu durum üretimin düşmesine ve dolayısıyla devletin vergi 

gelirlerinin azalmasına neden olmuştur. Bu durum karşısında vergi gelirlerini 

arttırmak isteyen imparator çareyi özellikle kilise mülkleri gibi vergiden muaf 

arazilerin sayısını azaltmakta bulmuştur. Böylece artan vergi gelirleri sayesinde 

hem devlet ekonomisi canlanmış hem de İmparator siyasi emellerini 

gerçekleştirmek için çok büyük bir ordu kurmayı başarmıştır (Harrıs, 2015:87). 

İmparator II. Ioannes tarafından atılan bu adım Bizans tarihinde nadir görülen 

müdahalelerden biridir. Çünkü kilise uzun zamandır ekonomik dokunulmazlığa 

sahipti. Ancak Ioannes bu düzenlemeyi dinî bir düzenleme olarak değil devletin 

bekası için yapılmış bir ekonomik zorunluluk olarak meşrulaştırmıştır.  Ayrıca 

vergilerin adil bir şekilde dağılımını gerçekleştirmek için de arazi kayıtlarının 

güncellenmesini emretmiştir. Bu “Praktikon” adı verilen arazi defterleri 

aracılığıyla yapılmıştır. Böylece hem vergi adaletinin sağlanması hem de kayıt 

dışı toprak mülkiyetinin engellenmesi amaçlanmıştır (Doğan-Çapan, 2022:42). 

Bu ise Bizans imparatorluğunun merkezi otoritesinin artırılması için önemli bir 

adım olmuştur. 

İmparator II. Ioannes’in reformlarının  idari boyutunun yanı sıra sosyal 

meşruiyet boyutu da vardı. Savaşlar nedeniyle yoksullaşan halkı yeniden üretim 

alanlarına çekmek için, tarım köylülerine geçici vergi muafiyetleri tanınmış ve 

Anadolu’daki boşalmış yerleşim bölgeleri yeniden iskâna açılmıştır. Bu 

adımlar, Bizans’ın hem ekonomik direncini hem de toplumsal sadakatini 

artırmaya yönelik adımlar olmuştur. Yine Anadolu’daki ticaret yollarının 

güvenliği yeniden sağlanarak, İznik, Laodikeia, ve Konya hattı boyunca 

ticaretin canlanması hedeflenmiştir. Bu politikalar sayesinde hem tarımsal 

üretim artmış hem de boşalan sınır bölgeleri yeniden bayındır hale getirilmiştir. 

Özellikle Batı ve Orta Anadolu’da gerçekleştirilen bu politikalar sayesinde 

Bizans hakimiyeti bu bölgelerde yeniden güçlenmiştir. Antakya ve Kilikya bu 

dönemde yoğun bir şekilde nüfuslandırılmış bu da imparatorluğun varlığının 

daha belirgin bir şekilde hissedilmesini sağlamıştır.  Yine Bizans geleneğine 

uygun olarak Kilise sosyal düzenin bir parçası haline getirilmiş ve manastırların 

özellikle kırsal bölgelerde okul, hastane ve yardım merkezi işlevi görmesi 

sağlanmıştır. Böylece halkın imparatorluğa bağlılığı arttırılmıştır. İmparatorun 

sosyal politikalarının en somut örneği, Pantokrator Manastırı 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 70 

Kompleksi(bugünkü Zeyrek Camii)’dir. Bu politikalar çerçevesinde II. Ioannes 

Komnenos imparatorluğun toprak sistemini seleflerinden aldığı pronoia sistemi 

mirasıyla ve typikonunu (manastır kaydı) bizzat kaleme aldığı ve günümüze 

kadar ulaşan Pantokrator Manastırı’nın inşasıyla somutlaştırmıştır. Bu yapı, 

hem dinî hem de sosyal bir merkez işlevi görmüştür. Tipikon (vakfiye) 

belgelerine göre, manastır yalnızca ibadet yeri değil, aynı zamanda hastane 

(nosokomeion), yetimhane (orfanotropheion) ve yaşlı bakım evi (gerokomeion) 

olarak da hizmet vermekteydi. Yapı, 50 kişilik bir kilise korosu ile 30 kişilik 

hizmetli kadrosundan oluşan toplam 80 rahibeye ev sahipliği yapıyordu. Bunun 

yanı sıra, 50 yatak kapasiteli bir hastane ile 24 yaşlı erkek için ayrılmış, 

gerokomeion adı verilen bakım birimlerine sahipti5. Manastıra, Bizans 

İmparatorluğu’nun Makedonya, Trakya, Peloponez, Ege Adaları, Anadolu ve 

Konstantinopolis’in çevresindeki bölgelerden çeşitli arazi ve manastırların 

bağışlandığı belgelerle kayıt altına alınmıştır (Erdoğan, 2019:67) Pantokrator 

Manastırı Kompleksi içinde bulundurduğu yetimhane, hastane, misafirhane 

gibi yapılarla hem dini hem de sosyal yardımlaşmanın sembolü haline gelmiştir 

(Magdalıno, 2004:617-618; Harrıs, 2015:178). Bizans’taki en büyük hastane 

işlevi gören Pantokrator Manastırı’nın inşasına, II. Ioannes Komnenos’un eşi 

ve Macar Kralı László’nun kızı olan Eirene tarafından yaklaşık 1124 yılında 

başlanmıştır. İmparatoriçenin vefatının ardından, yapının tamamlanması 

muhtemelen İmparator II. Ioannes tarafından gerçekleştirilmiştir. Manastırın 

kuruluş esaslarını belirleyen ve “typikon” olarak adlandırılan vakfiye 

niteliğindeki belge ise ancak 1136 yılında kaleme alınmıştır (Yılmaz, 

2013:377). II. Ioannes Komnenos’un hükümdarlığı dönemine ait, 1136 tarihli 

bir typikon (manastır defteri), Pantokrator Manastırı’ndan bir pronoianın 

Synadenos adlı şahsa tahsis edildiğini bildirmektedir. Belgede, bu mülkün ilgili 

kişiye ömür boyu verildiği, ölümünün ardından ise yeniden İmparatorluk 

mülkiyetine geçtiği belirtilmektedir. İmparatorluk, kendisine dönen bu mülkü 

5 Hastanede bulunan yatakların bazıları özel amaçlara hizmet ediyordu. Bu yatakların on tanesi 

cerrahi serviste, sekiz tanesi ağır hastalıklar servisinde on iki tanesi de kadınlar servisindeydi. 

Her yatağa bir halı, keçe şilte, bir yastık, bir yorgan ve kış için iki battaniye sağlanıyordu. Hareket 

edemeyen hastalara, ortasında delikler bulunan özel şilteler veriliyordu. Hastalara gömlek ve 

palto dahil olmak üzere zorunlu hastane kıyafetleri veriliyordu. Kendi kıyafetleri yıkanıyor ve 

iyileştiklerinde geri veriliyordu. Her erkek koğuşuna iki doktor, üç stajyer ve iki hasta bakıcı 

atanıyordu. Kadın koğuşuna ise iki doktor, bir kadın physician,ve iki veya üç kadın hasta bakıcı  

altı hemşire atanıyordu. Ayrıca ayakta tedavi için doktorlar ve cerrahlarda vardı. Daha geniş bilgi 

için bkz. Kazhdan, 1985:s.156-157. 



71 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Pantokrator Manastırı’na devretmiş ve böylece söz konusu bağış manastır 

kayıtlarına işlenmiştir (Doğan-Çapan, 2025:41). Bu kurumlar, Komnenos 

ideolojisinin somut yansıması ve  imparatorun “Tanrı’nın yeryüzündeki vekili” 

olarak hem dünyevi hem ruhani otoriteyi temsil ettiği bir modeldi. Bu sosyal 

kurumlar aracılığıyla halkın sadakati pekiştirilmiş, Bizans kimliği Anadolu’da 

yeniden canlandırılmıştır. 

İmparator II. Ioannes, Anadolu’daki idari verimliliği artırmak için bazı 

bölgelerde sivil ve askerî yetkileri tek elde toplamıştır. Bu nedenle sınır 

bölgelerinde özellikle Kilikya ve Kapadokya bölgelerinde güvenliği arttırmak 

ve karar alma süreçlerini hızlandırmak için askeri komutanlık ve sivil idare 

kısmen birleştirilmiştir. Dolayısıyla “Doux” veya “strategos” unvanlı görevliler 

sorumlu oldukları bölgelerde hem askeri hem de mali ve idari otoriteye sahip 

olmuşlardır. Bu birleşik yönetim modeli, özellikle Kilikya ve Kapadokya gibi 

sınır eyaletlerinde hızlı karar alınmasını sağlamıştır. İmparator II. Ioannes 

Komnenos’un bu politikaları sayesinde Anadolu’da Bizans İmparatorluğu kısa 

süreli de olsa istikrarlı bir döneme girmiştir. Merkezi otoritenin güçlenmesi, 

vergi gelirlerinin artması ve sosyal refah politikaları sayesinde Anadolu’da 

Bizans’ın yeniden yapılanmasının temelleri atılmıştır. Ancak Bizans 

donanmasının ihmal edilmesi, bu reformların deniz gücü boyutunda zayıf 

kalmasına neden olmuştur. Dolayısıyla II. Ioannes’in reformları, karasal 

istikrarı artırsa da Akdeniz ticaret ağında Bizans’ın etkinliğini sınırlamıştır. Bu 

durum, özellikle İmparatorun maliye bakanı Poutza’lı John’un etkisiyle 

donanma harcamalarının azaltılması yönündeki politikalarla bağlantılıdır. Bu 

dönemde Bizans donanmasının aktif operasyonları neredeyse durma noktasına 

gelmiş, özellikle Ege Adaları ve Kıbrıs hattında korsan faaliyetleri 

artmıştır(Bırkenmeıer,2002:171-175; Magdalıno, 2004:617-618). İmparatorun 

ölümünden sonra, Manuel Komnenos dönemi yeniden donanmayı güçlendirme 

girişimleriyle karakterize edilmiştir. Bu durum, II. Ioannes’in askeri 

stratejisinin en zayıf halkasının deniz gücünün ihmal edilmesi olduğunu 

göstermektedir.  

II. Ioannes Komnenos’un idari ve sosyal reformları, Bizans’ın yalnızca 

askerî olarak değil, yapısal olarak da diriliş dönemine girdiğini göstermektedir. 

Bu reformlar,  Anadolu’da yeniden Bizans düzeninin hissedilmesine yol 

açmıştır. Pronoia sisteminin rasyonelleştirilmesi, vergi adaletinin sağlanması 

ve Pantokrator Manastırı gibi sosyal kurumların inşası, imparatorluğun hem 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 72 

ekonomik temellerini hem de toplumsal meşruiyetini güçlendirmiştir. II. 

Ioannes’in reformlarının sınırlı kalıcı etkisine rağmen, bu politikalar oğlu 

Manuel Komnenos’un (1143–1180) döneminde izlenecek daha iddialı 

imparatorluk siyasetinin idari altyapısını oluşturmuştur(Erdoğan, 2019:69-70). 

SONUÇ 

II. Ioannes Komnenos’un 1118’de tahta çıktığı dönemde Bizans

İmparatorluğu, hem içte hem dışta çok yönlü baskılarla karşı karşıyaydı. 

Malazgirt yenilgisinin ardından Anadolu’nun büyük kısmı Türk beyliklerinin 

eline geçmiş, doğu sınırları kalıcı biçimde daralmıştı. Kuzey Suriye ve 

Kilikya’da Ermeni prenslikleri bu siyasi kaos ortamını fırsata çevirerek Bizans 

merkezi otoritesine bağlılıklarını terk etmiş ve Antakya, Kudüs, Trablus 

Urfa’daki Haçlı kontlukları Doğu Akdeniz’de yeni bir güç dengesi kurmuştu. 

Bu dış etkenlere ek olarak, imparatorluk içinde yüksek aristokrasinin çıkar 

çatışmaları, mali sistemin zayıflığı ve donanmanın çöküşü merkezi yönetimin 

otoritesini iyice güçsüzleştirmişti.  Böyle bir ortamda tahta çıkan imparator II. 

Ioannes Komnenos, hem Anadolu’daki Türk ilerleyişini durdurmayı hem 

Ermeni ve Latin güçleri karşısında Bizans’ın nüfuzunu yeniden tesis etmeyi 

hem de Komnenos hanedanının reformcu mirasını sürdürülebilir bir devlet 

düzenine dönüştürmeyi amaçlamıştır. Bu nedenle İmparatorun Anadolu’da 

özellikle Kapadokya, Kilikya ve Antakya hattına yönelen askerî girişimleri 

Bizans’ın Malazgirt’ten sonra savunma temelli stratejiden yeniden yayılmacı 

bir stratejiye geçtiğini göstermektedir. İmparator Ioannes’in 1130’lardan 

itibaren yürüttüğü Anadolu, Kilikya ve Antakya seferleri, Bizans’ın kaybettiği 

stratejik bölgelerde yeniden etkinlik kurmasını sağlamış, özellikle 1137–1139 

yıllarındaki Kilikya harekâtı, imparatorluğun bu bölgelerdeki meşru hak 

iddialarını yeniden canlandırmıştır. Bu seferler kalıcı fetihlerle sonuçlanmasa 

da Anadolu’nun iç kesimlerinde Bizans varlığının yeniden hissedilmesini 

sağlamıştır. Öyle görünüyor ki bu seferlerle İmparatorun asıl hedefi kalıcı 

fetihler elde etmek değil, Bizans idaresinin yeniden tesis edilmesi ve 

düşmanlarına Bizans varlığının hatırlatılmasıdır. Ayrıca bu seferler 

imparatorluğun artık yalnızca savunma konumunda olmadığını ve kaybettiği 

toprakları geri almak için sınırlı ama planlı bir çabaya girdiğini göstermektedir. 

İmparatorluğun Anadolu’daki Bizans varlığını yeniden tesis etme 

çabaları içinde askerî girişimlerin yanı sıra diplomatik girişimler de bu 



73 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

dönemde önemli rol oynamıştır. Diplomatik açıdan Ioannes, dönemin karmaşık 

güç yapısı içinde dikkat çekici bir denge siyaseti yürütmüştür. Selçuklu 

beylikleriyle dönemsel ittifaklara girerek Haçlı kontluklarının konumunu 

zayıflatmış, Ermeni prensliklerini vassal statüsüne indirgemiş, Antakya 

Prensliği’ni Bizans’ın üstünlüğünü tanımaya zorlamıştır. İmparator Haçlılar 

karşısında da doğrudan çatışma yerine, çıkar temelli uzlaşmalara ve Bizans’ın 

diplomatik önceliğini kabul ettirmeye dayanan stratejiler izlemiştir. Bu esnek 

diplomasi anlayışı, Bizans’ın sınırlı askerî kapasitesine rağmen bölgesel 

saygınlığını korumasını sağlamıştır. 

İç yönetimde Ioannes’in reformları, Bizans’ın yeniden yapılanmasının 

temelini oluşturmuştur. Pronoia sisteminin geliştirilmesiyle taşra gelirleri 

askerî hizmet karşılığında yeniden düzenlenmiş, vergi yükü daha dengeli bir 

biçimde dağıtılmıştır. Aristokratların ekonomik ayrıcalıkları kısmen 

sınırlandırılmış, maliye ve idari denetim saray merkezine bağlanmıştır. Kilise 

mülklerinin denetlenmesi ve kısmen vergilendirilmesi, mali istikrarın 

sağlanmasına katkıda bulunmuştur. Bu reformlar, Bizans’ın hem ekonomik 

hem idari bakımdan yeniden merkeziyetçi bir yapıya kavuşmasını sağlamıştır. 

Tüm bu girişimlere rağmen, İmparator II. Ioannes döneminin 

sınırlılıkları da göz ardı edilmemelidir. Donanmanın ihmal edilmesi, 

Akdeniz’de Bizans’ın deniz gücü dengesini Venedik ve Ceneviz gibi Latin 

devletlerinin lehine çevirmiştir. Anadolu’da Türk ilerleyişi tamamen 

durdurulamamış, Bizans hâkimiyeti büyük ölçüde batı ve kıyı bölgeleriyle 

sınırlı kalmıştır. Ancak bu dönemde kurulan askerî, idari ve diplomatik sistem, 

Bizans’ın uzun vadeli direncini artırmış ve imparatorluğun XIII. yüzyıla kadar 

ayakta kalmasını sağlayan yapısal temel haline gelmiştir 

Sonuç olarak, II. Ioannes Komnenos dönemi Bizans tarihinde bir yeniden 

yapılanma ve denge dönemi olarak değerlendirilebilir. Onun hükümdarlığı, 

krizden çıkışın fetihle değil, akılcı diplomasi, ordu reformu ve idari 

rasyonelleşme ile sağlanabileceğini göstermiştir. Türk ilerleyişi, Ermeni 

prenslikleri, Haçlı kontlukları ve Latin denizci devletleri gibi çok yönlü 

baskılara rağmen İmparator II. Ioannes, Bizans’ın tarihsel sürekliliğini koruyan 

son büyük devlet adamı olarak öne çıkmıştır. Bu açıdan onun dönemi, Bizans 

tarihinin yalnızca politik değil, aynı zamanda yapısal bir yeniden doğuş 

sürecinin sembolüdür. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 74 

KAYNAKÇA 

Altuntaş Öngün, Şenay, Anadolu Selçuklu Devleti İle Bizans İmparatorluğu 

Arasındaki Siyasî Ve Askerî İlişkiler (1075-1220), Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Aksaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Aksaray, 2019. 

Anonim Süryanî Vekayinâmesi, The First and Second Crusades from an 

Anonymous Syriac Chronicle. (A. S. Tritton, Çev.). Journal of the Royal 

Asiatic Society of Great Britain and Ireland (1933), 69-101. 

Akçay, Filiz. Türkiye Selçukluları Devleti’nin Değişken Sınırları, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ordu, 2020.  

Başar, Tuğba. “Pronoia Sistemi ve Tarihsel Seyri”, The Legends Journal of 

European History Studies, S. 4, (2023), 14-23. 

Başkumandan Simbat Vekayinamesi, 951-1334, (çev. Hrant D. Andreasyan), 

Türk Tarih Kurumu Tercümeler Kısmı, Ankara, 1946. 

Bırkenmeıer, John W. The Development Of The Komnenıan Army 1081-1180, 

Volume 5, 2002 Brıll Press, Leıden,Boston, Koln, 2002. 

Bournoutıan, Anı Atamıan “Cilician Armenia” The Armenian People from 

Ancient to Modern Times, Volume I.,(Edıted by Rıchard G. 

Hovannisian), St Martin’s Press, Newyork, (1997), 273-292. 

Cahen, Claude, Osmanlılardan Önce Anadolu, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

İstanbul, 2000. 

Çapan Fatma, “Doğu Roma İmparatoru I. Manuel Komnenos’un (1143-1180) 

Büyük Roma İmparatorluğunu Yeniden Kurma Hedefleri Doğrultusunda 

Batı Politikası ve Sonuçları”, Gaziantep Unıversıty Journal Of Socıal 

Scıences C.21, S.4, (2022), 2500-2516. 

Demirkent, Işın. Ioannes Kınnamos’un Hıstorıa’sı(1118-1176), TTK Yay., 

Ankara, 2001. 

Doğan, Kazım – Çapan, Fatma. Bizans İmparatorluğu’nun XI. ve XII. yüzyılda 

Orduyu Kurtarma Çabaları: Pronoia Sistemi. Asia Minor Studies, 13(2), 

(2025),31-47. 

El-Cheikh, Nadia Maria. ”Byzantium through the Islamic Prism from the 

Twelfth to the Thirteenth Century”, The Crusades from the Perspective 



75 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

of Byzantium and the Muslim World, (Editors, Angeliki E. Laiou-Ror 

Parviz Mottahedeh), Dumbarton Oaks, U.S.A, (2001), 53-71. 

Gregory Abü’l Farac.  Abû’l-Farac Tarîhi, (Türkçeye Çev. Ömer Rıza Doğrul), 

C.II, TTK Yay., Ankara, 1987.

Harris,  Jonathan. The Lost World of Byzantium, Yale University Press, New 

Haven And London, 2015. 

İbn Kalânisî, Şam Tarihine Zeyl-I. Ve II. Haçlı Seferleri Dönemi-(Türkçeye 

Çev. Onur Özatağ), Türkiye İş Bankası Kültür Yay., İstanbul, 2015. 

İbnü’l Esir. El Kâmil Fi’t Tarih Tercümesi, C.XI., (Türkçeye Çev., Abdülkerim 

Özaydın), Bahar Yayınları, İstanbul, 1986. 

Kafesoğlu, İbrahim. Selçuklu Tarihi, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1972. 

Kazhdan, Alexander P. And Ann Wharton Epsteın, Change In Byzantıne 

Culture In The Eleventh And Twelfth Centurıes, Unıversıty Of 

Calıfornıa Press, Berkeley- Los Angeles –London, 1985. 

Khoniates, Niketas. Hıstorıa(Ioannes ve Manuel Komnenos Devirleri), 

(Türkçeye Çev. Fikret Işıltan), TTK Yay., Ankara, 1995. 

Kesik, Muharrem. “Danişmendli Beyligi-Bizans (Dogu Roma) İmparatorlugu 

İlişkileri (1071-1178)”, Osmanlı Araştırmaları XXXIV, Prof. Dr. 

Muammer Kemal Özergin Hatıra Sayısı,  İstanbul,(2009), 119-144.  

Kesik, Muharrem. Türkiye Selçuklu Devleti Tarihi Sultan I.Mesud 

Dönemi(1116-1155), TTK Yay., Ankara, 2003. 

Kinnamos, John. The Deeds of John and Manuel Comnenus, (translate, C. M. 

Brand), Columbia University Press. . New York, 1976. 

Köymen, Mehmet Altay. Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C. III, TTK 

Yay., Ankara, 2001.L 

ilie, Ralph-Johannes. Byzantıum And The Crusader States 1096-1204, 

(Translated by J. C. Morris and Jean E. Ridings), Clarendon Press 

Oxford, 1993. 

Magdalıno, Paul. The Byzantıne Empıre 1118-1204, Cambridge Medieval 

History, Volume 20, New York, 2004. 

Norwıch, John Julıus. Bizans(Gerileme ve Çöküş Dönemi 1082-143), 

(Türkçeye Çev. Selen Hırçın Riegel), Kabalcı Yay., İstanbul, 2013. 

Ostrogorsky, George. Bizans Devleti Tarihi, (Türkçeye Çev. Fikret Işıltan), 

TTK Yay., Ankara, 2011. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 76 

 

Özaydın, Abdulkerim. “Danişmendliler”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.8, 

İstanbul(1993),.469-474. 

Rençber, Akif. “Komnenos Hanedanı Döneminde Bizans’ın Kilikya 

Politikası”, İnsan Ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi Cilt / Vol: 

6, Sayı/Issue: 3, (2017),2112-2131. 

Sevim, Ali. Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi (Başlangıçtan 1086’ya 

Kadar), Türk Tarih Kurumu Yay., Ankara, 1988. 

Sevim, Ali - Merçil Erdoğan. Selçuklu Devletleri Tarihi(Siyaset, Teşkilât ve  

Kültür), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1995. 

Stathakopoulos, Dionysios. A Short History of the Byzantine Empire, I.B. 

Tauris Press,London-Newyork, 2014.Paul Stephenson, Byzantium’s 

Balkan Frontier, A Political Study of the Northern Balkans, 900-1204,  

Cambridge University Press, Newyork, 2004.  

Steven Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, C.II., (Türkçeye Çev.,Fikret Işıltan), 

Türk Tarih Kurumu Yay., Ankara, 1992. 

Telat, Erdoğan. İmparator II. Ioannes Komnenos Dönemi Bizans Tarihi (1118-

1143), (Ankara: Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi), 

2019. 

Turan, Osman. Selçuklular Zamanında Türkiye(Siyâsi Tarih Alp Arslan’dan 

Osman Gâzi’ye(1071-1318)), Ötüken Yay., İstanbul, 2016. 

Oikonomides, Nicolas. “The Role of the Byzantine State in the Economy”, The 

Economıc Hıstory Of Byzantıum From the Seventh through the Fifteenth 

Century, Volume I. (Editor-in-Chief, Angeliki E. Laiou), Dumbarton 

Oaks Trustees for Harvard University, Washington,(2002), 951-1036. 

Urfalı Mateos Vekayi -Namesı(952-1136) VePapaz Grıgor’un Zeyli(1136-

1162),(Türkçeye Çev. Hrant D.Andreasyan), TTK Yay., Ankara, 2000. 

Whittow, Mark. “The middle Byzantine economy (600–1204)”, The 

Cambrıdge Hıstory Of The Byzantıne Empıre C. 500–1492, (Edited by 

Jonathan Shepard), Cambridge university press, Newyork,(2008), 465-

492. 

Wıllıam Archbishop of Tyre. History of Deeds Done Beyond The Sea, Volume 

Two, (Translated, and Annotated by Emıly Atwater Babcock and A. C. 

Krey), Mornıngsıde Heıghts Columbıa Unıversıty Press, Newyork, 

1943. 



77 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Vryonis, Speros. The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the 

Process of Islamızatıon from the Eleventh through the Fifteenth Century, 

Unıversty of Calıfornıa Pres, London, 1971. 

Yılmaz, Hayri Fehmi. “Zeyrek Kilise Camii”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.44, 

İstanbul, (2013), 377-378. 

Zonaras, Ioannes. Tarihlerin Özeti(Kitap XVII-XVIII), (Türkçeye Çev., Bilge 

Umar), Arkeoloji ve Sanat Yay.,İstanbul, 2008. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 78 



79 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

BÖLÜM IV 

OSMANLI DÖNEMİ SAKIZ ADASI’NDAKİ TÜRK 

HÂKİMİYETİNİN DAYANAĞI: SAKIZ KALESİ

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet TAŞ1 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078338 

1 Malatya Turgut Özal Universitesi, Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi, mehmet-

tas@msn.com, ORCID: 0000-0003-1794-9629 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 80 



81 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 
 

GİRİŞ 

Osmanlı Devleti, Anadolu ve Rumeli yönünde genişledikçe Adalar 

Denizi ve bu denizdeki adalar onların daha çok ilgi alanına girmiştir. Sakız 

Adası da bu adalardan birisi olmuştur. Osmanlıların Sakız Adası’na yönelik ilk 

müdahalesi 1380’de Yıldırım Bayezıt’ın (1389-1402), Sakız şehrine ve çevre 

köylerine yönelik saldırısıyla gerçekleşmiştir. Bu saldırı sonrası Ceneviz 

hâkimiyetindeki Sakız Adası, Osmanlı Devleti’ne tâbi olarak vergi vermeye 

başlamıştır. Fatih Sultan Mehmet (1451-1481) döneminde İstanbul’un 

güvenliği için gerekli görülen Semadrek, Taşoz, Limni, Midilli ve Eğriboz 

adalarının fethedilmesi Osmanlıların Adalar Denizi’ne hâkim olma iradesinin 

birer yansımasıydı. Ancak adanın Türklerce fethi Kanuni Sultan Süleyman 

(1560-1566) döneminde gerçekleşmiştir. Kanuni Sultan Süleyman, adaya 

sığınan kaçaklara sığınma hakkı verildiği için adanın işletme yetkisini elinde 

tutan Cenevizli Justiniani şirketine karşı tepkiliydi. Ayrıca mevcut Sakız 

yönetimi İtalya’daki Cenovalılarla yazışma halindeydi. Malta Kuşatması’nda 

yaşanan başarısızlık Türkleri ada konusunda daha inatçı hale getirmişti. Kanuni 

Sultan Süleyman (1520-1566) saltanatının son seferi olan Zigetvar Seferi 

öncesi Kaptanıderya Piyale Paşa’ya adanın fethi emrini vermiştir. İstanbul’dan 

hareket eden Piyale Paşa, 70 kadırga ile Sakız Adası karşısındaki Çeşme 

Limanı’na demirleyip kendisini ziyarete gelen Sakız idarecilerini tutuklatmak 

suretiyle adayı 15 Nisan 1566’da Osmanlı hâkimiyeti altına almıştır. 

1566 yılında adanın fethinden sonra, İslam savaş hukukunun bir sonucu 

olarak ada savaşılmadan fethedildiği için şehirde herhangi bir yağma 

yapılmadığı gibi dini yapılara da müdahale edilmemiştir. Adanın Osmanlıların 

eline geçmesiyle Rumlara kendi geleneksel kurumlarını koruyarak sosyal ve 

kültürel varlıklarını sürdürme imkanı verilirken, Latinlerin bir kısmı İtalya’ya 

gitmiş, gitmeyenlerin bir kısmı ise Rum elbisesi giyerek gizlenmek suretiyle 

varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Devlet diğer fethedilen gayrimüslim 

nüfusun yoğun olduğu yerlerde olduğu gibi buraya Anadolu’dan Türk göçünü 

teşvik etmiştir. Ancak bu göçler istenen seviyede olmadığı için adanın 

sosyolojik olarak Türkleşmesi mümkün olmamıştır. Buna rağmen Tük nüfus 

Rum nüfustan sonra adanın en büyük nüfus topluluğu olmuştur. Türklerin adayı 

iskan için fazla tercih etmemesinin başlıca nedenini adanın konar-göçer 

toplulukları cezbeden su kaynakları ve otlaklar açısından zengin bir yer 

olmayışı teşkil etmiştir. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 82 

 

2.SAKIZ KALESİ 

Osmanlı Türkleri adayı Sakız Kalesi vasıtasıyla yönetmiştir. 

Esasen adanın güvenliği açısından en önemli yer Sakız Kalesi’ydi. 

Günümüzde burçları ve surları oldukça iyi korunmuş olup kalenin 

etrafında, kaleyi çevreleyen ve denizle iletişimi sağlayan hendeğin bir 

bölümü hâlâ ayaktadır. Kalenin ana girişi, 1694-1695 yıllarında 

Venediklilerin Sakız Adası'nı kısa süreliğine işgali sırasında meydana 

getirilen “Porta Maggiore” adındaki Güney 

Kapısı'dır.(http://boeotia.ehw.gr/forms/fLemmaBody.aspx?lemmaid=6

910/09/05/2025). 

Bu kale Bizans döneminde adanın idari merkezi olarak işlev 

görmesi amacıyla inşa edilmişti. Bizans sonrası adaya yerleşen 

Cenevizliler, kendi hâkimiyetleri sırasında bu kaleyi güçlendirip 

genişletmişlerdir. Cenevizliler döneminde Sakız Kalesi’nin kumandanı, 

her yıl, adada damla sakızı imalatı ve ticaretini örgütleyen bir şirket olan 

Maona tarafından duçe ve konseye sunulan 6 isimden oluşan bir listeden 

seçilmekteydi. Seçilen kişi bu önemli görev için 3000 Ceneviz poundu 

tutarında bir teminat bulmak zorundaydı. (Miller, 1915, p.422)  

Osmanlı Türkleri kaleyi asli işlevine uygun biçimde adanın 

yönetim merkezi olarak kullandılar. Hatta kale, Sakız sancağı içinde 

meydana gelen eşkıyalık olaylarına karışan kimselerden “kalabendlik” 

cezasına mahkûm olanlar için bir tür hapishane işlevi görmekteydi2. 

Adanın resmi yöneticileri olan Sakız muhafızı ve Sakız kadısı ile 

yeniçerilerin burada ikamet etmesinin yanında adanın Türk nüfusu 

büyük ölçüde kale içinde ya da kaleye bitişik mahallelerde ikamet 

etmekteydi. Kalenin önünde yerleşime kapalı açık bir meydan 

bulunmasına rağmen, 18. yüzyıl ortalarına doğru “yamaklar taifesi” 

olarak isimlendirilen bir zümre, buraya tahta barakalar kurarak geniş bir 

 
2 Karaburun kazasında yeniçerilik iddiası ile ortaya çıkarak ahalinin parasına el koyan 

Küçük Hasan suç ortağı olan kardeşiyle birlikte 1689 yılında kalebend edilerek kaleye 

kapatılması emredilmişti. Konuyla ilgili Sakız muhafızasında olan ağa vekiline hitaben 

Evasıt Cemaziyülahir 1100 (Mart/Nisan 1689) tarihinde gönderilmiş olan hüküm sureti 

için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.98./86. 



83 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 
 

alanı işgal etmeye başladı. Bu durum yangınlara karşı kaleyi riskli hale 

getirirken olası bir düşman kuşatmasında kalenin savunulmasını 

zorlaştırıyordu. Nitekim daha önce çıkan bir yangında meydanda 

bulunan vakıf dükkânları kadar Salih Paşa Camii de zarar görmüştü Bu 

durum karşısında mevcut riskler de dikkate alınarak 1742/1743 yılında 

kale meydanında inşa edilen tahta barakaların kaldırılmasına karar 

verildi. ( BOA.A.DVNS.MHM.d.149/66./Evahir Zilkade 

1155/Aralık/Ocak 1742/1743). Ancak bu yasak yeni bir yasak olmayıp 

eski bir yasağın tastiki ve yenilenmesi niteliğindeydi. Çünkü aynı türden 

endişeler nedeniyle daha 1720 yılında bu yasak getirilmişti. 

(BOA.A.DVNS.MHM.d.129/93./Evahir Rebiyülevvel 1132/Ocak/Şubat 

1720). 1694’te gerçekleşen Venedik işgali sırasında Venedikliler bu 

riskleri görmüş olacaklar ki savunma imkânlarını artırmak amacıyla kale 

çevresindeki alanı genişleterek belli alanlarda işaretlemeler yapmışlardı. 

Bu endişeleri doğrular biçimde 1822’de Sakız İsyanı çıktığı zaman 

isyancılar kaleye bitişik ya da yakın olan ev ve barakaları kullanarak 

kaledeki askerlerle çatışmaya girmişlerdi.  

Osmanlı döneminde Sakız Kalesi’nde, Sakız muhafızının yansıra 

adanın güvenliğinden sorumlu olan yeniçerler de ikamet etmekteydi. 

Yeniçerilerin bu kaleye atanması, 1733 tarihli bir hüküm suretinde 

geçen; “…Sakız Kalesi Bahr-i Sefid’in muazzam iskelesi olduğundan 

nâşi…” ifadesinden anlaşıldığı kadarıyla kalenin devlet için taşımış 

olduğu önemden kaynaklanmaktaydı. Ayrıca aynı hükümde 

geçen;“…edeb görmüş ve terbiye olmuş dergâh-ı mu’âllâm yeniçeri 

ortalarından…” ifadesi bunların, askerlik sanatında uzmanlaşmış belli 

yetenek ve özelliklere sahip kişiler olduğunu göstermektedir3. Adanın 

Osmanlı hâkimiyeti döneminde, yeniçerilerin 19. , 73. ,  74.  ve 87. 

Cemaatlerinin ortaları Sakız Kalesi’nde görev yapmıştı. 

(BOA.A.DVNS.MHM.d.140/161./Evahir Şevval 1147/Şubat/Mart 

 
3 Sakız Kalesi’nin korunması için görevli olan Yeniçeri Zabiti Haseki Mustafa’ya 

konuyla ilgili olarak Evahir Rebiyülevvel 1146’da (Ağustos/Eylül 1733) gönderilmiş 

olan hüküm sureti için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.139/160. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 84 

 

1735). “Cemaat Ortası” şeklinde isimlendirilen bu yeniçerilerin, kendi 

ortalarına ait bayrak ve kazanı bulunmaktaydı. Bayrak onların diğer 

ortalardan ayrı bir varlık olduklarına işaret ederken kazan ise daha 

sembolik bir anlama sahipti. Yaygın inanış bu kazana pirleri kabul edilen 

Hacı Bektaş Veli tarafından dua edilerek okunduğu şeklindeydi. Bu 

kazanın sürekli kaynaması ve altındaki ateşin yanması yeniçerin canlılık 

ve sürekliliğinin bir ifadesiydi. Yeniçeriler Sakız Adası’na 

gönderildiğinde ya da bu adadan başka bir yere sevk edildiğinde kazan 

ve bayraklarını da yanlarında götürürdü. 1733 yılında kalede bulunan 73. 

Cemaatin ortası İstanbul’a kazan ve bayrağıyla nakledilmişti. Görev 

süresi dolan yeniçeriler Şam, Kefe ya da Kale-i Cedid gibi devlet 

açısından stratejik önem taşıyan diğer yerlere gitmek üzere 

görevlendirilmişlerdir4. Kalede onlarla birlikte görev yapan cebeciler de 

aynı yükümlülüğe tâbiydi.5. Savaş halinde sefere katılmak üzere ya da 

barış halinde ihtiyaç duyulduğunda bunlar görev süresi dolmadan da 

İstanbul’a gitmek üzere yola çıkarlardı. İstanbul’a gitmek üzere emir 

almaları çok doğaldı. Çünkü yeniçerilerin asli görevi savaş ve barış 

zamanı padişah ile Osmanlı hanedanı yanında başta İstanbul olmak üzere 

devletin diğer önemli şehirlerini korumaktı. Yeniçerilerin subayına ise 

“zabit” adı verilmekteydi. Zabitlerin çoğu haseki ünvanı taşıyan görevde 

uzun süre kalarak mesleğinin inceliklerini iyice kavramış ve işinde 

ustalaşmış olan kimselerdi. Zabitler, adanın yöneticileri, kadılar,  ada 

ahalisi ve diğer ordu subaylarıyla da iyi ilişkiler kurmakla yükümlüydü. 

Ancak daha 1737 yılında keyfi hareket ederek adam darb etmekle 

 
4 1746 yılında Sakız Kalesi’nde bulunan 19.Cemaat’in ortası Şam Kalesi’nde görev 

yapmak için Trablusşam’a gönderilmişti. Konuyla ilgili olarak Sakız muhafızına 

hitaben Evahir Rebiyülevvel 1159 (Mart/Nisan 1746) tarihinde gönderilmiş olan 

hüküm sureti için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.152/86. 
5 Sakız Kalesi’nde olan 56 cebeciye İstanbul’da ocaklarına katılmaları bu mümkün 

olmazsa Edirne’de Osmanlı ordusuna katılmaları için Evail Zilhicce 1109 

(Haziran/Temmuz 1698) tarihinde Sakız Muhafızı Halil Paşa’ya hüküm 

gönderilmişti.(Bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.110/223). 



85 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

suçlanan yeniçeri zabitleri bulunmaktaydı6. “Ağa” unvanı taşıyan 

zabitlerin başlıca görevi kumandaları altındaki yeniçerileri düzen ve 

disiplin içinde tutmanın yanında ahalinin güvenliği için gerek ada içinde 

gerekse ada dışından buraya gelen eşkıyalarla mücadele etmek ve adayı 

denizden gelen her türlü tehdit ve saldırılara karşı korumaktı. Kale içinde 

görev yaptıkları yerin konumuna göre “sağ kolağası”ve “sol kolağası” 

şeklinde ünvanları bulunmaktaydı. 

(BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.1./Evasıt Rebiyülahir 1163/Mart/Nisan 

1750). Atanmaları İstanbul’daki yeniçeri ağasının teklifi üzerine bizzat 

padişah tarafından yapılmaktaydı. 

(BOA.A.DVNS.MHM.d.139/160./Evahir Rebiyülevvel 

1146/Ağustos/Eylül 1733). Bunlar işleri gereği İstanbul’a sık sık gidip 

geliyordu. Sakız Adası dışında Bozcaada, Limni Adası ve Midilli 

Adası’nda da görev yapan yeniçeri ortaları da bulunmaktaydı7.  

Resim 1. Tarihi Sakız Kalesi’nin Günümüzdeki Hali. 

(Kaynak:https://www.ytur.net/gezi-rehberi/sakiz-adasi/sakiz-kalesi.html) 

6 Bahse konu yeniçeri zabiti Turnacıbaşı Süleyman Ağa’ydı. Konuyla ilgili olarak 

Evasıt Şevval 1149 (Şubat/Mart 1737) tarihinde ona gönderilen konuyla ilgili hüküm 

sureti için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.143./110. 
7 Sefere katılmaları için Şevval 1149 (Şubat/Mart1737) tarihinde Sakız Kalesi muhafızı 

olan yeniçeri subayına gönderilen emrin bir sureti bu adaların yeniçeri subayına da 

gönderilmişti. Konuyla ilgili Evasıt Şevval 1149 (Şubat/Mart 1737) tarihli hüküm sureti 

için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.142./87. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 86 

Bazı yeniçeriler, İstanbul’da askerlik dışı işlerle uğraşan yeniçerilere 

paralel şekilde adada esnaflık ve ticaret gibi askerlik dışı işlerle uğraşıyordu. 

Örneğin 1753 yılında adanın hamalbaşısı 5. Bölük mensuplarından Ahmet Beşe 

isminde birisiydi. (BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.2./Evail Ramazan  

1166/Temmuz 1753).Ayrıca Sakız Kalesi’nde görev yapan yeniçeri zabitleri 

tarafından iskele başına tayin edilen bir çuhadar vasıtasıyla her gemiden resm 

(vergi) adı altında 3 para kadar haraç tahsil edilmekteyken balık ve zahire 

kayıklarından 5,1 kg. zahire tahsil edilmekteydi. Sakız muhafızlarının 

mataracıları da Sakız Limanı’na gelen Müslüman ve gayrimüslim tüccar 

taifesinden 9 para miktarı vergi tahsil etmekteydi. Bu durum, gümrük 

gelirlerinde gerilemeye neden olduğu için Sakız gümrük eminleri tarafından 

İstanbul’a şikâyet etmişti8. Bu yozlaşmanın sonucu olarak bezirgânlık ve 

tüccarlık yapan yeniçeriler yanında adada bahçe ve mahzen işleten yeniçeriler 

de bulunmaktaydı9. Aynı türden uygulamalar İstanbul’daki yeniçeriler 

tarafından ticarethane, esnaf iş yerleri ve limanlara yanaşan gemileri himayeleri 

altına alındığını gösteren kendi özel işaretlerini adı geçen yerlere asmak 

şeklinde ortaya çıkıyordu. Buna balta asmak deniyordu. Böylece her orta kendi 

haraç kaynağını belirlemiş oluyordu. (Beydilli, 2013, s. 459.) İstanbul’daki 

Yeniçeri Ocağında ortaya çıkan her yozlaşma kalede görev yapan yeniçerilere 

bir şekilde sirayet ederek onların asli işleri olan askerlikten uzaklaşmasına 

neden oluyordu. Bu durum doğal olarak adanın savunması açısından risk 

oluşturan bir husustu. Dolayısıyla kalede görev yapan askeri birlik barış 

zamanlarının aksine ancak savaş zamanlarında düzenli bir birlik haline 

gelebilmişti. ( A.Kafoid & W.Kafoid, 1913, p.121). 

Özellik arz eden bir durum yeniçeri ortalarından olan 65. Ortaya mensup 

askerlerin Sakız Kalesi’nde görev yapmasıydı. Bu ortanın mensupları “sekban” 

olarak isimlendirilen askerlerdi. Onlar, Osmanlı sarayına ait av köpeklerine 

bakıp onları eğitmek için görevlendirilmiş kimselerdi. Bağımsız bir yapı ve 

teşkilatları mevcut iken Fatih Sultan Mehmet (1451-1481) zamanında Yeniçeri 

8 Sakız naibi ve Sakız muhassılına Evasıt Recep 1166 (Mayıs/Haziran 1753) tarihinde 

gönderilen hüküm suretinde önceki uygulamalara ve hukuka uygun edilmesi 

emredilmişti.(Bkz. BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.2). 
9 Bu örneklere yeniçerilerin varis bırakmadan ölmeleri üzerine mallarının devlet 

hazinesine aktarılması için atanan görevlilerin tuttukları defter üzerine İstanbul’dan 

gönderilen hükümlerde rastlanmaktadır. Örneğin 1751 yılında Giritki Hacı Mustafa 

isimli yeniçeri öldüğü zaman bahçesi, kale içinde mahzeni ve birikmiş nakit parası 

bulunmaktaydı. Kurt Ömer Ağa olarak bilinen yeniçeri de benzer mal varlığına sahipti. 

Tüccar olan yeniçerilerin mal varlığı da varis bırakmadan ölmeleri halinde devlet 

hazinesine geçerdi. Konuyla ilgili olarak Evasıt Rebiyülahir 1164(Şubat/Mart 1751) 

tarihinde Sakız naibine ve Sakız yeniçerileri zabitine hitaben gönderilmiş olan hüküm 

sureti için bkz. BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.1. 



87 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

Ocağına dağıtılmışlardı. Sekbanların bağlı olduğu kişi olan sekbanbaşı, 

hiyerarşik olarak yeniçeri ağasından sonra gelen 2. yüksek rütbeli zâbit sıfatıyla 

yeniçeri ağasının İstanbul’da bulunmadığı zamanlarda ona vekâlet ederdi10. Bu 

ve benzeri sebeplerle yeniçeri ağalığına uzunca bir süre sekbanbaşılar 

getirilmişti. Bundan dolayı sekbanların Sakız Adası’nda diğer yeniçerilerle 

birlikte görev yaptıkları anlaşılmaktadır. Nitekim 1746 yılında 7. Sekban 

Bölüğünden Süleyman Ağa Sakız Adası’nda bulunmaktayken vefat ettiği 

zaman varisinin olmaması sebebiyle bütün mallarının devlet hazinesine 

aktarılması için bir mübaşir görevlendirilmişti11. 

(BOA.A.DVNS.AHK.CZR.d.1./Evahir Muharrem 1159/Ocak/Şubat 1746). 

Adanın av hayvanları bakımından zengin bir yer olmasına rağmen Osmanlı 

padişahları tarafından avlak yeri olarak kullanılmaması, sekbanların 

atanmasının bu sebepten daha ziyade ihtiyaç ve zorunluluktan kaynaklandığını 

göstermektedir. 

Kale içinde yeniçeriler ve sekbanlar yanında kapıkulu ordusunun bir 

unsurunu teşkil eden cebeciler de görev yapmaktaydı. Bunlar, askerlerin ok, 

yay, kılıç gibi silahlarını temin eder ve savaş zamanında dağıtır, savaş sonrası 

ise tekrardan toplayıp, tamir, bakım ve onarımını gerçekleştirirdi. İstanbul’dan 

atanan bu cebecilerin başında “cebecibaşı” olarak isimlendirilen ve “ağa” 

ünvanına sahip bir kumandan bulunmaktaydı. İstanbul’daki asıl “cebecibaşı” 

ile karıştırılmamak için onlar hakkında genellikle “cebecibaşı vekili” ünvanı 

kullanılırdı. Cebeciler de tıpkı yeniçeriler gibi her üç ayda bir ulufe denilen 

ücretlerini alırdı. Ayrıca onlara yılda bir defa 30’ar akçe “âdet-i kemanbahâ” 

adıyla yay parası verilirdi. Cebeci maaşları için gerek İstanbul’daki ve gerekse 

taşradaki kale cebehânelerinde düzenli mevâcib defterleri tutulurdu. 

(Kılıçaslan,1993,s.182). Bunların da yeniçeriler gibi “çavuş” isimli görevlileri 

vardı12.  İhtiyaç halinde İstanbul’a çağırıldıkları zaman ellerindeki cephane ve 

10 Sekbanlar hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Abdülkadir Özcan,  “Sekban”, TDV İslam 

Ansiklopedisi, C. 36, İstanbul 2009, ss.326-328, Mehmet Zeki Pakalın, Tarih Deyimleri 

ve Terimleri Sözlüğü, Milli Eğitim Basımevi,  İstanbul 1983, C.3, ss.145-147. 
11 Yeniçeriler ve diğer askeri unsurların varis bırakmadan ölmeleri halinde mal 

varlığının devlet hazinesine geçmesi yerleşik bir kural halini almıştı. Bunun için 

beytülmal emini olarak görevlendirilmiş kimseler Sakız ve diğer yeniçeri ortalarının 

görev yaptığı adalarda görev yapmaktaydı.(Bkz. 

BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.1.(Evahir Rebiyülevvel 1164/Ocak/Şubat 1751). 
12 Sakız kadısı adadaki cebecilerin de haklarını aramak için başvurduğu 

kişiydi.1747/1748 yılında eski yerli cebecibaşı olan Ömer oğlu Hüseyin’den yerli 

cebeci çavuşu olan Mustafa’nın emekli olan kendi babasından 1737/1738 yılından beri 

her 3 ayda bir aldığı ulufesinden fazla olarak 8 kuruş talep ettiğini beyan etmişti. 

İddiasına göre 1747/1748 yılında cebecibaşılığı zorla Hacı Mehmet Ağa’ya feragat 

etmeye zorlamıştı. Konuyla ilgili Sakız naibine gönderilen Evahir Zilhicce 1160 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 88 

 

mühimmatı kale dizdarına teslim etmekle yükümlüydüler. Bu teslim sırasında 

teslim edilen malzemeler bir defter haline getirilir ve defterin altı Sakız kadısı 

tarafından onaylanırdı13. Tıpkı yeniçeriler gibi cebeciler de Bozcada Kalesi, 

Kandiye Kalesi, Midilli Kalesi, Midilli Kalesi ve Modon Kalesi gibi farklı 

kalelerde görev yapmaktaydı14.  

Kalede görevli askeri unsurlardan bir diğeri topları idare edip kullanan 

topçulardı. Osmanlılar 1566’da Sakız Kalesi dâhil olmak üzere bütün adayı 

aldıklarında güvenliğe dair yeni eklemeler yapma ihtiyacı hissetmediler. Çünkü 

kale surları modern öncesi dönemin koşullarına göre öylesine büyük bir alanı 

kaplıyordu ki epey uzun bir süre boyunca kale burçlarına toplar yerleştirilmedi. 

(Nalezen, 2021, s. 85). Topçular,  İstanbul’daki Tophane-i Âmireden 

gönderilen ve kale içinde kendilerine ayrılan odalarda yaşayan personelden 

oluşuyordu. Bunların isim, şöhret ve memleketlerini içeren defterler ile firar 

edenlerin kayıtları düzenli olarak İstanbul’a gönderilmekteydi. 

(BOA.C.AS.205./8814). 1826’da Yeniçeri Ocağının kaldırılmasından sonra 

buradaki topçuların ücret ödemeleri durdurulmuştu. 1826/1827 yılında ise 

tekrar ödenmeye başlanmıştı. 1827/1828 yılında adaya Tophane-i Âmireden 

120 topçudan oluşan bir topçu bölüğü gönderilmişti. Topçuların toplam masrafı 

olan 1637 kuruş ise mukataat hazinesinden ödenmişti. (BOA.C.AS.155./6875). 

İhtiyaç halinde buraya Girit Adası’ndan gemilerle top ve mühimmat takviyesi 

yapıldığı dönemler olmuştu. Örneğin Hanya Kalesi’nden daha önce getirilmiş 

olan 30 balyemez top kundağı 1693 yılında fiilen bu kalede bulunmaktaydı. 

İhtiyaç kalmadığı için 1693’te Sakız Muhafızı Hasan Paşa’ya hem bu top 

kundaklarını hem de 30 kadar verdinar kerestesini bir çektiri gemisiyle Girit 

Adası’ndaki Hanya Kalesi’ne nakletmesi emredilmişti. 

(BOA.A.DVNS.MHM.d.104./94./Evail Recep 1104/Mart/Nisan 1693). 

Kaleden ada dışına gerçekleştirilen bu mühimmat naklinin 1694 yılında 

gerçekleşen Venedik işgalini kolaylaştırıp kolaylaştırmadığı konusunda net bir 

 
(Aralık/Ocak 1747/1748) tarihinde gönderilmiş olan hüküm sureti için bkz. 

BOA.A.DVNS.AHK.CZRK.d.1. 
13Cebecibaşı es-Seyyid İsa’nın talebi üzerine Sakız Kalesi savunmasında görev yapan 

cebeciler kumandanına konuyla ilgili olarak Evasıt Muharrem 1102 (Ekim/Kasım 

1690) tarihinde gönderilmiş olan hüküm sureti için bkz. 

BOA.A.DVNS.MHM.d.100./33. 
14 Bozcada Kalesi muhafazasında olan cebecilerin ağa vekili 48. Bölük çorbacısı 

Yusuf’a, Kandiye Kalesi cebecileri ağa vekili Ramazan Kethüda’ya, Hanya Kalesi 

cebecilerinin ağa vekili olan 33. Bölük Beyi Hüseyin’e, Modon Kalesi’ndeki 

cebecilerin ağa vekili Musa’ya ve Midilli Kalesi’nde görev yapan cebecilerin ağa vekili 

olan kişiye hitaben emirleri altında görev yapan cebecileri İstanbul’a getirmeleri 

konusunda Evasıt Muharrem 1102 (Ekim/Kasım 1690) tarihinde yazılmış olan hüküm 

sureti için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.100./33. 



89 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

veri bulunmasa da bu uygulamanın Osmanlı merkezi yönetiminin Sakız Kalesi 

ve diğer adalardaki kaleler arasında esnek ve birbirini tamamlayan bir savunma 

ve ikmal ağı oluşturduğunu göstermesi açısından dikkat çekicidir. 

Merkezi yönetim tarafından Sakız Kalesi içindeki topların bakıma 

ihtiyacı olup olmadığını düzenli olarak denetleniyor ve bunun için Sakız Adası 

yöneticilerine sık sık emirler gönderiliyordu. Buna dair “mühimme 

defterleri”nde sakız muhafızları ve sakız kadılarına gönderilmiş olan çok sayıda 

hüküm mevcuttur. Toplar kadar bunların monte edildiği kundak ve 

tekerleklerin bakım ve onarımı da bu ilginin kapsamındaydı. Çünkü topların 

kundak ve tekerlek ile arabaları keresteden imal edilmiş olup bunların adanın 

nemli iklimi, sıcak ve düşmana gemilerine karşı kullanılması nedeniyle 

yıpranmış olmasından dolayı zaman zaman tamir edilmesi gerekiyordu. Bunun 

için ihtiyaç duyulan iş gücü ve kerestenin ise kaynak yönünden ada içinden 

temin edilmesi asıldı. Bu mümkün olmazsa ada dışından temin edilmesi yoluna 

başvuruluyordu. Dolayısıyla, topların eskimiş olan demirleri ve tekerlekleri ada 

içinde yenileriyle değiştirilir ve bunların masrafları defter haline getirilerek 

İstanbul’a gönderilirdi. Merkezi yönetimin bu konudaki emirleri, mesele 

masraf ve harcama içerdiği için genelde Sakız muhassılına gönderilmekteydi15. 

Kaleye gönderilen mühimmat ve toplar kalede ikamet eden Sakız 

muhafızının talebi üzerine hazırlanır ve gönderildiğinde yine onun 

sorumluluğuna verilirdi. 1870 yılında Sakız Muhafızı Mustafa Paşa’nın kalenin 

cephane ihtiyacı için hazırlayarak İstanbul’a gönderdiği bir defter üzerine 

adaya belli kalemlerden oluşan önemli miktarda bir cephane ve mühimmat 

nakli gerçekleşmişti. Bunların isim ve miktarı aşağıdaki tabloda verilmiştir; 

(BOA.C.AS.378./15634./12 Muharrem 1287/14 Nisan 1870). 

15Konuyla ilgili olarak III.Selim (1789-1808) döneminde Sakız muhassılına 

gönderilmiş olan hüküm sureti için bkz. BOA.AE.SSLM.III.148./8924. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 90 

 

Tablo 1. Sakız Kalesi’ne 1870 Yılında Gönderilen Mühimmatın İsim ve Miktarı. 

 

Mühimmatın Adı Miktarı  

 

Siyah Barut 100 Kantar (5632 kg.)(Gelibolu 

Baruthanesinden) 

Torba 500 Adet (Cebehane-i Âmireden) 

Neft Yağı 50 Vukıyye (64,1 kg.) 

Keçe Sargı 100 Adet 

Demir Kürek 100 Adet 

Demir Kazma 100 Adet 

Hartuç Kağıdı 50 Deste 

Kösele 5 Adet 

Su Kovası 5 Adet 

Peksimet 1000 Kantar (56,320 kg.) (Gelibolu’da 

Bulgaroğlu’ndan) 

Kâfuri 5 Adet 

 

Gönderilen malzemelerden olan torbalar barutun depolanması için 

kullanılırken, demir kürek ve kazma tahkimat oluşturmak ya da 

kuvvetlendirmek için kullanılmaktaydı. Hartuç ise topların ateşlenmesinde 

değerlendiriliyordu. Barut devletin en büyük baruthanelerinden birisi olan 

Gelibolu Baruthanesinden gönderilirken torbalar Cebehane-i Âmireden 

gönderilmişti. Daha genel ifadeyle devletin en büyük askeri tesisleri adanın 

savunulması için seferber edilmişti. Kaleye, miktar olarak en fazla gönderilen 

malzeme peksimetti. Bir tür kurutulmuş ekmek olan peksimet, kalede görev 

yapan personelin yiyecek ihtiyacı için kullanılmakta olup Gelibolu’da bulunan 

ve Osmanlı donanmasının en büyük peksimet tedarikçilerinden birisi olan 

Bulgaroğlu’dan satın alınarak gönderilmişti (BOA.C.AS.378./15634). Bu 

malzemeler Sakız Muhafızı Mustafa Paşa tarafından adadaki cephanenin 

azaldığına dair gönderilmiş olan bir yazı üzerine gönderilmişti. Ancak öyle 

anlaşılıyor ki cephane ve mühimmatın azalmasının nedeni sadece kalenin 

savunma ve güvenlik ihtiyaçları değildi. Çünkü kaleye sevk edilen barut dâhil 

mühimmatın burada görev yapan personel tarafından çalındığı veya satıldığına 

dair haberler adanın henüz Venedik istilasından yeni kurtarıldığı bir döneme 

tekabül eden 1698 yılında bile İstanbul’a ulaşıyordu. Bu tarihte eski cebecibaşı 

vekili olan Mehmet Ağa isminde bir görevli kaledeki kâgir cephanenin kapısını 



91 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

gece vakti bir tür ucu sivri taşçı kazması olan külünk ile sökerek 50 varil barut 

çalmıştı 16.  

Kale içinde görev yapan askeri personelin kullandığı mühimmatın 

korunması amacıyla 1849 yılında bir ambar inşa edilmesi kararlaştırıldı. 

Bilirkişi ve mimarlar marifetiyle hazırlanan keşif defterine göre ambarın 

uzunluğu 22,7 m., genişliği 10,6 m.ve duvarlarının kalınlığı 0,7 m. olacaktı. 

Ambar kale duvarına bitişik olacak ve iki tarafı kale duvarına dayanacaktı. 

Çatısı ise kemerli olarak inşa edilecekti. Bunlar için kullanılacak malzeme ve 

işçiler ile bunlara ödenecek ücret miktarı ise şu şekildeydi ( 

BOA.İ.MVL.155./4417): 

Tablo 2. Sakız Kalesi’nde 1849 yılında Yapılması Planlanan Mühimmat Ambarı İçin 

Malzemelerin İsim, Miktar ve Ücretleri. 

İsmi Miktar Toplam 

Ücret/Kuruş 

Kuruş Cinsinden 

Her Birine Ödenen 

Birim Ücret 

Taş 9000 Adet 6750 30 

Kireç 2000 Kantar 8000 4 

Maden Kumu 400 Kile 6400 16 

Döşeme Taşı 1100 Karış 865 30 

Demir Kilit 16 Kantar 1280 80 

Meşe Kilit 56 Kantar 1008 18 

Kestane Ağacı 400 Adet 800 2 

Kazdağı Ağacı 600 Adet 1500 2 

İsterako İsimli Çivi 6000 Adet 120 20 

TaşçıUstası 

Yevmileri 

- 2000 9 

İşçi Yevmiyeleri - 11.000 5 

Düşger 

Yevmiyeleri 

- 1800 9 

Yekûn 41,523 59,283 

Yapı masrafı olarak en büyük harcama kalemini taş ve bir tür çimento 

işlevi de gören kirece yapılan masraflar oluşturmaktaydı. Yapının ahşap 

kısımları kestane, çam ve meşe ağacından imal edilmiş kereste ile inşa 

edilmişti. Emek masrafının çoğunluğunu ise işçilere ödenen ücretler 

16 Sakız Muhafızı Halil ile Sakız mollası ve dizdarına hitaben Evail Şevval 1109 

(Nisan/Mayıs 1698) tarihinde gönderilen ve konusu çalınan barutun ele geçirilerek 

miktarının mühürlü defter haline getirildikten sonra İstanbul’a gönderilmesi olan bir  

hüküm sureti için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.110/181. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 92 

 

oluşturuyordu. Taş ustası 9 kuruş ücret alırken bir işçi 5 kuruş ücret almaktaydı. 

Buna rağmen tabloda işçi ücretlerinin toplam olarak taş ustalarının ücretinden 

daha fazla yer tutmasının nedeni sayıca işçilerin ustalardan daha kalabalık bir 

topluluk oluşturmasıydı. Birim olarak malzeme ücretlerinin emek ücretlerinden 

yüksek olduğu anlaşılmaktadır. Bu malzemelerin kaleye dışardan nakledilmesi 

ve bu sırada ödenecek emek, ham madde ve nakliye ücreti gibi ilave ücret 

kalemleri bunların masrafını artırmış olmalıdır. Bütün bu hesaplamalara 

rağmen kalenin mühimmatının fiilen muhafaza edildiği ve eskiden bir medrese 

olan yapının da tamire muhtaç hale geldiği anlaşılınca bunların birlikte inşa ve 

tamir edilmesi toplam inşa mâliyetini artıracağı için Tophane-i Âmire 

müşirliğinin talebi üzerine söz konusu ambar inşası ileri bir tarihe ertelenmişti 

(BOA.İ.MVL.155./4417). 

Sakız Kalesi, önemi ve konumu dolayısıyla adanın en büyük top 

cephaneliğine ev sahipliği yapmaktaydı. 1822 Sakız İsyanı’ndan sonra 

isyancılar ve Sakız Limanı’ndaki asi gemilerinden ele geçirilen toplar ile yine 

Osmanlı donanmasına takviye amacıyla gönderilen toplar da Sakız Kalesi’nde 

saklanmaktaydı. Bunlar hem kalenin savunulmasında kullanılıyor hem de 

limana gelen Türk savaş gemilerinin donatımına sarf olunmaktaydı. 1825 

yılında kalede depolanmış olan başlıca top türleri ile bunların çapları şu 

şekildeydi (BOA.C.AS.284./11800); 

 

Tablo 3. Sakız Kalesi’nde 1825 Yılında Mevcut Bulunan Topların İsim, Miktar ve 

Cinsleri. 

İsim  Adedi Vukıyye Cinsinden Çapı 

Çakaloz Demir Top 

 

32 - 

Demir Top 14 1 

Demir Top 2 2 

Demir Top 7 5 

Demir Top 1 11 

Tunç Şahi Top 2 3 

Tunç Obüs Top 2 3 

Yekûn 60  

 

Tabloda yer alan toplar büyük ölçüde mermer ve demir gülle atarken 

çakaloz demir top ise çakıl taşı veya yuvarlak taş atmaktaydı. Tablodan 

anlaşıldığı kadarıyla demir toplar sayıca tunç toplardan daha fazlaydı. Şahi topu 

adı da verilen 2 adet tunç top aslında kale kuşatmalarında kullanılan ağır 



93 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 
 

toplardı. Savunmadan daha çok saldırı amacıyla kullanılmaktaydı. Demir 

toplardan birisi 14,1 kg. ağırlığında gülle atan ağır bir toptu. Bu top kalenin 

liman burcunda konuşlandırılmıştı. Şahi toplar bir yana bırakılacak olursa diğer 

demir topların atmış oldukları güllelerin çapına bakıldığı zaman tekerlekli, 

kundaklı ve bir yerden diğer yere nakli kolay olan hafif toplar olduğu 

anlaşılmaktadır. Kalede bunlar dışında 6,4 kg. gülle atabilen başka toplar da 

vardı. Ancak bu ağırlıkta gülle atabilen 7 toptan 5’i kullanıma uygun değildi. 

Yaklaşık 60 toptan 16’sı firkate ve golet türü savaş gemilerine emanet olarak 

verilmişti (BOA.C.AS.284./11800). Şüphesiz bu durum kalenin 

savunulmasında zafiyet oluşturan bir durumdu. Ancak özelde Sakız Kalesi ve 

genelde Sakız Adası’nın bir işlevi de Osmanlı donanması için bir tür ara ikmal 

ve donatım istasyonu olmaktı. Kaleyi ve adayı savunmak için gönderilen toplar 

İstanbul’daki Tophane-i Âmirede imal edilmiş olan standart nitelikte toplardı. 

1883 yılında buraya “Whit Worth” türünden bir top bataryası gönderilmişti 

(Bahr-i Sefid Gazetesi, 29 Mart 1883, S.9.s.2). 

1897 yılında yaşanan Osmanlı-Yunan savaşından sonra karada mağlup 

olan Yunanların denizden Sakız Adası’na karşı saldırı düzenleme ihtimâli 

devleti kale konusunda tedbir almaya sevk etti. Bu yüzden kalede bulunan 2 

bölük piyade ve 90 topçu askeri, kalenin mevcut durumunun savunma yapmaya 

elverişli olmaması nedeniyle deniz kenarında inşa edilmiş olan barakalara 

yerleştirildi. Kalede işe yarar durumda sadece 4 top kalmıştı. Savunma gücünü 

artırmak için kalenin sancak burcunun sipere dönüştürülmesine karar 

verilmesinin yanında hem buradaki askerleri yönetmesi hem de savunma için 

gerekli tedbirleri alması düşüncesiyle Osmanlı Harbiye Nezaretinden güçlü bir 

subayın da adaya gönderilmesine karar verilmişti17.  

Kale içinde dizdarlar, yeniçeriler ve diğer muhafızlar ile ihtiyaç halinde 

ahaliye satılmak üzere zahire depolanan çeşitli tahıl ambarları mevcuttu. 

Burada depolanan zahire her üç senede bir yenilenmekteydi. Bu ambarların boş 

kalmaması için adaya belli aralıklarla zahire nakli gerekiyordu ve bunun için 

çeşitli usullere başvuruluyordu. Bunun için 19. yüzyılda bazen adanın mal 

sandığından bazen de İzmir mal sandığından harcama yapılarak tüccardan 

zahire satın alma cihetine gidiliyordu. Buna ilave olarak “aşar” mültezimlerinin 

 
17 Tophane-i Amire müşiri ve bütün askeri okullar nazırı olan kişi tarafından Sultan II. 

Abdülhamit’e atfen  Yıldız Sarayı Baş Kâtiplik dairesine 8 Zilhicce 1314 (10 Mayıs 

1897) tarihinde yazılmış olan tezkire sureti için bkz. BOA.Y.MTV.156./191 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 94 

 

toplamış olduğu zahire ile onun devlete olan borcunun birbirine mahsup 

edilmek suretiyle “ayni” olarak zahirenin tahsil edildiği de olurdu. 1848 yılında 

ihtiyaç duyulan 12 bin kile buğday için bu usule başvurulması gündeme 

gelmişti. (BOA.A.MKT.132/79). Daha sonra bu usul kabul görmeyince 

İstanbullu bir sarraf olan Misamin’in Tekfurdağı’nda bulunan buğdayından 

41,520 kuruş ödenerek buğday satın alınmıştı. Navlun,  gümrük,  memur ücreti 

ve sigorta masrafı da hesaba katıldığında söz konusu buğdayın her bir kilesi 19 

kuruşa mal olmuştu. (BOA.A.MKT.133/21). 1798 yılında bir kile buğdayın 

ücret olarak 6 akçe 2 para yani 0,05 kuruşa eşit olduğu düşünülecek olursa 

kalenin erzak giderlerinin 19.yüzyıl ortalarına doğru devlet açısından oldukça 

pahalıya geldiği anlaşılmaktadır18. Artan şikâyet ve talepler üzerine 1860 

yılında Sakız Kanunnamesi çıkarılarak buraya yapılan tahıl ve hububat 

takviyesi belli bir düzene bağlandı. Daha önce kale ambarlarına depolanan 

buğdayın üç senede bir yenilenmesine ilişkin uygulama değiştirilerek her sene 

buğdayın yenilenmesine karar verildi. Çünkü üç sene buğday için uzun bir 

süreydi ve ada koşullarının da etkisiyle buğday kolayca bozulup çürümeye 

başlıyordu. Bu kararnameden daha önce kalede çürümeye yüz tutan eski 

buğday ahaliye satılarak dağıtılıyordu. Ancak nemin de etkisiyle üç sene 

sonunda çürümeye yüz tutan buğdayın ahaliye dağıtılması Rum kocabaşların 

rahatsızlığı nedeniyle terk edildi.  Her sene buğdayın yavaş yavaş değiştirilmesi 

ve sarf olunan buğdayın yerine hemen uygun fiyata satın alınmış olan temiz, 

dayanıklı, sap ve başağından tam olarak arındırılmış yeni mahsul buğdayın 

konulması esası benimsendi. (BOA.A.MKT.MHM.189/80./11 Muharrem 

1277/30 Temmuz 1860) ve (BOA.A.MKT.MHM.189./80). Bu buğdayın bir 

kısmı Aydın eyaleti dâhilindeki Kuşadası İskelesi kullanılarak adaya sevk 

ediliyordu19.  

1897 yılında Sakız Kalesi harap bir haldeydi. Bunda 1881 yılında 

meydana gelen depremin büyük ölçüde rolü vardı. Bu deprem sonrasında, 

kalenin yıkılarak yerine daha uygun bir kalenin yapılması teklif edilmişse de 

bu teklif hem yeni bir kale inşasının güç ve masraflı olması hem de adanın 

 
18 Ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa Öztürk, Bursa’da Hububat Fiyatları (1775-1840), 

Tarih İncelemeleri Dergisi,  c. 7,  S. 1,  1992,  s.174. 
19 Buğday sevkiyatının esasları ve uyulması gereken kuralların belirtildiği İzmir valisi 

ve Sakız kaymakamına hitaben 23 Cemaziyülevvel 1275 (29 Aralık 1858) tarihinde 

yazılmış olan hüküm sureti için bkz. BOA.A.MKT.MVL.104./30. 



95 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

savunulması için gerekli olan istihkâmların nereye yapılacağı konusunda 

oluşan belirsizlik nedeniyle kabul edilmedi. 1880/1881 yıllarında dönemin 

devlet adamlarından Sadık Paşa’ya göre ada Müslümanları, kalenin kendilerine 

sağladığı güvenlik nedeniyle onun yıkılmasından rahatsız olacaktı. Üstelik kale 

yıkıldığı takdirde içinde yaşayan ahalinin nereye iskân edileceği de belirsizdi. 

Nüfus yönünden Rumlar daha kalabalık olduğu için Türkler bu adadan dışarıya 

göç etmek zorunda kalabilirdi. Bu yüzden kalenin harap olmuş yerlerinin tespit 

edilerek bunun tamiri yoluna gidilmesi daha uygun olurdu 

(BOA.Y.PRK.BŞK.4./86). 

Sakız Kalesi içinde bir camii, bir halveti zaviyesi ve bir Nakşibendî 

dergâhı bulunmaktaydı. Ayrıca bir Osmanlı hamamı yine bu kale içinde yer 

almaktaydı20. Camiinin adı Kanuni Sultan Süleyman’a izafeten Süleymaniye 

Cami idi. 1566’da gerçekleşen fethin sembolüydü. Bu Cami,  1881 depreminde 

hasar gördükten sonra yeniden yapılmıştı.  Halveti zaviyesi ve Nakşibendi 

dergâhı da depremde hasar gören yapılar arasındaydı. Buna rağmen 1883 

yılında bahse konu halveti zaviyesi yeniden inşa edilmişti (Bahr-i Sefid 

Gazetesi,  12.  Nisan 1883, S.11.s.2). Kale içindeki mezarlıkta Kaptanıderya 

Kara Ali Paşa’nın kabrinin bulunmasının yanı sıra kaledeki St. George 

Kilisesi’nin bahçesinde bir Osmanlı medresesi de vardı (Poulaki, 2016, p.9). 

Bu medresenin Salih Paşa Medresesi olması kuvvetle muhtemeldir. 1883 

yılındaki büyük depremde bu medrese de büyük zarar gördü ise de medreseyi 

finanse eden vakfın gelirleri, medresenin yeniden inşası için yeterli olmadığı 

için bahse konu medrese tamir edilemedi21. 

20 Kale içindeki hamamın Türklere hizmet veren en eski hamamlardan birisi olduğu 

anlaşılmaktadır. Ada, 1694 yılında Venedikliler tarafından işgal edildiğinde kale 

dışında varoş olarak isimlendirlen yerdeki hamamlar tahrip edilip kullanılamaz hale 

getirilince ada sakinleri kale içindeki hamama varmalarının zorluk yaşamalarına neden 

olduğunu beyan ederek yıkılan hamamın tamir edilmesinin büyük masraf ve emek 

gerektirmesine binaen kale yakınlarında Halil ve İbrahim isimli kişilerin arazisi üzerine 

dileyen kimseye kendi malıyla bir hamam inşasına izin verilmesi İstanbul’dan talep 

edilmiş ve bu talep kabul edilmişti. Konuyla ilgili olarak Evasıt Rebiyülevvel 

1111(Ağustos/Eylül 1699) tarihinde İstanbul kadısına gönderilmiş olan hüküm sureti 

için bkz. BOA.A.DVNS.MHM.d.111/74. 
21 Bu yüzden Sakızlı Mustafa Hayri Efendi tarafından vakfın medrese taamiyesi olarak 

alınmakta olan geliri Maarif Sandığına kaydedilmişti. Konuyla ilgili resmi yazı sureti 

için bkz. Bahr-i Sefid Gazetesi, 10 Mayıs 1883, S. 15, s.1. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 96 

 

SONUÇ 

Osmanlı Türkleri, kendilerinden önceki Ceneviz ve Bizans 

yönetimlerinin adadaki en büyük dayanağı olan Sakız Kalesini 1566’da adayı 

Cenevizlilerden devraldıktan sonra aslına uygun şekilde kullanmaya devam 

etmişlerdir. Burası adadaki Türk yönetiminin ve Türk azınlığın en büyük 

istinatgahı ve savunma mevkii idi. Kalenin içinde Sakız kadısı, Sakız muhafızı 

ile dizdar ve yeniçeriler ile diğer askeri unsurlar görev yaptı. Kale sadece 

denizlerden gelecek saldırılara karşı adayı savunmak için değil ancak aynı 

zamanda ada içinde çıkacak bir isyana karşı buradaki devlet otoritesini 

savunmak için de kullanılmıştı. Adanın Yunanistan’a geçtiği 1913 yılına kadar 

kale bu işlevini başarıyla yerine getirmiştir. 

Kaledeki Osmanlı asker ve yöneticileri genellikle İstanbul’da 

gönderildiği için bu yapı merkezi otoritenin ada içindeki en güçlü 

uzantılarından birisiydi. Esasen başkent İstanbul’dan gönderilen reayaya 

yönelik emir ve yasaklar buradaki kadı veya onun naibi tarafından reayaya 

duyuruluyordu. Yeniçeriler, asıl orta ve kışlaları İstanbul’da bulunan Yeniçeri 

Ocağına mensuptular. Onların burada görevlendirilmiş olması özelde kalenin 

genelde ise Sakız Adasının güvenliğine devletçe büyük önem verildiğini 

göstermektedir. Bunun nedenlerinden birisi onun deniz tarafından giden 

İstanbul yolu üzerinde yer aldığı için başkentin güvenlik ve emniyeti için ayrı 

bir önem taşımasıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

KAYNAKÇA 

1.Başkanlık Osmanlı Arşivi (BOA)

Ali Emiri Tasnifi  Sultan III.Selim Fonu (AE.SSLM.III.):148. 

Bab-ı Asafi Tasnifi  Cezayir ve Rakka Ahkam Defterleri  Fonu 

(A.DVNS.AHK.CZRK.d.): 1,2. 

Cevdet Tasnifi Askeri Fonu (C.AS.): 155, 205, 284, 378.  

İrade Tasnifi Meclis-i Vâlâ Fonu (İ.MVL.):155. 

Sadaret Tasnifi Mektubi Kalemi Evrakı Fonu (A.MKT.):132,133. 

Sadaret Tasnifi Mühimme Defterleri Evrakı Fonu (A.DVNS.MHM.d.): 98, 

100, 104, 110, 129, 139, 140, 142, 143, 149, 152, 189. 

Yıldız  Tasnifi Başkitabet Dairesi  Maruzat Fonu  (Y.PRK.BŞK.):4. 

Yıldız  Tasnifi Mütenevvi Maruzat Fonu (Y.MTV.):156. 

2.Araştırma-İnceleme Eserler

BEYDİLLİ, K., (2013), “Yeniçeri”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.43, İstanbul, 

450-462.

KILIÇASLAN, Y., (1993),  “ Cebeci”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.7, İstanbul,  

182-183.

KOFOID C. A.& KOFOID, P. W.  A, (1913), History of the İsland of the Chios 

AD. 70-1822, Translated From The Second Part Of Dr. Alexander M. 

Vlasto’s Work Entıtled Xıaka,  London.  

MİLLER, W., (1915), “The Genoese in Chios, 1346-1566”,The English 

Historical Review, 30/119,  418-432. 

NALEZEN,  O., (2021), “1599 Sakız Adası Baskını ve Sakız Yahudilerinin 

Durumu”, İsrailiyat: İsrail ve Yahudi Çalışmaları Dergisi, Vol.9. 75-96. 

ÖZCAN A., (2009),  “Sekban”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 36, İstanbul, 326-

328. 

ÖZTÜRK, M., (1992), Bursa’da Hububat Fiyatları (1775-1840),Tarih 

İncelemeleri Dergisi,  7/1,  167-190. 

PAKALIN, M. Z., (1983). ,Osmanlı Tarih Deyimler ve Terimleri Sözlüğü, C. 

II.-III.,Milli Eğitim Basımevi: İstanbul  

POULAKİ, P.,(2016), “The Monuments of the Ottoman Empire in Chios İsland 

Tourism Development”, III.Çeşme-Chios History, Culture and Tourism 

Symposium, EgeUniversity School of Tourismand Hotel Management-



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 98 

Üniversity of AegeanDepartment of Business Administration, 03-

04/Kasım 2016. Çeşme/İzmir, Turkey, 1-22. 

3.Gazeteler

Bahr-i Sefid Gazetesi, 29 Mart 1883, S.9. 

Bahr-i Sefid Gazetesi,  12 Nisan 1883, S.11. 

4.İnternet Siteleri

(http://boeotia.ehw.gr/forms/fLemmaBody.aspx?lemmaid=6910/09/05/2025). 

http://boeotia.ehw.gr/forms/fLemmaBody.aspx?lemmaid=6910/09/05/2025


99 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

BÖLÜM V 

ROMA DÜNYASINDA HELENİSTİK BİR KRALİÇE: 

PONTOSLU PYTHODORİS’İN SİYASAL ETKİNLİĞİ VE 

HANEDAN AĞLARI

Doç. Dr. Osman EMİR 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078404 

 Karadeniz Teknik Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Trabzon, Türkiye. 

osmanemir1461@gmail.com, ORCID: 0000-0002-7965-3869. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 100 



101 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

1. GİRİŞ 

Antik Çağ’da, Pontos Bölgesi, sahip olduğu stratejik konum nedeniyle 

Anadolu’nun en dinamik bölgelerinden biri olmuştur. Bu bölge, bir yandan 

Anadolu’nun Kafkaslara açılan kapısı, diğer yandan ise deniz yoluyla 

Anadolu’ya ulaşım sağlayan önemli geçiş noktalarından biri olarak tarihi 

süreçte büyük bir öneme sahipti. Pontos’un coğrafi ve stratejik avantajları, onu 

her daim Anadolu’daki askerî ve siyasi gelişmelerin merkezine yerleştirmiştir. 

Ionias ve Miletos kökenli kolonistlerin Karadeniz kıyılarına gelmesi, 

Pontos Bölgesi için bir dönüm noktası olmuştur. Büyük Kolonizasyon Dönemi 

(MÖ 750-550) öncesinde sakinliğini koruyan bölge, bu tarihten itibaren kurulan 

koloniler ile büyük bir hareketlilik kazanmıştır. Bölgede kurulan koloni kentleri 

Pontos’tan Ege ve Akdeniz dünyasına uzanan büyük bir ticaret ağı 

oluşturmuştu. Bu ticaret ağıyla Karadeniz etrafındaki kentler arasında hem 

ticari hem siyasi hem de kültürel bir ilişki ortaya çıkmıştı. Bu ilişki bir yandan 

bölge kentlerinin zenginleşmesine öte yandan da bu kentlerin bölgedeki yerel 

halklarla daha iyi ilişkiler geliştirmesini sağladı. Ancak bölgenin hızla 

gelişmesi ve zenginleşmesi Anadolu’ya hâkim olmak isteyen güçlü 

imparatorlukların gözünden kaçmamış ve MÖ 6. yüzyıldan itibaren bölge Pers 

İmparatorluğu’na bağlı bir satraplık haline getirilmişti (Hdt. III.94; ayrıca bk. 

Jacobs, 1994: 134-135; Dönmez, 2007: 107; İnan, 2023: 293-295). MÖ 331 

yılına kadar Pers İmparatorluğu’na bağlı ve onlara vergi veren bölge halkı bu 

tarihten sonra Büyük İskender’in Persleri mağlup etmesi ve imparatorluğu 

yıkmasıyla bir süre bağımsız kalmayı başardı. Ancak Geç Hellenistik Dönemde 

Pontos’ta güçlü bir krallık kuran Mithradetes Hanedanı ile bölge hem askerî 

hem de siyasi alanda yeniden oldukça hareketli bir coğrafyaya dönüştü. Zira 

MÖ 301 yılında II. yüzyıl Roma kaynaklarında “Pontos Krallığı” olarak 

adlandıran ancak hanedan üyelerinin “Mithradates” unvanı kullanmalarından 

dolayı modern çalışmalarda “Mithradates Krallığı”1 olarak da tanımlanan bu 

 
1Emir’e (2020: 22-23) göre, günümüzde “Pontos Krallığı” olarak bilinen devletin bu 

isimlendirmesi, aslında krallığın kuruluşundan yaklaşık üç yüz yıl sonra, Roma 

İmparatoru Augustus döneminde (MÖ 27-MS 14) ortaya çıkmıştır. Bu tanım, II. yüzyıl 

Roma tarihçileri tarafından da benimsenmiş ve günümüz modern tarihçiliğinde de 

yaygın olarak kullanılmaktadır. Emir’in belirttiğine göre, Augustus döneminden daha 

eski Hellen ve Roma yazılı kaynaklarında “Pontos Krallığı” ifadesine 

rastlanmamaktadır. Bunun yerine, Kral I. Mithradates Kitistes’in krallığını kurduğu 

bölgeye genellikle “Pontos Kappadokiası” denilmekteydi. Hatta Mithradates Savaşları 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 102 

 

krallık, MÖ 120 yılına gelindiğinde Karadeniz çevresinde güçlü bir yönetim 

tesis etmişti (Arslan, 2007: 73-77). Krallığın son hanedan üyesi VI. Mithradetes 

(MÖ 120-MÖ 63) ile birlikte Anadolu’da hızlı bir genişleme politikasına giden 

bu krallık, bu tarihten sonra Anadolu toprakları üzerinde benzer emelleri 

taşıyan Roma ile karşı karşıya gelmiştir. MÖ 89 yılında Roma ile Mithradates 

Krallığı arasında başlayan savaşlar, MÖ 74 yılına kadar karşılıklı bir üstünlük 

mücadelesi şeklinde devam etti. Ancak bu tarihten sonra Roma tüm dikkatini 

Mithradates Krallığı’na yönlendirmesiyle savaşın seyri Roma leyine döndü. Bu 

dönemde Roma’nın en başarılı komutanlarında biri olan Pompeius’un 

Mithradates Krallığı’na karşı yürütülecek savaşların komutanı seçilmiş, onun 

önderliğinde Anadolu’da VI. Mihradates karşı yapılan mücadelelerin 

tamamından Roma orduları galip çıkmıştır (Memnon, 44; 46. 1; Sall. Hist. IV. 

69. 15; ayrıca bkz. Olbrycht, 2009: 178). MÖ 63’de VI. Mithradates’in sığındı 

Bosporos Krallığı topraklarında intihar etmesiyle krallık tarihi sahnesinden 

çekilirken özellikle Pontos Bölgesi için yeni bir siyasi dönemin başlangıcı oldu 

(App. Mithr. 111; ayrıca bkz. Cass. Dio XXXVII. 13; ayrıca bk. Emir, 2014: 

108-110). 

Mithradates Krallığı’nın ortadan kaldırılmasından sonra Pontos 

Bölgesi’nde ortaya çıkan otorite boşluğunu doldurmak için Pompeius, Roma 

senatosunun da onayı ile bölgede bir takım idari düzenlemeler yaptı ve bölgenin 

büyük bir bölümünü Mithradates Savaşları sırasında kendisine yardım eden 

Galat beylerine bağışladı. Bu düzenlemelerde Pontos Bölgesi’nin büyük bir 

kısmı Galat beylerinden Deiatoros’a kaldı (Arslan, 2000: 149-150; Kaya, 2005: 

131-132). Roma’ya bağlı bu vasal kral olan Deiatoros’un MÖ yak. 37’de 

ölmesiyle bölge önce başyazmanı Amynitas’a ardından da VI. Mithradates’in 

torunlarından Dareios’a bağışlandı (Emir, 2024: 133-134). Böylelikle Roma 

 
sırasında Efesliler tarafından yayımlanan bir bildiride, VI. Mithradates'ten 

“Kappadokia Kralı” olarak bahsedilmiştir. Yazar, bu krallığın kendi hanedan üyeleri 

tarafından ne isimle anıldığının kesin olarak bilinmediğini vurgulamaktadır. Ne yazıtlar 

(epigrafik kaynaklar) ne de sikkeler (nümismatik eserler) üzerinde krallığın adını 

gösteren bir ibare bulunmamaktadır. Bu durum göz önüne alındığında, “Pontos 

Krallığı” isimlendirmesinin aslında sonradan yapılmış, yapay bir adlandırma olduğu 

sonucuna varılmaktadır. Emir, açıklamasının devamında, o dönemde Ön Asya’da 

kurulan Hellenistik krallıkların genellikle kendilerini bir bölge adından ziyade hanedan 

unvanlarıyla tanımladıklarına dikkat çekmektedir. Bu nedenle, söz konusu krallığı 

“Pontos Krallığı” yerine “Mithradates Krallığı” olarak adlandırmanın tarihsel açıdan 

daha doğru olacağını ifade etmektedir. Benzer bir görüş için ayrıca bk. Arslan, 2007. 



103 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Pontos coğrafyasını bölgeyi iyi tanıyanı vasal krallıklarla yönetmeye devam 

etti. Zira Roma, Anadolu’nun bu uzak coğrafyasını Anadolu’daki eyaletleri 

üzerinden yönetmenin oldukça güç olduğunu biliyordu. Ayrıca bu bölge 

bulunduğu coğrafi yapısından dolayı kontrol edilmesi oldukça zor bir bölgeydi 

ve bu topraklar üzerinden yaşayan halkların da asi ve savaşçı özellikleri 

Mithadates Savaşları süresince Romalılar tarafından bizzat görülmüştü. 

Bundan dolayı da stratejik olarak oldukça önemli olan bu bölgeyi Roma kendi 

kontrolü altında tutabilmek için coğrafyayı iyi tanıyan vasal hanedan üyeleri ile 

yönetme yoluna gitti.   

Pontos’un yeni vasal kralı Dereios bölgede çıkan bir isyan sonunda 

öldürülmesiyle dönemin Roma consul’ü Antonius’un talimatıyla daha önce 

Kilikia ve Lykaonia bölgelerinin idaresi kendisine verilen Polemon adında bir 

yöneticiyi Pontos Bölgesi kralı olarak atadı ve ardında da Armenia Minor 

Bölgesi’ni de kendisine verdi (Cass. Dio XLIX. 33. 2; LIII. 25; Huzar, 1978: 

183).  

I. Polemon, kendisine bağışlanan Pontos Bölgesi’ni Roma lehine 

oldukça iyi bir şekilde yönetti. Onun bu başarından dolayı İmparator Augustus, 

Bopsoros Bölgesi’nin yönetimi de kendisine verdi. Polemon bölgedeki siyasi 

hâkimiyetini daha fazla güçlendirmek için Bosporos Krallığı’nın eski hanedan 

üyesi ve aynı zamanda VI. Mithradates’in oğlu olan II. Pharnakes’in kızı ile 

evlendi (Cass. Dio LIV. 24. 5-8; ayrıca bk. Minns, 1913: 594; Saprıkin, 2002: 

97). Böylelikle Polemon, tüm Karadeniz kıyılarına hâkim oldu. Şüphesiz bu 

evlilik siyasi bir amaca hizmet ediyordu. Çünkü Mitradates Krallığı ve bu 

krallığın hanedan üyeleri yaklaşık 250 yıl bölgeye hükmetmiş ve Bosporos’u 

en büyük düşmanları olan İskitlere karşı korumuşlardır. Mithradates hanedanın 

tarihte İskitlere karşı zafer kazanan ilk krallık olması, onları bölgede saygı 

duyulan bir konuma getirmişti. I. Polemon da bu hanedan üyelerinin Pontos ve 

çevresindeki siyasi gücünü iyi bildiği için yapılan bu evlilikle bölgede çok daha 

güçlü bir konuma geleceğini biliyordu. Ancak Polemon’un bu evliliği çok uzun 

sürmedi ve kraliçe bir süre sonra hayatını kaybetti. Kraliçe’nin ölümüyle 

Polemon yeni bir evlilik gerçekleştirdi. Bu evlilikte tıpkı ilk evlilik gibi 

tamamen politik amaçla yapılmıştı. Zira Polemon’un yeni eşi II. Pharnakes’in 

kızı gibi yine aristokrat ve aynı zamanda yönetici bir aileden geliyordu. 

Kaynaklar onun asıl gücünün zirveye çıktığı dönemi de bu evlilik ile birlikte 

gerçekleştiğini ifade etmektedir. I. Polemon’un yeni eşi Pythodoroi ailesi üyesi 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 104 

 

olan Pythodoris idi (Strab. XII. 3. 29; Hanslik, 1963: cols. 581; Sullivan, 1980: 

920).  

 

Soylu Bir Kader: Pythodoroi Ailesi  

Roma, özellikle İmparator Augustus’tan itibaren Anadolu’da Hellen 

kentlerinde yaşayan soylu aileler ile yakın ilişkiler geliştirmiş ve onlara önemli 

görevler vermişti. Anadolu’daki Roma generalleriyle yakın ilişkiler geliştiren 

bu soylu sınıflar zamanla bazı kentlerin yöneticiliği ve bir takım ayrıcalıklar 

elde ettiler. Bu soylu sınıflardan biri de Nysalı (Aydın/Sultanhisar) Pythodoroi 

ailesiydi (Strab XII.II.24).  

Pythodoroi ailesinin Romalılar ile olan yakın ilişkisi Mithradates 

Savaşları’na dayanmaktadır. Anadolu’da Birinci Mithradates Savaşları’nın 

(MÖ 89-85) yaşandığı dönemde Pythodoroi ailesinden Khairemon’un Roma 

ordusuna maddi destek verdiği görülmektedir. Hatta bu desteğin sonunda VI. 

Mithradates’in Khairemon ile iki oğlu Pythodoros ve Pythios’un başlarına ödül 

koymuş, bunun üzerine aile üyeleri bir süre Rhodos’a kaçmak zorunda 

kalmışlardı  (Magie, 1950: 1130 dn. 60; Bowersock, 1966: 8). Kaynaklar 

Khairemon hakkında daha fazla bilgi vermezken onun iki oğlu Pythodoros ve 

Pythios’un Mithradates Savaşları sonunda Nysia’ya  (Aydın/Sultanhisar) geri 

döndüklerini göstermiştir. Pythios’un bir süre sonra Nysa’da yerel bir yönetici 

olarak görev yaptığı, Pythodoros’un ise Tralleis kentine yerleşip zamanla 

oranın en güçlü vatandaşlarından biri haline geldiği anlaşılmıştır (Strab. XIV.I. 

42). Pythodoros her ne kadar Nysalı olsa da gerçek anlamda şöhrete ve güce 

sonradan göç ettiği Tralleis kentinde kavuştu (Strab. XIV.I. 42). Pythodoros ve 

ailesi Tralleis kentinde bulunduğu süre zarfında Romalı yöneticilerle yakın 

ilişkiler kurmuş ve Romalılar tarafından Doğu’daki güvenilir müttefikleri 

arasında görülmüştür (Boyacı, 2020: 129). 

Pythodoros, Pompeius’un Anadolu’da az sayıdaki yakın arkadaşlarından 

biriydi ve onun nüfusunu kullanarak Tralleis’in en soylu ailelerinden biri haline 

geldi. Zira bu dönemde Pyhadoros’un yaklaşık 2000 talanta servete sahip 

olduğu ifade edilir (Strab. XIV.I. 42). Pythodoros, Pompeius'un müttefiki ve 

dostu olmasından aldığı güçle, yerel halkın idaresini üstlendi ve bir süre sonra 

da Antonia adında bir kadınla evlendi (Magie, 1950: 1130 dn. 60; Bowersock, 

1966: 8). Konu hakkında araştırma yapan bilim insanlarının önemli bir kısmı 

Antonia’nın Roma Cumhuriyet dönemine damga vuran ve aynı zamanda İkinci 



105 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

triumvirlik’in üyesi olan Marcus Antonius’un kızı olduğunu düşünmektedirler 

(Sullivan, 1980: 920). Eğer bu doğru ise Marcus Antonius’un kızı vasıtasıyla 

gerçekleştirilen bu akrabalık ilişkisinin Pythodoros ve ailesine Roma 

vatandaşlık hakkı kazandırmış olmalıdır.  

 

Bir Kraliçenin Doğuşu: Kader ve Güç 

Pythodoros’un Smyralı aristokrat bir ailenin kızı olan Antonia (Marcus 

Antonius’un kızı?) ile olan evliliğinden Pythodoris adında bir kız çoğu dünyaya 

gelmiştir. Ancak Pythodoris’in çocukluğu hakkında kaynaklarda herhangi bir 

bilgi yoktur. Onun tarih sahnesine çıkması Pontos kralı I. Polemon ile 

geçekleştirdiği evlilikle birlikte başlamıştır. Ancak bu evlilikten çok kısa bir 

süre sonra I. Polemon’un MÖ 8’de Bopsoros’ta çıkan bir isyanı bastırmak için 

gittiği bölgede hayatını kaybetmesiyle kraliçe krallık tahtında yalnız kalmıştır 

(Jones, 1998: 171 vd.; Saprıkin, 2002: 97). Bu yaşanan beklenmedik gelişme 

sonrasında Polemon Krallığı için tarihte yeni bir dönem başlamış oldu. Zira 

Polemon’un ölümüyle krallık, eşi Pythodoris’in idaresine geçti. Başlangıçta bu 

yeni gelişme Polemon Krallığı’nın geleceğini olumsuz etkilemesi beklenirken, 

sonrasında yaşanan süreç krallığın daha da fazla güçlendiği gösteriyordu. Zira 

kraliçe aynı zamanda Pontos Bölgesi’nin ilk büyük kraliçesi olarak tarihi 

kayıtlarda yerini almış oldu. “Kolkhis’e kadar Tibaranoi ve Khaldia ülkesi ile 

Pharnakeia ve Trapezus, akıllı ve devlet işlerinde tecrübeli bir kadın olan 

Pythodoris tarafından yönetilir” sözleriyle Strabon, onun idari konulardaki 

üstün yeteneğini ve ustalığını açıkça ortaya koymuştur ( Strab. XII. 3. 29). 

Yetenekleriyle İmparator Augustus’un takdirini kazanmayı başaran bu kraliçe, 

Polemon’un mirasını devralarak ödüllendirilmiştir. Augustus’un bu stratejik 

hamlesi, ona duyulan güvenin somut bir göstergesi olmakla kalmayıp, 

liderliğinin Roma otoritesi tarafından da meşrulaştırıldığı anlamına gelir. 

 Pontos Krallığı’nın Romalılarca bir kraliçeye teslim edilmesinin 

ardında birkaç önemli sebep yatmaktadır. Öncelikle, Pythodoris’in hem 

Polemon hem de Pythodoroi soyundan gelmesi, onu Roma’nın Anadolu’daki 

en güvenilir müttefiklerinden biri haline getirmiştir. Bunun yanı sıra, kesin 

olmamakla birlikte, Pythodoris’in Marcus Antonius’un yeğeni, aynı zamanda 

Antonia’nın kızı olduğu düşünülmektedir ki, bu da onun Romalılar nezdindeki 

itibarını artıran önemli bir unsur olarak öne çıkarır. Romalılarla akrabalık bağı 

taşıyan bir kraliçenin vasal bir krallığın başına geçirilmesi oldukça anlaşılır bir 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 106 

 

durumdur. Ayrıca Strabon’un ifade ettiği üzere kraliçe Pythadoris, devlet 

yönetimde oldukça zeki ve deneyimli biri kadın olarak kendini ispat etmişti 

(Strab. XII. 3. 29) 

Kraliçe Pythodoris, Pontos topraklarını iki sene boyunca bağımsız bir 

şekilde idare etti. Bu süre zarfında yönetimdeki ilk icraatlarından biri 

Mithradates Savaşları sonunda Pompeius’un siyasi düzenlemelerinde kent 

hâline getirilen Diospolis’i krallığın merkezi yapmak oldu (Jones, 1998: 170-

171; Freely, 2010: 83). Kraliçe yönetimin ikinci yılı olan MÖ 8’de Roma 

senatusu’nun önerisiyle politik bir hamle yaparak Kappadokia kralı Arkhelaos 

ile evlendi ve böylelikle Pontos’daki gücüne güç kattı (Sullivan, 1971: 120; 

Mitchell, 1995: 94; Kaya, 2005a: 181; Freely, 2010: 83). Bu bağlamda 

Roma’nın doğrudan kontrolü dışındaki topraklar göz önüne alındığında, 

Galatya Eyaleti’nden Fırat Nehri’ne uzanan geniş bir coğrafya –Pontos’tan 

Kilikya’ya kadar olan alan– bu iki güçlü hükümdarın egemenliği altına 

girmiştir. Arkhelaos ve Pythodoris arasında tesis edilen hanedan evliliği, iki 

krallığın siyasi gücünü konsolide ederken, Roma’nın Doğu politikasındaki 

stratejik rollerini de tahkim etmiştir. Bu yeni güç odağının omuzlarına yüklenen 

asli misyon; bir yandan Roma’nın vekili sıfatıyla yerel idareyi sürdürmek, diğer 

yandan ise Roma sınırları için tehdit oluşturan Parth yayılmacılığına set 

çekerek, stratejik öneme sahip Armenia Krallığı'nın Roma yörüngesinden 

kopmasını engellemek olmuştur. Kaynaklar bu dönemde bölgede herhangi bir 

olumsuz gelişmeden söz etmemesi, kraliçenin hâkimiyetinde toprakları 

sorunsuz şekilde yönettiğini gösterir. 

İmparator Tiberius devrinde (MS 14-37), Roma’nın Doğu politikasında 

köklü bir strateji değişikliğine gidildiği görülür. Kapadokya Kralı Arkhelaos’un 

vefatı (Kearsley, 2005: 101), İmparatorluk için bir dönüm noktası olmuş; 

Tiberius, selefi Augustus’un vizyonunu bir adım öteye taşıyarak bu kritik 

bölgeyi vasal statüsünden çıkarıp doğrudan Roma’ya bağlı bir eyalet 

(provincia) statüsüne dönüştürmüştür (Cass. Dio. LVII. 17. 7; ayrıca bk. 

Mitford, 1980: 1173). Bu hamle, Kapadokya’nın Roma idari mekanizmasına 

tam entegrasyonu anlamına gelmekteydi. 

Ancak Arkhelaos’un eşi Kraliçe Pythodoris’in yönettiği Pontos 

coğrafyasında durum farklı gelişmiştir. Roma, pragmatik bir yaklaşımla 

Pontos’u (Polemon Krallığı) ilhak etmek yerine, Pythodoris’in otoritesi altında 

“bağımlı krallık” olarak tutmayı tercih etmiştir (Magie, 1950: 494; Williams, 



107 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

2012: 357, dn. 23). Bu kararın arka planında iki temel stratejik neden 

yatmaktadır: Birincisi, Pontos halkının Roma’nın idari ve kültürel kodlarını 

(Romanizasyon) benimseyecek toplumsal olgunluğa henüz erişmemiş olması; 

ikincisi ise Part İmparatorluğu sınırında güçlü ve sadık bir tampon bölgeye 

duyulan askeri ihtiyaçtır. 

Pythodoris’in bölgedeki istikrarlı ve başarılı yönetimi, Roma nezdinde 

büyük bir prestij kazanmasını sağlamıştır. Bu güvenin somut bir diplomatik 

hamlesi olarak Roma, Pythodoris’in oğlu Zenon’u, doğunun en sorunlu 

bölgelerinden biri olan Armenia Krallığı’nın tahtına taşımıştır (Tac. Ann. II. 56; 

ayrıca bkz. Sullivan, 1980: 922-923; Berrett, 2001: 14; Levick, 1999a: 110; 

Edwell, 2008: 40). MS 18 yılında “Artaksias” tacını giyen Zenon’un bu göreve 

getirilmesi tesadüfi değildir; hem yerel dinamiklere hâkimiyeti hem de 

Polemon hanedanının bölgedeki nüfuzu, onu ideal bir aday yapmıştır. 

Zenon’un (Artaksias) hem anne hem de baba tarafından Hellenistik 

köklere sahip olması, Pompeius döneminden beri süregelen “Doğu’nun 

Batılılaştırılması” projesi için biçilmiş kaftan niteliğindeydi. Nitekim Zenon, 

17 yıl süren iktidarı boyunca bu beklentileri boşa çıkarmamış, bölgede barışı 

tesis etmiştir (Sullivan, 1980: 922-923; Shotter, 2005b: 52-53; Frye, 1984: 

237). Tarihsel perspektiften bakıldığında, anne ve oğulun (Pythodoris ve 

Zenon) eş zamanlı olarak Pontos ve Armenia tahtlarında oturmaları, Polemon 

ailesini Roma egemenliği altındaki en ayrıcalıklı ve güçlü hanedanlardan biri 

konumuna yükseltmiştir. Roma’nın bu denli geniş bir coğrafyayı tek bir ailenin 

inisiyatifine bırakması, o dönemde ender rastlanan bir siyasi imtiyazdır. 

Armenia Kralı Zenon-Artaksias’ın MS 35 yılındaki ölümü, Roma’nın 

Doğu sınırındaki hassas statükoyu bozan bir kırılma noktası oldu. Bölgede 

oluşan bu otorite boşluğunu, Roma’nın ezeli rakibi Part İmparatorluğu kendi 

lehine çevirmek istese de Roma’nın bölgeye müdahalesi gecikmedi.  Part 

tehdidinin bertaraf edilmesinin ardından Armenia’daki iktidar sorunu, 

Roma’nın dolaylı müdahalesiyle çözüldü. Roma’nın Kafkasya’daki sadık 

müttefiki İberya (Gürcü) Kralı Pharasmanes, kardeşi Mithradates’i Armenia’ya 

göndererek inisiyatifi ele aldı (Tac. Ann. VI. 36; ayrıca bk. Frye, 1984: 238 

vd.). Mithradates’in (MS 35-37) krallığını ilan etmesi, Tiberius yönetimi 

tarafından sessiz bir memnuniyetle karşılandı. İmparator, doğrudan askeri işgal 

yerine, bölgenin Roma yanlısı bir müttefik (vekalet) tarafından yönetilmesini 

pragmatik bir zafer olarak görüyordu. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 108 

 

Bu diplomatik ve askeri manevralar zinciri, Tiberius’un ömrünün sonuna 

kadar Doğu sınırlarında görece bir istikrar sağladı. Ancak Tiberius’un ölümünü 

takip eden süreçte, Doğu siyasetinin bir diğer kilit ismi olan Pontus Kraliçesi 

Pythodoris de MS 38 yılında hayata veda etti. Onun ölümüyle birlikte, yarım 

asra yaklaşan tecrübeli yönetim sona erdi ve krallığın idaresi torunu II. 

Polemon’a (MS 38-63) devredildi (Emir, 2023: 725). Bu taht değişikliği, 

Roma’nın vasal krallıklar politikasında yeni bir kuşağın ve yeni bir dönemin 

habercisiydi. 

II. Polemon MS 64 yılına kadar tahta kaldı. Ancak bu tarihte İmparator 

Nero’nun hükümdarlığı sırasında, General Corbulo’nun emriyle önemli bir 

idari düzenleme yapıldı. Bu düzenlemeyle, Marcus Antonius döneminden beri 

Polemon ailesinin kontrolünde olan Pontos’un doğu bölgeleri ile Armenia 

Minor toprakları, Roma İmparatorluğu’nun Galatia Eyaleti’ne katıldı. Bu yeni 

eyalet, Pontos Polemoniacus (Polemon’un Pontosu) adıyla anılmaya başlandı 

(Eut. VII.14.Ayrıca bk. Jones, 1998, s.171).  

Strabon’un (XII. 8. 29) kayıtlarına göre, kraliçe Pythodoris öldüğünde 

hayatta olan iki oğlu ve bir kızı vardı. Bu çocukların en büyüğü olan Zeno-

Artaksias, yukarıda ifade edildiği üzere Armenia tahtına oturdu ve 16 yıl 

boyunca ülkesini barış içinde yönetti. Kraliçe’nin tek kızı Antonia Tryphaena 

ise Trakya Kralı VIII. Kotys ile hayatını birleştirdi ve bu evlilikten beş 

çocukları oldu. Bu evlatlardan ikisi, dönemin önemli krallıklarıyla bağlarını 

güçlendirdi: Kızları II. Pythodoris, Trakya Kralı Rhoimetakhes ile evlenerek 

kraliyet ailesinin bir parçası oldu. Bir diğer kızı da Bosporos Kralı Aspurgus ile 

evlenerek krallıklar arası ittifakları pekiştirdi. Pythodoris'in ikinci oğlu, yani 

üçüncü çocuğu olan IX. Kotys, MS 47 yılına dek Armenia Minor Kralı unvanını 

taşıdı. 

Strabon’un aktardığı bilgiler, Roma İmparatorluğu’nun Pontos’ta hüküm 

süren Kraliçe Pythodoris’in hem kendi döneminde hem de sonraki kuşaklarda 

etkili bir hanedanlık kurduğunu ortaya koymaktadır. Pythodoris, iki oğlu ve bir 

kızı aracılığıyla bölgesel krallıklarla stratejik bağlar kurarak önemli bir siyasi 

figür haline gelmişti. Öyle ki Kraliçe’nin büyük oğlu Zeno-Artaksias, 

İmparator Nero döneminde Armenia tahtına yükselmiş ve on altı yıl boyunca 

bu önemli krallığı istikrarlı bir şekilde yöneterek Roma’nın doğudaki çıkarları 

için kritik bir denge unsuru olmuştur. Kraliçe’nin tek kızı Antonia Tryphaena 

ise Trakya Kralı VIII. Kotys ile evlenerek beş çocuk dünyaya getirmiştir 



109 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

(Sullivan, 1980: 922 vd.). Bu evlilikler, Pythodoris’in ailesinin nüfuzunu 

Trakya’ya kadar genişletmesine olanak tanımıştır. Tryphaena’nın kızlarından 

II. Pythodoris’in Trakya Kralı Rhoimetakhes ile diğer bir kızının ise Bosporos 

Kralı Aspurgus ile evlenmesi, Pythodoris hanedanının Karadeniz çevresindeki 

krallıklarla kurduğu güçlü ittifakları gözler önüne sermektedir. Son olarak, 

Pythodoris’in küçük oğlu IX. Kotys’in MS 47 yılına kadar Armenia Minor 

Kralı olarak görev yapması, ailenin stratejik coğrafi konumu ve Roma ile olan 

ilişkilerinin derinliğini göstermektedir. 

SONUÇ 

Kraliçe Pythodoris’in hayatı ve hüküm sürdüğü dönem, antik Pontos’un 

karmaşık siyasi coğrafyasında, Roma İmparatorluğu’nun doğu politikaları ve 

yerel hanedanların stratejik manevralarının kesişim noktasını temsil 

etmektedir. Strabon’un kıymetli kayıtları ve diğer antik kaynakların ışığında 

yapılan bu çalışma, Pythodoris’in sadece bir kraliçe olmanın ötesinde, bölgesel 

güç dengelerinde aktif rol oynayan, zeki ve deneyimli bir devlet kadını 

olduğunu net bir şekilde göstermektedir. 

Pythodoris, I. Polemon ile yaptığı evlilikle Pontos Krallığı’nın başına 

geçişinden itibaren, özellikle eşinin beklenmedik ölümünden sonra sergilediği 

liderlik vasıflarıyla dikkat çekmiştir. Augustus’un güvenini kazanması ve kendi 

başına hüküm sürmesi, onun sadece siyasi bir figür değil, aynı zamanda idari 

yetenekleri yüksek bir yönetici olduğunu kanıtlamıştır. Diospolis’i krallık 

merkezi yapması ve Kappadokia Kralı Arkhelaos ile yaptığı stratejik evlilik, 

Pythodoris’in krallığının gücünü pekiştirerek, Galatia’dan Fırat’a uzanan geniş 

bir bölgenin Pontos ve Kappadokia krallıklarının ortak hâkimiyeti altına 

girmesini sağlamıştır. Bu, Roma’nın doğudaki Parth yayılımını kontrol altında 

tutma ve Armenia'daki etkisini sürdürme politikasında Pythodoris’e ne denli 

güvendiğini göstermektedir. 

Kappadokia’nın eyalet haline gelmesiyle Pontos’un Roma'ya bağlı son 

vasal krallığı olarak varlığını sürdürmesi, Pythodoris’in yönetimindeki 

toprakların kendine özgü yapısı ve Roma’nın bölgedeki stratejik ihtiyaçlarının 

bir sonucuydu. En önemlisi, Kraliçe Pythodoris’in oğlu Zenon-Artaksias’ın 

Armenia’nın tahtına geçirilmesi, Pontos ve Armenia arasında güçlü bir aile 

bağının oluştuğunu ve Polemon hanedanının bölgedeki nüfuzunun zirveye 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 110 

 

ulaştığını göstermektedir. Zenon-Artaksias’ın on altı yıllık başarılı yönetimi, 

Pythodoris’in ailesinin Roma'nın doğu politikalarındaki rolünü pekiştirmiştir. 

Kraliçe Pythodoris'in soyundan gelen çocukları ve onların yaptığı 

evlilikler, hanedanın Trakya’dan Karadeniz’e uzanan geniş bir coğrafyada 

stratejik ittifaklar kurduğunu ve Roma’nın bölgedeki çıkarlarına hizmet ettiğini 

ortaya koymaktadır. Antonia Tryphaena’nın çocukları aracılığıyla Trakya ve 

Bosporos Krallıkları ile kurulan bağlar, Pythodoris hanedanının ne denli geniş 

bir siyasi ağa sahip olduğunu vurgulamaktadır.  

Netice itibarıyla, Kraliçe Pythodoris, sadece Pontos’un değil, tüm 

Anadolu'nun antik dönem siyasi tarihinde iz bırakmış, Roma 

İmparatorluğu’nun bir müttefiki olarak bölgesel istikrarın sağlanmasında kritik 

bir rol oynamıştır. Onun liderliği ve hanedanının stratejik evlilikleri, Roma’nın 

doğu politikalarının nasıl şekillendiğini ve yerel yöneticilerin imparatorluk 

siyasetindeki önemini anlamak için değerli bir vaka çalışması sunmaktadır. 

Pythodoris’in mirası, antik dünyadaki kadın yöneticilerin etkisini ve siyasi 

zekâsını gösteren parlak bir örnektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

KAYNAKÇA 

Antik Kaynaklar 

App. Mithr. (=Appianus, Rhomaika). Appianus, Appian’s Roman History, 

with an English translation by H. White I-IV, Harvard University Press, 

London, Cambridge, Massachusetts 1912-1913. 

Cass. Dio (=Cassius Dio, Rhomaika). Cassius Dio, Roman History, with 

an English translation by E. Carry I-IX, Harvard University Press, 

London, Cambridge, Massachusetts 1914-1927. 

Eutr. (=Eutropius, The Breviarium ab Urbe Condita of Eutropius). Eutropius, 

Roma Tarihinin Özeti, (Çev. Çiğdem Menzilçioğlu), Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2007. 

Hdt. (=Herodotos, Historiae). Herodotos, Herodot Tarihi, (çev. Müntekim 

Ökmen), 2. Baskı, Sosyal Yayınlar, İstanbul, 2004. 

Memnon (=Memnon). Memnon, Herakleia Pontike Tarihi (Περι 

Ηρακλειασ), Hellence Aslından Çeviri ve Notlar: Murat Arslan, Odin 

Yayıncılık, İstanbul 20047. 

Sall. Hist. (=Sallustis, Histories). Sallustius, Sallust, with an English 

Translation by J.C. Rolfe, Harvard University Press, London, 

Cambridge, Massachusetts 1921.  

Strab. (=Strabon, Geographika). Strabo, The Geography of Strabo, with an 

English translation by H. L. Jones I-VIII, Harvard University Press,  

London and New York (1917-1932). 

Tac. ann. (Tacitus, Annales). Tacitus, Annals: The Reigns of Tiberius, 

Claudius, and Nero, translated by J. C. Yardley, with an Introduction and 

Notes by Anthony A. Barrett, Oxford University Press, Oxford and New 

York 2008. 

 

Modern Kaynaklar 

Arslan, Murat (2000), Antik Çağ Anadolu’nun Savaşçı Kavmi Galatlar, 

İstanbul: Ark. Sanat. 

______. (2007). Romanın Büyük Düşmanı Mithridates VI Eupator, İstanbul: 

Odin Yayıncılık. 

Barrett, A., Anthony (2001), Caligula: The Corruption of Power, London and 

New York: Routledge. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 112 

 

______ (2002), Livia: First Lady of Imperial Rome, New Haven & London: 

Yale University Press. 

Bowersock, W. G. (1966), Augustus and Greek World, 2. Baskı, Oxford: 

Clarendon Press. 

Dönmez, Ş. (2007). “The Achaemenid Impact on the Central Black Sea 

Region”. (Ed.: İnci Deleman). The Achaemenid Impact on Local 

Populations and Cultures in Anatolia - Sixth-Fourth centuries B.C. 

Papers presented at the International Workshop Istanbul 20-21 May 

2005, İçinde (s. 107-116). İstanbul: Türkish Institute of Archaeology. 

Edwell, M. P. (2008), Between Rome and Persia: The Middle Euphrates, 

Mesopotamia and Palmyra under Roman Control, London and New 

York: Routledge. 

Hanslik, R. (1963), “Pythodoris”, RE, XXIV, cols. 581-585. 

Huzar, Eleanur Golitz (1978), Mark Antony: A Biography, Minneapolis: 

University of Minnesota Press. 

Fletcher, W. G. (1939), “The Pontic Cities of Pompey the Great”, Transactions 

and Proceedings of the American Philological Association, 70, 17-29. 

Freely, J. (2010), Children of Achilles: The Greeks in Asia Minorsince the Days 

of Troy, London and New York: I.B.Tauris & Co. Ltd. 

Jacobs, B. (1994). Die Satrapienverwaltung im Perserreich zur Zeit Darius’ 

III. Beihefte zum TAVO: Reihe B, Geisteswissenschaften Nr. 87, 

Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag. 

Jones, AHM. (1998). (1998), The Cities of the Eastern Roman Provinces, 

Oxford: Oxford Universty Press 

İnan, fatih (2023). “Yazılı ve Arkeolojik Kaynaklar Işığında Doğu 

Karadeniz’de Aḫamenid İdaresi”, The Journal of Academic Social 

Science Studies, 97, 289-304. 

Kaya, M. A. (2005), Anadolu’daki Galatlar ve Galatya Tarihi, İzmir: İlya 

Yayınevi. 

Kearsley, R. A (2005), “Women and Public Life in Imperial Asia Minor: 

Hellenistic Tradition and Augustus Ideology”, AWE, 4 (1), 98-121. 

Levick, Barbara (1999), Tiberius: The Politician, London and New York 

Magie, David (1950), Roman Rule in Asia Minor to the End of the Third 

Century After Christ I-II, Princeton, New Jersey 



113 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Minns, Hovell Ellis (1913), Scythians and Greeks: A Survey of Ancient History 

and Archaeology on the North Coast of the Euxine from the Danube to 

the Caucasus, London and New York: Cambridge University Press.  

Mitford, B.T. “Cappadocia and Armenia Minor: Historical Setting of the Limes”, 

ANRW, II, 7.2, 1170-1228. 

Minns, Hovell Ellis (1913), Scythians and Greeks: A Survey of Ancient History and 

Archaeology on the North Coast of the Euxine from the Danube to the 

Caucasus, London and New York: Cambridge University Press. 

Olbrycht, M. J. (2009). “Mithridates VI Eupator and Iran”, Jakob Munk Højte 

(Ed.), Mithradates VI and the Pontic Kingdom, (Black Sea Studies 9, The 

Danish National Research Foundation’s Centre for Black Sea Studies), 

içinde (163-190), Denmark: Aarhur University Press. 

Olshausen, E. (1980), “Pontos und Rom (63 v. Chr.-64 n. Chr.)”, ANRW, II 7.2, 

903-912. 

Saprykin, S. Ju [Saprıkin, S. Yu] (2002), Bosporskoe Tsartsvo na rubeje dvuh 

epoh, Moskva: Nauka. 

Schürer, E. (1973), The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ 

(175 B.C.-A.D. 135) I, a new English translation version revised and 

edited by G. Vermes and F. Millar, Edinburg: Clark Ltd. 

Seager, Robin (2005), Tiberius, Oxford and New York: Blackwell Publishing. 

Sherk, K. R. (1980), “Roman Galatia: The Governors from 25 B.C. to A.D. 

114”, ANRW, II, 7/2, 954-1052. 

Shotter, David, (2005), Tiberius Caesar, London and New York:  Routladge. 

Sullivan, D. Richard (1980), “Dynasty in Pontus”, ANRW, II. 7. 2, 913-930. 

Williams, T. B. (2012), Persecution in 1 Peter: Differentiating and 

Contextualizing Early Christian Suffering, Leiden and Boston: Brill. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 114 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

 

 

 

 

 

 

BÖLÜM VI 

OCAK ÇORBACISI: YENİÇERİ, ACEMİ OCAKLARINDA 

ORTA VE BÖLÜK KUMANDANLIĞININ ROLÜ 

Dr. Merve AKBULUT GÜLER1 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078455 

 

 

 

 

  

 

 

 

 
1 Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi,  Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Van, Türkiye. 

merveguler2205@gmail.com, orcid id: 0000-0002-7740-4164. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

GİRİŞ 
Osmanlı Devleti’nin askerî teşkilatı, kuruluşundan itibaren hem iç 

güvenliği sağlamak hem de fetih faaliyetlerini yürütmek amacıyla sürekli 

olarak geliştirilmiş ve dönemin şartlarına göre şekillenmiştir. Kapıkulu, tımarlı 

sipahiler ve sınır birlikleri gibi farklı sınıflardan oluşan bu sistem, hem merkezî 

otoritenin denetiminde hem de taşra bölgelerinde devletin etkinliğini 

sürdürmesini sağlamıştır. Özellikle kapıkulu ocakları, padişahın muhafızlığı ve 

fetihlerde etkin güç sağlama işleviyle devletin askerî yapısının merkezi unsuru 

olmuştur. 

Yeniçeri Ocağı, Osmanlı askerî teşkilatının en önemli unsurlarından biri 

olarak hem savaşlarda etkin bir güç hem de devletin merkezî otoritesini temsil 

eden bir sembol hâline gelmiştir. Bununla birlikte, Yeniçeri Ocağı’nın 

kuruluşuna dair kesin bir tarih vermek güçtür; zira ocağın belirli bir süreç 

içerisinde teşekkül ettiği anlaşılmaktadır. Orhan Bey dönemi (1324-1362), 

fetihlerin artmasıyla birlikte daha fazla askere duyulan ihtiyacın belirginleştiği 

bir dönem olmuştur. Bu ihtiyacın karşılanması amacıyla savaş esirlerinden 

yararlanıldığı görülmektedir. Söz konusu dönemde yaya ve müsellem adı 

verilen askerî sınıflar, sefer zamanlarında ücret almakta; barış dönemlerinde ise 

memleketlerine dönerek ziraat işleriyle meşgul olmaktaydılar. Ancak artan 

fetihler karşısında bu askerlerin yetersiz kalması ve disiplin sorunlarının ortaya 

çıkması, yeni bir askerî yapılanmanın zorunluluğunu gündeme getirmiştir 

(Beydilli, 2013: 450).  

Bu çerçevede, Osmanlı Devleti kalıcı, disiplinli ve doğrudan merkeze 

bağlı bir ordu teşkil etme arayışına girmiş; bu arayışın sonucu olarak devşirme 

sistemi ve bu sistemle bağlantılı kapıkulu ocakları, özellikle de Yeniçeri Ocağı, 

giderek kurumsal bir hüviyet kazanmıştır. 

Sultan II. Mehmed’in 1453’te İstanbul’u fethetmesiyle birlikte Yeniçeri 

Ocağı, klasik dönem özelliklerini kazanmaya başlamıştır. Devşirme sistemi 

aracılığıyla seçilen 8-18 yaş aralığındaki sağlıklı çocuklar, yeniçeri ağası 

tarafından toplanarak İstanbul’a getirilir; burada Müslüman yapılır ve sünnet 

ettirilirlerdi. Eğitim süreçlerini tamamlayan bu çocuklar, Acemi Ocağı’na 

kaydedilir ve kendilerine “acemi oğlanı” denilirdi. Bu statüdeki kişilere günde 

bir akçe yevmiye bağlanırdı. Devşirme çocuklarının Anadolu ve Rumeli’deki 

Müslüman-Türk ailelerin yanına gönderilerek hem dil hem kültür açısından 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 118 

 

eğitildikleri, aynı zamanda kaçmalarının da bu yolla önlendiği ifade 

edilmektedir (Elibol, 2009: 23-24; Özcan, 1994: 254).  

Kapıkulu ocakları, tamamen padişaha bağlı askerî birlikler olarak hem 

padişahın muhafızlığını sağlamak hem de fetihlerde etkin bir güç olmakla 

görevlendirilmiştir. Yeniçeriler, tımarlı sipahilerden farklı olarak ateşli 

silahların kullanımında uzmanlaşmış ve savaşlarda önemli roller 

üstlenmişlerdir. XVI. yüzyılda İstanbul dışındaki garnizonlarda görevli 

yeniçerilere ek gelir sağlayacak vecibeler verilmiş, bazı şehirlerde ise “yasakçı” 

adı verilen görevliler bulundurulmuştur. Yasakçılar, yeniçeriler arasından 

seçilmekte ve şehirlerin giriş-çıkışlarını kontrol etmekle sorumlu 

olmaktaydılar. 

XVII. yüzyıldan itibaren Yeniçeri Ocağı’nın infisad (bozulma) ve 

tedenni (gerileme) sürecine girdiği görülmektedir. Bu bozulmanın başlıca 

nedenleri arasında yeniçerilerin askerlik dışı işlerle meşgul olmaları, evlenip 

aile kurmaları ve devşirme sisteminden giderek uzaklaşmaları yer almaktadır. 

XVIII. yüzyılın son çeyreğinde yaşanan gelişmeler (Küçük Kaynarca 

Antlaşması, Kırım’ın Rusya tarafından ilhakı, Ziştovi ve Yaş Antlaşmaları) 

yeniçeri ordusunun askerî prestijini zayıflatmış; bu durum devletin yeniden 

yapılandırma ihtiyacını da gündeme getirmiştir. Artan isyanlar ve sık sık 

yaşanan padişah değişiklikleri, ocağın tarih sahnesindeki rolünü olumsuz yönde 

etkilemiş ve nihayet 14 Haziran 1826’daki Vaka-i Hayriye ile Yeniçeri Ocağı 

fiilen ortadan kaldırılmıştır (Beydilli, 2013: 461-462).  

Bu bağlamda çalışma, Osmanlı askerî hiyerarşisi içinde çorbacı 

ünvanının rolünü ve işlevini tarihsel süreç içerisinde incelemeyi 

amaçlamaktadır. Başta Başbakanlık Osmanlı Arşivinde yer alan arşiv belgeleri 

ve tetkit serlerden yararlanılarak, çorbacıların görev ve statüsü ile Yeniçeri 

Ocağı’nın işleyişine dair literatüre özgün katkılar sunulması hedeflenmektedir. 

Bölüm, öncelikle Yeniçeri Ocağı’nın kuruluşu ve askerî işleyişini ele almakta; 

ardından çorbacı ünvanının ocağın iç hiyerarşisindeki yeri, görevleri ve askerî 

kariyer üzerindeki etkilerini tartışmaktadır. 

1. OCAK ÇORBACILARI 

Çorbacı, Osmanlı Devleti’nin temel askerî kuvvetlerinden olan Acemi 

Ocağı ve Yeniçeri Ocağı’ndaki bölük veya orta kumandanlarına verilen bir 



119 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

ünvandı2 (Özcan, 1992: 324-325). Başbakanlık Osmanlı Arşiv belgelerinde de 

bu ünvan “çorbacı” şeklinde geçmektedir (BOA, C. AS. 76/3579; BOA. AE. 

SMST. III. 130/10162; BOA. C. AS. 152/6722; BOA. C. AS. 452/18848).   

Osmanlı mutfak kültüründe çorba, her sofranın vazgeçilmez bir unsuru 

olup özellikle yeniçerilerin günlük yemeklerinin başında yer alırdı. “Divan-ı 

Hümayun” toplantılarının yapıldığı günlerde ikram edilen kahvaltı çorbası ise 

sembolik bir anlam taşımaktaydı. Yeniçerilerin bu çorbayı içip içmemeleri, 

devlet idaresinden memnuniyet ya da memnuniyetsizliklerinin bir göstergesi 

olarak yorumlanmıştır. Ancak incelenen belgelerde bu duruma ilişkin açık bir 

kayda rastlanmamıştır. Muhtemelen yeniçerilerin her sabah içtikleri bu çorbaya 

atıfla, Acemi ve Yeniçeri ocaklarının bölük kumandanlarına “çorbacı” ünvanı 

verilmiştir. Yeniçeri birlikleri “orta” (bölük) adıyla anılmış ve bu birliklerin 

kumandanlarına genellikle “çorbacı” denilmiştir. Bu ünvan, ocak teşkilatında 

hem ağa bölükleri hem de cemaat ortaları subayları için yaygın bircimde 

kullanılmıştır. Zamanla ocak yapısının genişlemesiyle birlikte orta sayısı 

artmış; Kanuni Sultan Süleyman döneminde 165’e ulaşmış, daha sonra 196’da 

sabitlenmiştir3. I. Mahmud devrinde (1730-1754) bu sayı 199 olarak 

kaydedilmiştir.  

 
2 “17 numaralı bölüğe çorbacı bölüğü denilir ve bunlar çadırlarını sultanın çadırının karşısında 

kurmaktadırlar ve sultan bu çadırlar arasından geçerek kendi çadırına gelir ki bu sırada bu 

bölük efradı ellerini göğüslerine koyarak selam verirler. Çorbacılar bizim yüzbaşılardan şununla 

fark edilir ki anlar madunları hakkında her suretle bir hüküm ve ceza vermek hakkını haiz 

değildirler” Marsilli, G. 1934, Osmanlı İmparatorluğunun Zuhur ve Terakkisinden İnhitabı 

Zamanına Kadar Askeri Vaziyeti,  Çev. Kaymakam Nazmi, Büyük Erkânıharbiye Matbaası, 

Ankara, 80-81. 
3 “Osmanlı Devleti’nin askerî teşkilatını yazan bütün eserler 196 orta ve bölük olan Yeniçeri 

Ocağı’nı yaya beyler (cemaat), sekban ve ağa bölükleri (bölüklüler) diye 3 kısım olarak 

göstermekte iseler de bunların hangi tarihlerde ve ne suretle teşkil edildiklerini yazmazlardı. 

Hâlbuki Ocağın tekâmül seyrini takip etmek ve her asırdaki yeniçeri teşkilatı ve yeniçeri 

kuvvetleri hakkında bir fikir hâsıl eylemek için bunun bilinmesine lüzum vardır. Mehazlerimizden 

biri olan Kavânin-i Yeniçeriyan ile bazı tarihi kayıtlara göre ilk defa Osmanlı ordusuna 1000 

kadar yeniçeri alınmış ve bunların 100 kişisine zabit olarak yaya başı tayin edilmiş. Ocağın ilk 

ortaları olan yeniçeri yaya bölüklerine daha sonradan cemaat adı verilerek tedricen artan yaya 

ortaları yani bölükleri yüz bire kadar çıkmıştı. Cemaat ortalarının altmış beşinci ortası olan 

sekbanlar ve seymenler 34 orta idi; sekbanların ilk devirlerdeki orta adetleri malûm değildir. 

Hükümdarın av yapması için vücuda getirilmiş ve evvelleri müstakil bir ocak iken XV. yüzyılın 

ortasında yeniçerilere ilhak edilmişlerdir. Bölükler veya ağa bölüklerinin ihdası ise XV. asrın 

sonlarındadır; buda teşkil edildiği zaman her bölüğe 50 kişiden mürekkep olarak 60 kişilik bir 

orta idi. O halde yeniçeri orta ve bölüklerinin heyet-i umumiyesi 196 orta ve bölükten terekküp 

ediyordu. Bazı eserlerde bu ortaları, üç kısımdan başka yine cemaat ortalarının içinde bulunan 

çeşitli bölüklerin varlığından da bahsedilmektedir” Uzunçarşılı, İ. H. 1988, Osmanlı Devleti 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 120 

 

Yeniçeri teşkilatında görevli çorbacılar, yalnızca askerî bir hiyerarşinin 

değil, aynı zamanda idarî bir düzenin de önemli unsurlarıydı. Ocağın iç 

teşkilatında her bir rütbenin belirli bir işlevi bulunmakta; bu yapı, Osmanlı 

ordusunun disiplinini ve sürekliliğini sağlamaktaydı. Çorbacı ünvanı, özellikle 

orta ve bölük kumandanları için kullanılmış olup, Yeniçeri Ocağı’nın 

işleyişinde kilit bir görev üstlenmiştir. 

Yeniçeri Ocağı’nın kul kethüdası (Özcan, 2019: 89-90), zağarcıbaşı 

(Özcan, 2013: 776), samsoncubaşı (saksoncubaşı) (Özcan, 2019: 451-452), 

turnacıbaşı (Özcan, 2012: 428), haseki, muhzır ağa, kethüda yeri ve başçavuş 

gibi yüksek rütbeli zabitlerine “ocak ağaları”, “katar ağaları”, “sanadid-i 

bektaşiyan” veya “ağayan-ı bektaşiyan” denilirdi. Buna karşılık çorbacı ünvanı, 

genellikle daha alt kademelerdeki orta ve bölük kumandanları için 

kullanılmıştır. 

Çorbacı ünvanının çeşitli kullanımlarına ilişkin örnekler, dönemin 

belgelerinde açık biçimde görülmektedir. Örneğin, 54. ağa bölüğünün 

kumandanı “çorbacı” olmakla birlikte, bu bölüğün çorbacısına talimhanecibaşı 

ünvanının verildiği anlaşılmaktadır (Uzunçarşılı, 1998: 155-156). 

Talimhanecibaşı, 54. bölüğün kumandanı olup ok talimini bilmeyen yoldaşlara 

ok atmayı öğretirdi. Bu kişiler ok, yay ve kalkan taşıma imtiyazına sahipti. 

Selanik kadısına gönderilen “Talimhanecibaşı İbrahim’in çuka hizmetine ve 

yeniçerilere zabit tayini” (BOA, A.DVNS. MHM. d. 81) konulu belge, bu 

ünvanın varlığını doğrulamaktadır. Diğer taraftan Dergâh-ı Ali yeniçerileri 54. 

ağa bölüğüne ilişkin mevacip kayıtlarında (BOA, MAD. d. 17178) çorbacı 

ünvanı doğrudan zikredilmemekte, bunun yerine bölüğe bağlı çorbacı 

yardımcısı olan yamaklardan bahsedilmektedir. Bu durum, bazı kayıtlarda 

çorbacıların doğrudan adlarının geçmemesi ve idarî görevlerinin yardımcı 

unsurlar üzerinden izlenmesi nedeniyle terminolojik farklılıkların ortaya 

çıkabildiğini göstermektedir. 

Benzer şekilde, 42. bölüğün çorbacısına avcıbaşı denilirdi. Avcıbaşı, 

tüfek talimi yaptıran askerî efratın başında bulunur ve eğitimden sorumlu 

olurdu. Belgelerde, Yeniçeri Ocağı ortalarında 30 “avcılar çorbacısı”ndan 

bahsedildiği görülmektedir (BOA, C. DH. 1/44). Çorbacılığa ehil olmayan 

 
Teşkilatından Kapıkulu Ocakları I Acemi Ocağı ve Yeniçeri Ocağı, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara, 155-156.     



121 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Dergâh-ı Ali Top Arabacıları Ocağı’nın 11. ve 12. bölük çorbacıları Hasan 

Taşköprü ve İbrahim Abdullah, yevmiyeleriyle birlikte 42. bölüğe 

nakledilmişlerdir. Yine, 42. bölükte görev yapan Çorbacı Mehmet Mustafa’nın 

hizmet süresini tamamladığına dair kayıtlar da mevcuttur. İncelenen belgelerde, 

42. bölükte görevli kişilerin “avcı” değil doğrudan “çorbacı” olarak anıldığı 

dikkati çekmektedir. 

Yukarıda bahsi geçen her iki ocağın orta ve bölük kumandanlarına 

yayabaşı ya da serpiyadegan, ağa bölüklerinin çorbacılarına ise bölükbaşı adı 

verilmekteydi. Örneğin, “Şam çorbacılarından bölükbaşı Mustafa’nın, Safed 

zabiti Mehmet Ağa’dan tahsil ettiği parayı Şam hazinesine teslim edeceği” 

(BOA, TSMA. E. 1069/24) ve “Süleyman Paşa ile Estergon’da Yeniçeri Ağası 

Süleyman’a; yeniçeri ağası ve çorbacı bölükbaşlarına verilen zahirenin temini” 

(BOA, A.DVNS. MHM. d. 77) konulu belgeler, bu ünvanların kullanımına dair 

açık örneklerdir. 

Ordunun üst rütbeli orta kumandanlarına başyayabaşı, kıdemli bölük 

kumandanlarına ise başbölükbaşı denilirdi. Daha alt düzeydeki zabitler cemaat 

ortalarında oda kethüdası, ağa bölüklerinde ise odabaşı olarak anılırdı. 

Çorbacılığa neferlikten başlayan askerler, belirli bir kıdeme ve başarılara göre 

terfi eder, hatta zamanla yeniçeri ağalığına kadar yükselebilirdi. Çorbacılar, 

bölük veya ortalarında bulunmadıkları durumlarda görevlerine “odabaşılar” 

nezaret ederdi. 

Acemi Ocağı’nda toplam 31 çorbacı bulunurdu. Bunlardan sonuncusu 

aynı zamanda ocağın kâtibi olarak görev yapardı. En kıdemli çorbacıya 

başyayabaşı veya başçorbacı denilirdi ve bu kişiler, Gelibolu Acemi Ocağı’nın 

ağası sayılırdı. Acemi Ocağı çorbacılarından terfi edenler, “tımarlı sipahi” veya 

Yeniçeri Ocağı’nda “yayabaşı” olurlardı (Özcan, 1993: 370). 

Sonuç olarak, çorbacılar Osmanlı askerî teşkilatında bölük veya orta 

kumandanı konumundaydılar. Cemaat ortalarında yayabaşı, ağa bölükleriyle 

sekbanlarda ise bölükbaşı adlarıyla anılmışlardır. Çeşitli isimlerle ifade edilen 

bu rütbeler arasında kethüda bey, zağarcıbaşı, saksoncubaşı, turnacıbaşı, 

başçavuş gibi yüksek rütbeli zabitler de yer almakta, ancak bunlar “çorbacı” 

değil “ocak ağaları”, “sanadid-i bektaşiyan” veya “ağayan-ı bektaşiyan” olarak 

adlandırılmaktaydı. Bu yapı dışında kalan ocak zabitleri için yayabaşı ve 

bölükbaşı isimleri kullanılmaktaydı. Bazı belgelerde ise çorbacılara subaşı 

ünvanının da verildiği görülmektedir (Uzunçarşılı, 1988: 234). 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 122 

 

2. ÇORBACILARIN OSMANLI ASKERÎ 

TEŞKİLATINDAKİ YERİ 

Çorbacılar, Osmanlı ordusunda yalnızca birer orta veya bölük komutanı 

olmanın ötesinde, ordunun günlük işleyişinde hayati roller üstlenmişlerdir. 

Seferlerde ve barış zamanında farklı sorumluluklar alarak iaşe temininden 

mühimmat taşımacılığına, kalelerde düzenin sağlanmasından toplumsal 

güvenliğin korunmasına kadar geniş bir görev yelpazesinde etkin olmuşlardır. 

Bu bölümde, çorbacıların kıyafet ve rütbe özelliklerinden başlayarak görev 

dağılımları, fonksiyonları ve iaşe hizmetlerindeki rollerine kadar Osmanlı 

askerî teşkilatındaki yerleri ayrıntılı biçimde ele alınacaktır. 

 

2.1. Kıyafet ve Rütbe Unsurları 

Çorbacılar, görevlerini ve ünvanlarını görsel simgeleriyle de yansıtırdı. 

Başlarına kemhadan yapılmış “çorbacı keçesi” veya “çorbacı üsküfü” denilen, 

alt kısmı dar üstü geniş bir börk takarlardı. Bu serpuş, görev ünvanına göre 

farklı detaylara sahipti; “yayabaşı keçesi” olarak da bilinen serpuşun payanları 

sırmalı olup üzerinde bir sorguç bulunurdu4. En makbul yayabaşı sorguçları 

turna tüyünden yapılırken, bölükbaşlarının sorguçları genellikle balıkçı 

tüyünden olurdu. Bazı kaynaklarda, çorbacıların başlıkları için “kalafat” tabiri 

de kullanılmıştır. Bu giysiler, sadece birer aksesuar değil, aynı zamanda 

çorbacıların askerî statüsünü ve hiyerarşideki yerini görsel olarak da ifade eden 

unsurlar olmuştur.  

Kıyafetleri genel olarak al çuhadan yapılmış cübbe, ince mintan, şalvar 

ve sarı mest pabucun yanı sıra, bellerine sardıkları şal kuşaktan oluşurdu. 

Belgelerde, çorbacıların giyimlerine dair doğrudan ayrıntılı bilgiler sınırlı 

olmakla birlikte, kimi kayıtlar bu konuda önemli ipuçları sunar. Örneğin, 

Moskof sefirleri üzerine atanan Çorbacı Abdurrahman Ağa’ya kullarına 

giydirilmek üzere “defai libas olunan iki muş kuşaklık verilmiş has muhasır hilat”tan 

 
4 “Çorbacıların börkü doğru keçedir, yeniçerilerin eğridir. Çorbacıların giydiği doğru keçenin 

üzerinde süpürge sorguç vardır. Yıldırım Bayezid Han zamanında, Karamanoğlu hain olup, 

üzerine varıp, ele geçirip, birkaç yayabaşı ile birlikte Hacı Bektaş Veli Hazretlerinin türbesini 

ziyaret ettiklerinde; deve kuşu tüyünden bir demeti süpürge yapıp, mezarlarını onunla 

süpürürlerdi. O çorbacıların birisi o süpürgeyi alıp, uğur getirsin diye başına takınca, öyle bir 

süs oldu ki diğer çorbacılarda o tüyden getirtip, o süpürge şeklinde bağlatıp, üsküfün üzerine 

geçirdiler, o andan bu ana değin giyerler” Toroser, T. 2011, Kavanin-i Yeniçeriyan, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 58-59. 



123 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

bahsedilmektedir (BOA, İE. HLT. 4/378). Yine bir başka belgede, Yeniçeri 

Ocağı ve top arabacıları ortalarına “çorbacılarıyla bir ortanın neferat ve zabitanına 

diktirilen elbise esmanı” şeklinde ifadeler yer almaktadır (BOA, C.AS. 

109/4926). Benzer biçimde, Dergâh-ı Âli yeniçerileri çorbacı ağası için 

hazırlanacak hilatın satın alınmasına dair kayıt da mevcuttur (BOA, AE. 

SAMD. III. 123/12119). Bu kayıtlar, çorbacıların hem görev hem de 

kıyafetleriyle askerî hiyerarşide önemli bir konumda olduklarını 

göstermektedir. 

Yeniçeri Ocağı’nın ilerleyen dönemlerinde hiyerarşik yapı ve kurumsal 

geleneklerde dönüşümler yaşanmış; “çorbacı” ünvanının zamanla “orta ağa” 

tabiriyle yer değiştirdiği, 1826’da Ocağın kaldırılmasının ardından ise bu 

ünvanın tarih sahnesinde görünürlüğünü büyük ölçüde kaybettiği 

anlaşılmaktadır (Özcan, 1993: 369-370). Buna rağmen topçu ve arabacı 

bölükleri bir süre daha eski ocak kaideleriyle adlandırılmaya devam etmiş, 

zabitleri de bu eski ünvanlarla anılmıştır. Ancak Tophane Nazırı es-Seyyid 

Ahmed’in mührüyle düzenlenen belgede, bu isimlerin Asakir-i Mansure 

düzenine uygun biçimde değiştirilmesi, “orta” ve “çorbacı” gibi adların 

kaldırılması ve yerine yeni düzenin ıslahatına uygun ünvanların getirilmesi 

gerektiği belirtilmiştir (BOA, HAT. 589/28938). 

 

2.2. Çorbacıların Türleri ve Hiyerarşik Yapı 

Fâtih Sultan Mehmed döneminden itibaren gelişen askerî teşkilat yapısı 

sonucunda, Yeniçeri Ocağı’ndaki 196 orta üç ana grupta toplanmıştır (Beydilli, 

2013: 455). Bu yapı çerçevesinde çorbacılar da genel olarak üç gruba 

ayrılmaktaydı: 

Acemi Oğlan Çorbacıları, Acemi Oğlanlar Ocağı’nın düzeninden 

sorumlu idiler. Başlarında bir ağa bulunur ve bu görevli “Gelibolu Ağası” 

olarak anılırdı. Ağa, çorbacıların idaresinden sorumlu olup, emrine 

uymayanları görevden alma yetkisine sahipti. Acemi Oğlan Çorbacılarının 

“mukarrer buçuk” adı verilen düzenli bir ödemesi yoktu; gemilerde hizmet 

edenlerin terfileri ağanın arzı üzerine gerçekleştirilirdi. Dürüst, dindar ve 

disiplinli olmaları beklenirdi. Kayıtların doğru tutulması ve hizmette olmayan 

veya firar edenlerin defterlerden çıkarılması onların sorumluluğundaydı. Küçük 

yaştaki oğlanlar değil, hizmete uygun olanlar acemi yapılırdı. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 124 

 

Acemi çorbacılar divan kuramaz, bir sonraki rütbe basamağı 

“yayabaşılık” olarak kabul edilirdi. Bu görev, kendisinden sonra gelen yeniçeri 

yayabaşılarının, üstünde bir rütbe sayılırdı. Kolluk bekleme görevi genellikle 

onlara ait değildi; yalnızca padişahın veya yeniçeri ağasının sefere çıkması 

hâlinde bu görevi üstlenirlerdi. Bayramlarda ise yeniçeri çorbacılarıyla birlikte 

nöbet tutarlardı. Ayrıca “muhzırlık” ve “asesbaşılık” görevlerini de yerine 

getirirlerdi. Yaşlı veya görev yapamayacak durumda olan acemi çorbacılarının 

yolu genellikle Rumeli ağalığına uzanır ve 60 akçelik maaşla “oturak” olarak 

kalırlardı (Toroser, 2011: 46-47). 

Yeniçeri çorbacıları ise daha çok askerî disiplinin sağlanmasında 

görevliydi ve kolluk bekleme sorumluluğu onlara aitti. Yeniçeri çorbacıları ile 

ağa bölükbaşları “yeşil sopramani” giyerdi. Ancak sopramaninin 150 akçelik 

yaka masrafı olduğu, oysa hazine malı çuhanın yalnızca 12 akçeye mal olduğu 

kaydedilmiştir. Bu fark “hazineye haksızlık” olarak değerlendirilmiş ve söz 

konusu uygulama sonradan kaldırılmıştır. 

Yeniçeri çorbacıları arasında ayrıca seferdeki ve İstanbul’daki meydan 

çorbacıları bulunurdu. Bu görevliler genellikle yayabaşılardan seçilirdi ve 

bölükbaşılar bu işe karışmazdı. Bütün yeniçerilerin üzerinde yetki sahibi olan 

bu çorbacıların dürüst ve rüşvetten uzak kimseler olması beklenirdi. Seferdeki 

meydan çorbacıları, ordunun düzenini gözetmekle yükümlüydü. Bunun dışında 

mahfeci (mahfice) çorbacıları ise, hastalanan veya yaralanan askerlerin 

taşınmasından ve bakımından sorumlu olan özel bir grup çorbacıydı. Görevleri 

sırasında birkaç deveye mahfe5 yükleyerek hastaları güvenli bir şekilde 

naklederler ve askerler iyileşinceye kadar bu görevlerini sürdürürlerdi 

Mahfeciler, sefer sırasında ordunun hareket kabiliyetini ve sağlık düzenini 

sağlamakla yükümlü olduklarından, disiplinli ve deneyimli kişiler arasından 

seçilirdi. Ayrıca mahfeciler, diğer çorbacı türlerinden bağımsız çalışır; 

gerektiğinde yayabaşı ve bölükbaşılarla koordineli şekilde görev yürütürlerdi. 

(Toroser, 2011: 48). 

 

 
5 Mahfe, mahmel (veya mahmil), özellikle deve veya fil sırtına konan, karşılıklı oturma düzeni 

bulunan kapalı sepet anlamında kullanılır. Kubbealtı Lügatı. 



125 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

2.3. Görevler ve Lojistik Fonksiyonlar 

Asya kökenli devlet geleneklerinde ordu, merkezî otoritenin ve siyasal 

yapının temel dayanağını oluşturmuştur. Bu durum, Osmanlı Devleti için de 

geçerlidir. Osmanlı toplumsal düzeni hangi kuramsal çerçeveden ele alınırsa 

alınsın, “ordu” ve “devlet” kavramları her zaman tahlilin odağında yer alır. 

Sürekli genişleme politikası izleyen bir imparatorluğun askerî gücü, devletin 

hem meşruiyetinin hem de bekasının ana unsuruydu. Bu nedenle Osmanlı 

Devleti esasen askerî bir imparatorluk karakteri taşımaktaydı. 

Anadolu’daki önceki Türk topluluklarında olduğu gibi Osmanlı 

toplumunda da savaş, bir geçim kaynağı ve hayat biçimi hâline gelmişti. 

Toplum, savaşın gerektirdiği şekilde örgütlenmiş; askerileşmiş ve ordulaşmıştı 

(Bozdemir, 1982: 40-50). Bu yapı içerisinde her asker sınıfı belirli vecibeleri 

yerine getirmekle mükellefti. Çorbacılar da bu sistemin önemli bir parçası 

olarak hem savaş alanında hem de ordunun idarî ve lojistik düzeninde önemli 

roller üstlenmişlerdi. 

Osmanlı ordusunda çorbacı her orta veya bölüğün iç düzeni, disiplini, 

mühimmat ve erzak tedariki çorbacının sorumluluğundaydı (Uzunçarşılı, 1988: 

234). Çorbacılar, yalnızca askerî komuta zincirinde değil, aynı zamanda 

ordunun lojistik, güvenlik ve asayiş hizmetlerinde de görev yapmaktaydılar. 

Arşiv belgeleri çorbacıların görev çeşitliliğini açık biçimde 

göstermektedir. Donanma-ı Hümâyun’da topçu efradı arasında görev yapan 

çorbacılar Kemaniçe’ye top sevk eden topçuların başında bulunan çorbacılar 

Rodos ve Düzceada kalelerine mühimmat ulaştırmakla görevli çorbacılar bu 

çok yönlü işlevin örneklerindendir (BOA, AE. SAMD. II. 9/894; BOA, AE. 

SMMD. IV; BOA, C. AS. 11/457).   

Çorbacılar çoğu zaman ordunun sefer hazırlıklarında ve mühimmat 

taşımacılığında görevlendirilmiştir. Örneğin Vidin Kalesi’ne mühimmat 

sevkiyatı, Niğbolu cephanesinden çıkarılan barutun taşınması veya Belgrad ve 

Niş kalelerine barut nakli gibi birçok görev çorbacılar tarafından yerine 

getirilmiştir6 (BOA, C.AS.12/517; BOA, AE. SMST. IV. 19/1394; BOA. AE. 

SMST. III.14/913; BOA. C.AS. 23/1008). 

 
6 Erzurum kalesinde alıkonulan şahi top arabaları ve mühimmatları üzerine bir çorbacı ile elli 

nefer top arabacıları topların getirilmesi için tayin olunduğu BOA, C.AS. 28/1259. Orduya 

gönderilecek eczayı nakle memur edilen ocaktan bir nefer çorbacı gönderilmesi BOA, C.AS. 

47/2172 Gazze’deki sürat toplarının tekerleklerin tamiri için Arabacı Ocağı tarafından gönderilen 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 126 

 

Bununla birlikte çorbacıların yalnızca savaş alanında değil, barış 

zamanında da orduya hizmet ettikleri görülür. Kalelerin onarımı, köprülerin 

tamiri ve yeni yolların açılması gibi inşaî görevlerde bulunmuşlardır. Mısır 

çorbacılarından Mahmut Çorbacı’nın Kahire’deki seddin tamirinde 

görevlendirilmesi bu tür hizmetlerin örneklerindendir (Efendi, 2019: 112). 

Ayrıca mühimmatın güvenli şekilde taşınması, gemi malzemelerinin temini 

gibi teknik işlerde de çorbacılar aktif rol oynamıştır. Galata’daki kalafat 

mahzeninde görev yapan emin çorbacısı, hem gemilerdeki personeli denetlemiş 

hem de düzeni sağlamakla yükümlü olmuştur (Toroser, 2011: 32). 

 Çorbacıların görevleri yalnızca cephe ve lojistik faaliyetlerle sınırlı 

kalmamış, toplum güvenliği ve asayişin sağlanmasında da önemli bir rol 

oynamıştır. Sınırlardaki birliklerde görevli çorbacılar, düşman topraklarına 

yapılan akınlarda istihbarat toplamanın yanı sıra askerî disiplin kapsamında 

avcılık faaliyetlerine de katılmıştır. Bu görevler, hem güvenliğin sağlanması 

hem de askerî eğitim açısından belirleyici olmuştur (BOA, C.AS. 736/30900; 

BOA, C.ZB. 56/2766). 

Çorbacıların yardımcıları konumunda “yamak çorbacıları” 

bulunmaktaydı. Bu kişiler, hem seferlere katılır hem de kalelerde asayişi 

sağlardı. Erzurum ve Ahısha kalelerinde görevli yamak çorbacıları, sefer 

hazırlıklarında önemli rol oynamıştır (BOA, A.DVNSMHM. d. 99; BOA, 

C.AS. 314/12980; Özcan, 1993: 370). 

Çorbacıların bir diğer görevi de devşirme oğlanlarının toplanmasıydı. 

Devşirme sisteminin temel ilkeleri doğrultusunda, dürüst ve dindar çorbacılar 

oğlan toplamakla görevlendirilirdi. Toroser’in aktardığına göre, çorbacıların bu 

süreçte keyfî davranışlarının önüne geçilmesi için sıkı tedbirler alınmış, 

köylülerin rencide edilmemesi ve haksız para alınmaması açıkça 

yasaklanmıştır7 (Toroser, 2011: 16). 

 
çorbacılar BOA, AE. SSLM. III. 253/14682, Seferiye takımı tekmili için Islatna kazasından satın 

alınacak namlular ile kılıç kabzalarını getirecek çorbacı BOA, C.AS. 318/13150. Edirne ahırına 

gönderilip kışlak emini marifetiyle damgalanarak teslim alınan hayvanların tımarı için bir çorbacı 

tayinine BOA, C.AS. 180/7842. 
7 “Bunlara defter verince o çorbacılardan akçe almamak gerekir ki çorbacılarda; biz bu emri ve 

defteri üçer, dörder yük akçeye aldık diye fazla yeniçeri alıp, her birinden üçer, dörder bin akçe 

alıp, her bir sürüye 30-40 yeniçeri almasınlar. Onlar da akçe verdik diye, yolda ve izde halkı 

incitmeyeler, kalabalık olup fazla yemek parası almayalar, önüne gelen köye konmayıp, sakın 

etraftaki köylere akın edip yemek parası almayalar ve önlerine gelen köylere koyun, kuzu teklifi 

etmeyeler. Çorbacılar akçe vermeden alınca, sürüye az adam koyarlar, uslu yoldaş koyarlar ki 

oğlanları terbiye ederek, doğru yoldan saptırmayalar. Yolda zulüm ederlerse, tımara ve kaleye 



127 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Osmanlı taşra teşkilatında çorbacılar, yalnızca askerî bir ünvanın 

temsilcileri değil, aynı zamanda yerel düzeyde güvenlik, idare ve ikmal 

işlevlerini yerine getiren önemli zümre mensuplarıydı. Arşiv kayıtlarında, 

onların görevlerinin çeşitliliği ve kapsamı açık biçimde görülmektedir. 

Çorbacılar ve diğer zabitlerin, bütün kolluklarda üçer ay nöbet tutmakla 

yükümlü olduklarına dair bir belge taşrada güvenlik hizmetlerinin rotasyon 

esasına dayalı biçimde sürdürüldüğünü göstermektedir. Bu uygulama, yerel 

asayişin sürekliliğini sağlamakla birlikte, bölgesel idarenin merkezle 

koordinasyon içinde işlemesine de hizmet etmekteydi (BOA, C.AS. 

955/41527). 

Askerî idare içerisinde ise çorbacılar, zaman zaman lojistik 

sorumluluklar da üstlenmişlerdir. Nitekim Yaş taraflarında kışlamak üzere 

Cebeciler Ocağı’ndan gönderilen dalkılıç bayraklarının senetlerini götürmekle 

görevlendirilen çorbacılar, sadece savaş alanında değil, ordunun hazırlık ve 

ikmal süreçlerinde de aktif rol oynamışlardır(BOA, C.AS. 617/26031). 

 

2.3.1. İaşe Hizmetlerinde Çorbacıların Rolü 

İaşe hizmetleri, tarih boyunca orduların savaş alanlarında başarı 

kazanmasında en belirleyici unsurlardan biri olmuştur. Her bir askerin düzenli, 

yeterli ve kesintisiz biçimde beslenmesi, ordunun savaş kabiliyetini doğrudan 

etkileyen temel faktörlerden biridir. Osmanlı Devleti’nin uzun süreli askerî 

seferleri yürütürken, ordunun iaşesini belirli bir plan ve düzen dâhilinde 

sağlamaya yönelik çabalarının önemli bir rol oynadığı görülmektedir.  

Osmanlı ordusunun temel iaşe maddeleri arasında hubz (ekmek), zahire 

(tahıl ürünleri) ve peksimet (kurutulmuş ekmek) yer almaktaydı (Kuter, 2013:  

41-45). Sefer öncesinde, menzillerdeki ambarlara depolanan unlardan 

fırıncılara parası ödenerek ekmek pişirtilir; kimi zaman ise çevre kazalardan 

sürsat vergisi kapsamında zahire toplanırdı. Özellikle peksimet, beş ila altı yıl 

arasında bozulmadan dayanabilmesi sayesinde, fırın imkânının bulunmadığı 

sefer bölgelerinde ordunun temel besin kaynaklarından biri olmuştur. Bu 

çerçevede, iaşe tedarik ve dağıtım süreçlerinde yalnızca lojistik görevlilerin 

değil, sahadaki askerî birimlerin idarecilerinin de rol aldığı görülmektedir. 

 
çıkacaklarını bilip, zulmetmezler çünkü bir daha Ocak’a gelmeyeceklerini bilirler ve sürüyü 

edeple ağa kapısına getirirlerdi” Toroser, 2011, s. 16.        

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 128 

 

Nitekim arşiv belgeleri, çorbacıların doğrudan savaş görevlerinin yanı sıra 

iaşenin temin ve sevkinde de aktif sorumluluk üstlendiklerini ortaya 

koymaktadır. Örneğin Belgrad ve Niş kalelerine siyah barut taşımakla 

görevlendirilen çorbacılara, görevleri sırasında harcırahlarıyla birlikte peksimet 

verilmesi (BOA, C.AS. 23/1008), iaşe malzemesinin aynı zamanda lojistik 

destek kapsamında kullanıldığını göstermektedir. Benzer biçimde, Edirne’ye 

mühimmat gönderen iki çorbacıya üç ay boyunca her gün on iki hubz (ekmek) 

ve iki okka lahm (et) tayin edilmiştir (BOA, C.AS. 1019/44699; Kallek, 2007: 

338-339). Ayrıca Sofya serhaddi vekili Ali Çorbacı’nın arzı üzerine, Dergâh-ı 

Âli Cebeci neferatına ekmek ve et tahsis edilmesine karar verilmiştir (BOA, 

AE. SMHD. I. 29/1764). Bu örnekler, çorbacıların iaşe düzeni içinde zaman 

zaman idarî ve koordine edici bir rol üstlendiklerini göstermektedir. 

Osmanlı ordusunun iaşe sisteminde yalnızca un ve ekmek değil, et temini 

de kritik bir yer tutmaktaydı. Et (lahm), yani koyun ve sığır eti, asker için 

başlıca protein kaynağını oluşturuyordu. Koyun eti, sığır etine kıyasla orduda 

daha yaygın tüketilmekteydi; zira sığır, hem tarımsal üretimde hem de nakliye 

faaliyetlerinde önemli bir işgücü kaynağı olarak görülmekteydi (Kılıç, 2014: 

36). Bu çerçevede, 10 reste bir res miri için mubayaa olunan 5.683 koyunun 

sayımının Çorbacı Hacı Konstantin’e teslim edilmesi (BOA, C.ML. 

248/10297), çorbacıların yalnızca askerî görevlerde değil, aynı zamanda iaşe 

tedarik zincirinin idaresinde de aktif rol üstlendiklerini göstermektedir. 

Buna ek olarak, çorbacıların bazı dönemlerde av faaliyetlerine katılarak 

ordunun et ihtiyacının karşılanmasına katkıda bulundukları anlaşılmaktadır. 

Osmanlı ordusunda av, yalnızca bir eğlence veya sportif etkinlik değil, aynı 

zamanda iaşe sisteminin tamamlayıcı bir unsuru olarak işlev görmekteydi. 

Sefer güzergâhlarında ya da menzil bölgelerinde avlanan hayvanların etleri, 

askerî birlikler için geçici bir beslenme kaynağı sağlarken, bu durum 

çorbacıların iaşe zinciri içindeki rollerinin yalnızca tedarik ve dağıtımla sınırlı 

kalmayıp, doğrudan gıda temini ve kaynak yaratma faaliyetlerini de kapsadığını 

ortaya koymaktadır8. 

 
8 Yeniçeri Ocağı’ndan 33. sekbanların çorbacısına: sefer olmadıkça 33 sekban çorbacısı olanların 

umumen orta ve bayrağı neferatıyla Istranca ve havalisinde dağlarda geyik ve zığın avlamaları 

talep edilmiştir. Avlanan hayvanlardan pastırma yapmaları ve bu göreve sefer zamanında da 

devam etmeleri istenilmiştir BOA, A. DVNSMHM. d. 126. 



129 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Askerî ve idarî işlevlerinin yanında, bazı çorbacıların geleneksel üretim 

faaliyetlerinde de rol aldığı görülür. İstanbul kadısına gönderilen bir arzuhalde 

“lahana turşusunun çorbacılar tarafından kurulduğu” belirtilmektedir (BOA, A. 

DVNS. MHM. d. 88). Bu kayıt, çorbacıların yalnızca ordunun beslenme 

düzeninde değil, aynı zamanda toplumsal gıda üretimi ve muhafaza 

pratiklerinde de aktif rol oynadıklarını göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

Sefer hâlindeki ordunun temel besin kaynaklarından bir diğeri ise 

zahireydi. Bu kapsamda arpa, buğday, un, bulgur ve pirinç gibi tahıl ürünleri, 

askerî beslenme düzeninin önemli bir bölümünü oluşturmaktaydı. Bu 

bağlamda, Bender ve Akkirman tarafına memur edilen topçu çorbacısına on 

kile (ağırlık ölçü birimi) arpa verilmesi (BOA, AE. SMMD. IV. 10/1036; 

Kütükoğlu, 2012: 73-74) veya Kemaniçe’ye top götüren topçular çorbacısına 

yine on kile arpa verilmesi gibi örnekler, tahılın savaş hazırlığında temel bir 

unsur olduğunu göstermektedir. Aynı şekilde, Raşova’ya tayin olunan topçular 

çorbacısına arpa ve un verilmesi (BOA, AE. SMMD. IV. 12/1226) de bu lojistik 

zincirin devamlılığını ortaya koymaktadır. 

Benzer şekilde, Raşova’ya tayin olunan topçular çorbacısına arpa ve un 

verilmesine dair nüzul emrine tezkire (BOA, AE. SMMD. IV. 12/1226) ve 

İsakçı’ya cephane mühimmatı nakleden çorbacıya peksimet ve arpa verilmesi 

hakkında nüzul eminine gönderilen tezkire (BOA, AE. SMMD. IV. 11/1109) 

belgeleri, çorbacıların sadece askerî yürüyüşlerde değil, aynı zamanda iaşe 

organizasyonunun yürütülmesinde de etkin rol oynadıklarını göstermektedir. 

Bu uygulamalar, Osmanlı ordusunda iaşenin “sürsat, nüzul ve iştira” gibi 

farklı yöntemlerle sağlandığını ortaya koymaktadır (İşbilir, 2007: 311-312). 

Çorbacılar ise bu süreçte, hem sevkiyat hem de dağıtım safhasında görev alarak 

ordunun kesintisiz beslenme sisteminin işleyişinde önemli bir rol 

oynamışlardır. 

3. ÇORBACILARIN ÜCRET, TAYİNAT VE HARCIRAH 

DÜZENİ 

Yeniçeriler, Akdeniz ve Avrupa’daki muasır askerî teşkilatlarla 

kıyaslandığında yüksek ve düzenli maaş alan bir asker sınıfıydı. Üç ayda bir 

ödenen ve “ulufe” olarak adlandırılan bu maaşların düzenli biçimde 

verilmesine büyük önem atfedilirdi. Vecibelerin yerine getirilmesi için her türlü 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 130 

 

maddi imkân sağlanır, dolayısıyla çorbacılar da rütbelerine göre bu 

imkânlardan faydalanırlardı. 

Yeniçerilerin ulufeleri Ağa Kapısı’nda topluca sayılır, her odanın 

çorbacısına sırayla teslim edilirdi. Sayım esnasında odanın çorbacısı yoksa 

maaş kesesi odabaşına verilirdi. Bu keselerin ağzı mühürlenir ve ruznameci, 

veznedar ve yeniçeri kâtibi huzurunda teslim edilirdi. Böylece maaşlar hazine 

önünde tevzi olunmuş olurdu (Uzunçarşılı, 1988: 420). Üç ayda bir yapılan bu 

ödeme sonrasında, neferlerin paylarına düşen miktarların dağıtımı da yine 

çorbacılar tarafından yapılırdı. Çorbacı, o anda görevde olmayan askerin 

maaşını emaneten saklar ve daha sonra kendisine ulaştırırdı (Özcan, 1993: 370). 

İncelenen belgelerde çorbacıların maaşlarına ilişkin net bir miktar 

belirtilmemekle birlikte, XVII. yüzyılda İstanbul ağasına bağlı Acemi Ocağı 

çorbacılarının yevmiye 18 akçe civarında bir ücret aldığı anlaşılmaktadır 

(Özcan, 1993: 370). Maaşlarının yanı sıra, uzun mesafeli görevlere tayin edilen 

çorbacılara beytülmalden belirli bir harcırah (ecir) da ödenmekteydi. Bu 

ödenekler genellikle peşin verilir, görev zorluğu ve mesafe dikkate alınarak 

miktarı değişiklik gösterirdi. 

Arşiv kayıtları, çorbacıların görevleri sırasında çeşitli harcırah ve 

ödeneklerle desteklendiğini göstermektedir: Vidin’deki büyük köprü 

bakayasından kalan ham demirlerin Ruscuk’a nakline memur bir çorbacıya 25 

kuruş harcırah verilmiştir (BOA, C.NF. 50/2456). Anapa Kalesi’ndeki 79 topçu 

neferinin başbuğluğuna tayin edilen çorbacıya yol parası ödeneği verilmiştir 

(BOA, C.AS. 549/23005). Boğaz Hisarı’ndaki kullanılmaz durumda olan 

topları İstanbul’a getiren Dergâh-ı Âli çorbacısına Hazine-i Âmire’den 2000 

kuruş ödenmiştir (BOA, AE. SMMD. IV. 50/5739). Ayrıca iki çorbacıya 200 

kuruş yol parası ve 120 kuruş atiye (hediye, teşvik ödemesi) verilmiştir (BOA, 

C.BH. 140/6754). Öte yandan, bayram vesilesiyle yeniçeri çorbacılarına iki 

kese divanî verildiği anlaşılmaktadır (BOA, C. SM. 33/1663). 

Bu örnekler, çorbacıların maaş dışında görevlerine bağlı olarak harcırah, 

yol masrafı ve atiye gibi çeşitli maddi destekler aldıklarını göstermektedir. 

Ancak belgelerde genellikle sadece ödeme kaydı yer almakta, miktar 

belirtilmemektedir. 

Yeniçeri Ocağı’nın temel ihtiyaçları büyük ölçüde devlet tarafından 

karşılanmaktaydı. Bu ihtiyaçların başında ekmek, tuz, buz, et (lahm) ve bazı 

temel iaşe maddeleri gelmekteydi. Örneğin, Cebehane-i Âmire Ocağı’nın et 



131 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

tayinatının kesintiye uğraması üzerine, ocakta görevli çorbacı, kâtip ve diğer 

görevlilerin et tayinatlarının yeniden verilmesine dair bir irade çıkarılmıştır 

(BOA, AE. SMHD. II. 34/2148). 

Çorbacıların görev mahallerine tayin edildiklerinde, maaş ve 

harcırahlarının yanı sıra temel iaşe malzemeleri de aynî veya nakdî olarak 

kendilerine tahsis edilirdi. Bu tahsisler arasında un, et, ekmek, arpa ve hayvan 

gibi ürünler bulunmaktaydı. Nitekim Sofya serhaddi vekili Ali’nin arzı üzerine, 

Dergâh-ı Âli Cebeciyânı’na yeni tashih edilen çorbacı neferatı için ekmek ve et 

tayinatı verilmesi (BOA, AE. SMHD. I. 29/1764) talep edilmiştir. Aynı şekilde, 

Enderun cephanesinden mühimmat getiren neferat için erzak ve yiyecek 

verilmesi (BOA, AE. SMHD. I. 29/1763) ve İstanbul’dan gelen turnacılar, 

çavuşlar ile çorbacılara günlük ekmek, et ve arpa tayinatlarının verilmesi 

(BOA, C.AS. 181/7870) yönünde belgeler mevcuttur. 

Yiyecek ve erzak miktarları, görevdeki asker sayısına göre 

değişmekteydi. Genellikle bu masraflar miri (devlet) hazinesinden karşılanırdı 

(BOA, AE. SMST. II. 31/3059). Ancak bazı durumlarda ödemelerin mukataa 

veya nüzul gelirlerinden yapıldığı da görülmektedir (Pul, 2016: 124-125). 

Örneğin, Tekfurdağı’nda ikamet eden Macar Kralı Rokofçi’nin oğlu maiyetine 

tayin edilen Dergâh-ı Âli yeniçerileri ortası çorbacısının tayinatı için alınan 

ekmek ve et bedelinin, İstanbul gümrüğü mukataasından karşılanması talep 

edilmiştir (BOA, AE. SAMD. III. 142/13818). 

Bu örnek, askerî iaşenin finansmanında tek bir kaynağa bağımlı 

olunmadığını, aksine malî yükün farklı gelir kalemleri arasında dağıtıldığını 

göstermektedir. Bu çerçevede, merkezî bütçenin yanı sıra yerel malî 

kaynakların da devreye sokulması, devletin askerî ve lojistik ihtiyaçlara karşı 

esnek bir malî organizasyon benimsediğini ortaya koymaktadır. Özellikle 

olağanüstü dönemlerde, bölgesel kaynakların kullanılması hem idarî sürecin 

hızlanmasını sağlamış hem de merkezî hazinenin üzerindeki potansiyel baskıyı 

azaltmıştır. Dolayısıyla bu tür kayıtlar, Osmanlı malî yapısının çok katmanlı 

işleyişini ve taşra-idare merkezleri arasındaki işbirliğinin malî-idarî boyutunu 

açıkça yansıtmaktadır. 

4. ÇORBACILARIN TAYİN VE ATAMASI 

Osmanlı Devleti’nde tayin ve atama işleri, bürokratik düzenin temel 

taşlarından birini oluşturmuş ve Ruûs Kalemi bu sürecin idaresinden sorumlu 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 132 

 

olmuştur. Sözlükte “baş, kişi, şahıs” anlamına gelen re’s kelimesinin çoğulu 

olan ruûs, Osmanlı idaresinde zamanla “atama” anlamında kullanılmaya 

başlanmıştır. Küçük rütbelerin tevcihine ilişkin buyruk veya berata karşılık 

gelen ruûs, sadaret makamından verilen resmî yazılar olarak tanımlanmıştır 

(Sami, 2005: 674). XVI. yüzyıl sonlarına kadar çeşitli atamaların kaydedildiği 

defterler “ruûs defteri” olarak anılmış; XVII. yüzyıldan itibaren bazı görevlere 

ilişkin tezkireler de bu isimle anılmaya başlanmıştır. 

Belgelere göre, Cebeciler Ocağı’nda üçüncü kethüdanın baş kethüdalığa, 

dördüncü kethüdanın üçüncü kethüdalığa, başçavuşun dördüncü kethüdalığa ve 

bir çorbacının da başçavuşluğa tayin edilmesi (BOA, C.AS. 155/6842); Ruscuk 

Meclis-i Kebiri azasından Mavridi’nin yerine Terifon Çorbacı’nın atanması 

(BOA, A.MKT. NZD. 373/19) gibi örnekler, Ruûs Kalemi’nin işleyişine dair 

açık göstergelerdir. Ayrıca, Dergâh-ı Âli Topçular Ocağı’nda yeni kurulan 

ortalara tayin edilen çorbacıların maaşlarının kısteyn mevacip icmaline dâhil 

edilmesi (BOA, C.AS. 452/18845; BOA. C.AS. 452/18846) veya yeni açılan 

orta cemaatlerine yapılan tayinler, bu sürecin belgelenmiş örneklerindendir9. 

Bu tür terfiler ve tayinler, çorbacılık makamının yalnızca liyakat ve teşkilat 

düzeni çerçevesinde değil, aynı zamanda çeşitli durumlara göre farklı intikal 

biçimleriyle de şekillendiğini göstermektedir. 

Bu bağlamda, Osmanlı uygulamasında hizmetin devamlılığı ve ailelerin 

mağdur olmaması amacıyla çorbacılık görevlerinin miras yoluyla devredildiği 

de görülmektedir. Nitekim İskenderiye Sancağı’nda vefat eden Recep Çorbacı 

Mehmet’in görev yeri ve sorumlulukları, Resule tevcihiyle belirlenmiştir 

(BOA, AE. SMST. II. 54/3319). Benzer şekilde, Dergâh-ı Ali Topçuları 

Ocağı’nda 48. cemaat çorbacısının vefatı sonucunda, boşalan orta odabaşı 

pozisyonu Hacı Hamza’ya verilmiştir (BOA, C.AS. 756/31870). Bu örnekler, 

çorbacılık makamının bazı istisnai durumlarda aile veya yakın çevre içinde 

intikal ettiğini, dolayısıyla Osmanlı askerî-idarî geleneğinde hem kurumsal 

 
9 Dergâh-ı Ali Topçu Ocağı’nın 750 kuruş senelik maaşla kapı çukadarı olan Numan Ağa’nın 

yeni açılan 62. orta cemaatine çorbacı nasp olunduğundan yerine Hüseyin’in tayini ve senedinin 

talebi BOA, C.AS.452/18848. Dergâh-ı Ali Topçular Ocağı’ndan, ordudan İstanbul’a gelen 5 

orta ile çorbacılarının ve Palaslı Mehmet Paşa maiyetinden avdet eden süvarilerin tayinlerinin 

verilmesi BOA, C.AS. 779/32993. Silistre muharebesinden dönen çorbacı 20 neferin tayinlerinin 

talebi BOA, C.AS. 1075/47374,  Dergâh-ı Ali Topçuları Çorbacılarından Bölükbaşı el-hac 

Mustafa Ağa’nın ocak kethüdası olmasıyla, bölükbaşılığı rütbesinin Ali Halil’e tevcihi BOA, 

AE. SMST. III. 258/20699. 
 



133 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

devamlılık hem de sosyal destek mekanizmasının birlikte işlediğini 

göstermektedir. 

Tayin işlemleri yalnızca askerî değil, idarî ve malî düzenin de ayrılmaz 

bir parçasıydı. Ruûs, devletin merkezileşme ile yerinden yönetim arasında 

denge kurduğu bürokratik sistemin yazılı zeminini oluşturuyordu. Devlet-i 

Aliyye, atamaları genellikle merkezden yürütmüş; bu sayede hem yerel 

gelirlerin hem de harcırah ve tayinatların kontrolünü sağlamıştır. Tımar 

sistemine bağlı olmayan görevlendirmelerde ruûs, tayin sürecinin temel 

merhalesi sayılmıştır. 

Her ne kadar sistem düzenli bir hiyerarşi içinde yürütülse de, belgelerde 

zaman zaman usulsüz tayin örnekleri de görülmektedir. Örneğin, bir bölük 

çorbacısının tayininde usule aykırı davranılması üzerine III. Selim’in Hatt-ı 

Hümâyun’u ile düzeltme yapılmıştır (BOA, TSMA. E. 524/80). 

5. ÇORBACILARIN TERFİ VE NİŞANLARI 

Osmanlı bürokrasisinde memurların görevdeki başarıları ve liyakatleri, 

çeşitli terfi ve nişanlarla ödüllendirilmekteydi. Bu bağlamda, memurların aldığı 

rütbe ve nişanlar, kariyerlerinin en önemli göstergelerinden biri olarak Ahvâl-i 

Sicil Defterlerinde düzenli bir şekilde kaydedilmekteydi. Sözlükte “sicil”, 

resmî belgelerin kaydedildiği kütük ve devlet memurlarının resmî vukuatlarını 

ihtiva eden defter anlamına gelirken, “sicill-i ahvâl” memurların tercüme-i 

hâllerinden resmiyete intikal eden hususları ifade etmektedir. Bu defterlerde 

ayrıca memurun doğum yılı, baba adı, eğitim durumu, görevleri, eserleri, 

kazandığı mükâfatlar ve aldığı cezalar gibi bilgiler de yer almaktadır 

(Sarıyıldız, 2009: 134-135). Böylece sicil sistemi, hem memurların kariyerini 

takip eden hem de ödüllerini resmî olarak belgelendiren kurumsal bir işlev 

görmüştür. 

Çorbacı sınıfına ait belgeler incelendiğinde, bu tayin ve nişan 

uygulamalarının disiplinli ve sistematik bir biçimde yürütüldüğü 

görülmektedir. Örneğin, Tırnova metrapolidi Neafanos ile Baş Çorbacı 

Yorgi’ye beşinci rütbeden Mecidiye Nişanı verilmiş (BOA, A. DVN. 111/28), 

bu ödüller hem askerî liyakati hem de görevdeki sürekliliği vurgulamaktadır. 

Ayrıca, elli yıl boyunca Topçular Ocağı’nda görev yapmış olan yüz yaşındaki 

Hasan’a, Topçubaşı Ali Ağa’nın arzıyla yevmiyesine ek olarak on beş akçe 

terakki (ek ödeme) verilmiştir (BOA, İE. AS. 15/1434). Bu örnekler, yalnızca 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 134 

 

bireysel başarıyı değil, aynı zamanda sadakat, uzun süreli hizmet ve uzmanlığın 

resmî belgelerle ödüllendirildiğini göstermektedir. 

Bunun yanı sıra, çorbacıların terfi ve nişanları çoğu zaman ailevi ve 

hiyerarşik bağlarla da ilişkilendirilmiştir. Belgelerde, çorbacı görevlerinin ölüm 

veya şehitlik gibi durumlarda çocuklara veya yakınlara devredildiği 

görülmektedir. Praviş’deki miri yuvarlak fabrikası çorbacısı Mehmet’in ölümü 

üzerine, sabık çorbacı İbrahim’in yerine oğlu Mehmet Tahir’in tayini 

sadrazamın arzı ve Hatt-ı Hümayunu ile gerçekleştirilmiştir (BOA, TSMA. E. 

793/39). Benzer şekilde, Dergâh-ı Ali çorbacılarından 29. cemaatin 

çorbacısının vefatı sonrası, görev ikinci cemaatten Ali Mehmet’e tevcih 

edilmiştir (BOA, AE. SMST. III. 73/5373). Bu durum, Osmanlı ordusundaki 

çorbacı sınıfının kurumsal sürekliliği ve ailevi devamlılığı açısından önem 

taşımaktadır. 

Sonuç olarak, çorbacıların rütbe, nişan ve maaş artışlarıyla 

ödüllendirilmesi; hem bireysel liyakatin hem de ordunun kurumsal hafızasının 

korunmasını sağlayan bir mekanizma işlevi görmüştür. Terfi nişanları ve tayin 

uygulamaları, yalnızca birer ödül sistemi olmaktan öte, Osmanlı ordusunun 

personel yönetimi, bağlılık ve uzmanlığın sürekliliği açısından merkezi bir rol 

oynamıştır. Böylece, bürokratik kayıtlar ve sicil defterleri, hem geçmişin 

belgelenmesi hem de ordunun kurumsal sürekliliğinin sağlanmasında kritik bir 

işlev üstlenmiştir. 

6. ÇORBACILARIN TEKAÜT VE MÜTEKAİTLİKLERİ 

(EMEKLİLİK) 

Osmanlı bürokrasisinde “tekaüt” kavramı, devlet hizmeti gören 

görevlilerin yaşlılık, hastalık veya malullük nedeniyle görev yapamaz hâle 

gelmesini ifade eden bir terimdir. Sözlükte, “oturmak” manasındaki “kuûd” 

kökünden türeyen “tekâud” (teka‘ud), başlangıçta “bir işle ilgilenmemek, o işi 

reddetmek” anlamına gelirken, daha sonra “emeklilik” anlamını kazanmıştır. 

Günümüz Türkçesinde bu kavram, “emekli” ve “emeklilik” kelimeleri ile 

karşılanmaktadır. Tekaüt olan kimselere ise “mütekait” denilmekteydi. 

XV. yüzyıl ortalarından itibaren, seyfiye, ilmiye ve kalemiye gibi temel 

meslek alanlarında hizmet veren görevlilerin, yaşlılık, hastalık veya malullük 

durumlarında ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla kendilerine maaş tahsis 

edilmesi, tekaüt terimine malî bir içerik kazandırmıştır (BOA, AE. SMST. III. 



135 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

358/28678). Bu uygulama özellikle görevlerini ifa edemeyecek derecede 

yaşlanan, sakatlanan veya uzun süreli hastalığa maruz kalan devlet 

görevlilerinin geçimlerini güvence altına almayı amaçlamaktaydı. Arşiv 

kayıtları, ileri yaş nedeniyle görevden çekilen devlet ricaline belirli miktarlarda 

tekaüt maaşı bağlandığını göstermektedir. Sağlık sorunları sebebiyle vazifesini 

sürdüremeyen memurlar ise hem tekaüt maaşı almış, hem de görevleri uygun 

görülen başka şahıslara devredilmiştir. Örneğin Dergâh-ı Âlî Cebeciler 

Ocağı’ndan Cebeci Başı Mustafa’nın, ihtiyar ve hastalık sebebiyle tekaüdlüğe 

sevk edildiği ve görevinden ayrıldığı görülmektedir (BOA, AE. SMST. III. 

105/8005; BOA, AE. SMST. III. 258/20707). 

Osmanlı askerî teşkilatında emeklilik, özellikle yeniçeriler açısından 

mühim bir statü değişimi niteliği taşımaktaydı. Ulûfe kayıtlarında emekli 

yeniçeriler “mütekait” ve kimi belgelerde “oturak” adıyla anılır; bu terim 

askerlikle bağını tamamen koparmış ve aktif görevden ayrılmış neferleri ifade 

ederdi. Başlangıçta emekli olan bir yeniçerinin tekaüt maaşı, Acemi Ocağı’nda 

aldığı ulûfeyi aşamazken, XVI. yüzyılın ikinci yarısından itibaren günlük 

ortalama 3 akçe civarına yükselmiş, zamanla minimum 4 ve maksimum 8 

akçeye kadar çıkmıştır. Daha yüksek rütbeli zabitler ise ulûfe defterlerinin 

sonunda ayrı kaydedilir ve genellikle 150-200 akçe arasında değişen emeklilik 

maaşı alırlardı. Örnek olarak, İstanbul Baruthanesi Barutçubaşı’sı Uzun 

Mehmet’in azli sonucu, çorbacı olarak tekaüte tevcih edilen bir kişinin maaşı 

120 akçe olarak belirlenmiştir (BOA, C.AS. 815/34659). 

Yeniçerilerin emeklilik süreci için genellikle “amelmande” tabiri 

kullanılmaktaydı. Tekaüt maaşları, II. Selim dönemine kadar şehremininden 

veya selâtin cami evkafının fazlasından sağlanırken, II. Selim döneminde bu 

maaşlar cülûs bahşişiyle birlikte üç ayda bir ulûfe ile ödenmeye başlanmıştır. 

Ulûfe defterlerinde, her ortanın ve bölüğün son kısmına emekli olanların adları 

ve ruznameleri kaydedilmekteydi. Ayrıca, emekli yeniçerilere fiilen görev 

yapanlar gibi elbise (çuha) verilmesi de alışkanlık hâline gelmiştir. İstanbul 

dışındaki bir yerde ikamet etmek isteyenler ise maaşlarını gittikleri yerin 

mukataasından tahsil edebilmekteydi (İpşirli, 2011: 340-341). 

Bu düzenlemeler, Osmanlı ordusunda çorbacı ve diğer kapıkulu 

mensuplarının hizmet sürekliliği ve sosyal güvenliğinin sağlanması açısından 

sistemli bir mekanizma oluşturduğunu göstermektedir. Tekaüt uygulaması, 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 136 

 

yalnızca bireysel hakkın korunmasını değil, aynı zamanda ordunun kurumsal 

istikrarını destekleyen bir unsur olarak işlev görmüştür. 

 

SONUÇ 

Yeniçeri Ocağı, 1826 yılına kadar Osmanlı Devleti’nin merkezî 

kuvvetlerini teşkil eden muvazzaf askerlerin temelini oluşturmuş, Osmanlıların 

askerî örgütlenme anlayışında özgün bir örnek teşkil etmiştir. Anadolu 

Selçukluları ve Mısır Memlüklerinde benzeri uygulamalar bulunmakla birlikte, 

Osmanlılar bu sistemi kendi bürokratik ve askerî yapıları çerçevesinde oldukça 

geliştirmişlerdir. Bu yapının temel unsurlarından biri olan çorbacılar, Acemi ve 

Yeniçeri Ocaklarına mensup bölük/orta kumandanlarına verilen genel bir 

ünvan olarak ortaya çıkmıştır. İaşe ve mutfak hizmetleriyle sınırlı bir görev 

tanımına sahip olmayıp, askerî lojistik, mühimmat nakli ve personel idaresi gibi 

stratejik sorumluluklar üstlenmişlerdir. Böylece ocak teşkilatının askerî ve idarî 

bütünlüğünün sağlanmasında etkin bir konumda bulunmuşlardır. 

Çorbacılar, görev tanımlarına bağlı olarak çeşitli isimlerle anılmış 

(yayabaşı, bölükbaşı vb.) ve rütbe ilerlemesiyle yeniçeri ağalığına kadar 

yükselme imkânı bulmuştur. Belgeler, çorbacıların hem ordu içi barut, top, 

fişek, demir, kömür ve tüfek gibi mühimmatların naklini sağladığını hem de 

zaman zaman mutfak işlerine katkıda bulunduklarını göstermektedir. Bu çok 

yönlü görev tanımı, çorbacıların ordunun düzenli işleyişindeki merkezi rolünü 

ortaya koymaktadır. Ayrıca çorbacıların yanında görev yapan yardımcılar 

(yamakan çorbacılar), hem baş çorbacıya destek olmuş hem de dış hizmetlerde 

görev almışlardır. 

Ordu içindeki iaşe ve temel ihtiyaçların sağlanması, çorbacıların başlıca 

sorumlulukları arasında yer almıştır. Peksimet, ekmek, et, un ve arpa gibi 

malzemeler hem günlük tüketim hem de uzun yol seferleri için önceden temin 

edilmiştir. Yolda ihtiyaç duyulan malzemeler, binek hayvanları ve diğer lojistik 

gereksinimler devlet tarafından sağlanmış, böylece ordunun disiplinli ve sürekli 

bir şekilde sefer yapabilmesi temin edilmiştir. Bu sistem, Osmanlı askerî 

bürokrasisinde lojistik ve malî disiplinin merkezi bir anlayışla yürütüldüğünü 

göstermektedir. 

Çorbacıların maaş, tayinat ve harcırahları, görev yaptıkları mesafe ve 

sorumluluklarına göre belirlenmiş, uzun yol ve özel görevlerde ek ödenekler 

verilmiştir. Terfi ve nişan uygulamaları, devletin askerî liyakat ve sadakati 



137 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

teşvik etme politikasının bir parçası olarak uygulanmış; babadan oğula veya 

ordu içi tevcihlerle çorbacılık müessesesi devam ettirilmiştir. Ayrıca hastalık 

veya yaşlılık gibi sebeplerle emekliye ayrılan (tekaüt olan) çorbacılara belirli 

bir maaş tahsisi yapılmış, ulûfe defterlerinin son kısımlarına isimleri eklenerek 

maaş ve diğer hakları güvence altına alınmıştır. 

Sonuç olarak, çorbacılar Osmanlı ordusunun görünmeyen ama hayati 

işleyişini sağlayan aktörleri olarak değerlendirilebilir. Görev tanımları, maaş ve 

harcırah uygulamaları, terfi ve nişan mekanizmaları ile tekaüt sistemleri, 

ordunun sürekliliğini ve işlevselliğini güvence altına alan bütüncül bir askerî 

ve bürokratik sistemin parçasını oluşturmuştur. Çorbacılar, askerî lojistik, 

personel yönetimi ve disiplinin sağlanması bakımından merkezî ve taşra 

arasındaki koordinasyonun sağlanmasında kritik bir rol oynamış, Osmanlı 

askerî teşkilatının karmaşık ve çok katmanlı yapısının anlaşılmasına ışık 

tutmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 138 

 

KAYNAKÇA 

 

A. Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA) 

Ali Emiri (AE.):  

I. Mahmud (SMHD. I): 29/1763, 29/1764 

          II. Ahmed (SAMD. II): 9/894 

II. Mahmud (SMHD. II): 34/2148 

          II. Mustafa (SMST. II): 54/3319 

          III. Ahmed (SAMD. III):123/12119 

          III. Mustafa (SMST. III): 130/10162, 258/20699, 14/913, 358/28678, 

73/5373 

III. Selim (SSLM. III): 253/14682 

IV. Mehmed (SMMD. IV):12/1226, 10/1036, 11/1109, 50/5739 

IV. Mustafa (SMST. IV): 19/1394 

Bab-ı Asafi (A.): 

Name-i Hümayun Defterleri (A. DVNSMHM. d.): 126, 81, 77, 99 

Divan-ı Hümayun Kalemi (A. DVN.): 111/28 

Bab-ı Defter (D.):  

Başmuhasebe Kalemi (D. BŞM.): 18382 

Matbah-ı Amire Eminliği (D. BŞM. MTE.): 11293 

Cevdet (C.):  

Askeriye (C. AS.): 815/34659, 1145/50891, 152/6722, 452/18848, 76/3579, 

11/457, 180/7842, 318/13150, 47/2172, 28/1259, 23/1008, 12/517, 

779/32993, 1075/47374, 109/4926 

Dâhiliye (C. DH.):1/44 

Saray (C. SM.): 33/1663 

Nafia (C. NF.): 50/2456 

Maliye (C. ML.): 284/10297 

Zaptiye (C. ZB.): 56/2766 

İbnül Emin (İE.):  

Askeriye (İE. AS.): 15/1434 

Hilat (İE. HLT): 4/378 

Maliyeden Müdevver (MAD.): 

Maliyeden Müdevver Defterleri (MAD. d.): 17178 

Sadaret (A.}):  



139 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Nezaret ve Devair Evrakı (A.} MKT. NZD.): 373/19 

 

B. Topkapı Saray Arşivi (TSMA.):  

Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi Evrakı (TSMA. e.): 793/39, 524/80 

 

C. Tetkik Eserler 

Ahıshalı, R. (2008). “Ruus”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (35), 272-273. 

Ahıshalı, R. (2011). “Terakki”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (40), 479-481. 

Akgündüz, A. (1996). “Gedik”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (13), 541-543. 

Ateş, O. (2000).  “Osmanlı Sefer Organizasyonlarında Asker İaşesi”.  

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2, 290. 

Beydilli, K. (2013). “Yeniçeri”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (43), 450-462. 

Bozdemir, M. (1982). Türk Ordusunun Tarihsel Kaynakları. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilgiler Fakültesi Yayını. 

Elibol, A. (2009). “Yeniçeriler ve İktidar Bağlamında Osmanlı Sisteminin 

Dönüşümü”. Akademik Bakış, 3 (5), 23-24. 

Fayda, M. (1991). “Ata”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, (4), 33-34. 

İpşirli, M. (2011). “Tekaüt”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (40), 340-341. 

İşbilir, Ö, (2007). “Nüzül”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (33), 311-312. 

Kallek, C. (2002). “Kile”, TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, (25), 567-570. 

Kallek, C. (2007). “Okka”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (33), 338-339. 

Kılıç, M. (2014). Osmanlı Devleti’nin Batı ve Doğu Seferlerine Konya 

Kazasının Lojistik Katkısı   (1700-1750) (Yüksek Lisans Tezi) Selçuk 

Üniversitesi, Konya. 

Kuter, M. (2013). “Ekmeğin Tarihi”. Ekonomik ve Tarih Dergisi, 41-45. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 140 

 

Kütükoğlu, M. (2012). “Tezkire”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (41), 73-74.  

Marsilli, G. (1934). Osmanlı İmparatorluğunun Zuhur ve Terakkisinden 

İnhitabı Zamanına Kadar Askeri Vaziyeti. (1. Baskı). Çev. Kaymakam 

Nazmi, Ankara: Büyük Erkânıharbiye Matbaası. 

Öz, M. (2017). “Modernleşme Öncesinde Osmanlı Toplumunda Eşkıyalık 

Hareketlerinin Niteliği ve Özellikleri”. İlkadım Belediyesi Kültür ve 

Sosyal İşler Müdürlüğü,12. 

Özcan, A. (1992). “Bölük”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (6), 324-325.  

Özcan, A. (1993). “Çorbacı”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (8), 369-370.  

Özcan, A. (1994). Eyyubi Efendi Kanunnamesi Tahlil ve Metin. (1. Baskı). 

İstanbul: Eren Yayıncılık.  

Özcan, A. (1994). “Devşirme”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (9), 254-257. 

Özcan, A. (2007). “Pencik”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (34), 226-228.  

Özcan, A. (2012). “Turnacıbaşı”,  TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (41), 428. 

Özcan, A. (2013). “Zağarcıbaşı”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (44), 75-76.  

Özcan, A. (2019). “Kul Kethüdası”, TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, (EK-2), 89-90.   

Özcan, A. (2019). “Saksoncubaşı”,  TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, (EK-2), 451-452.  

Pul, A. (2016). Turnacıbaşılık. (1. Baskı). Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları. 

Sahillioğlu, H. (1991). “Avarız”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, (4), 108-109. 

Sami, Ş. (2005). Kamus-ı Türki. (2. Baskı). İstanbul: Çağrı Yayınları. 

Sarıyıldız, G. (2009). “Sicil-i Ahval Defterleri “, TDV İslam Ansiklopedisi. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. (37), 134-136. 

Tabakoğlu, A. (2011). “Tekâlif”, TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları. (40), 336-337.  



141 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Toroser, T. (2011). Kavanin-i Yeniçeriyan. (1. Baskı). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1948). Osmanlı Devleti’nin Merkez ve Bahriye Teşkilatı. 

(1. Baskı). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1988). Osmanlı Devleti Teşkilatından Kapıkulu Ocakları I 

Acemi Ocağı ve Yeniçeri Ocağı.  (1. B askı). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Yakut, E. (2012). “Osmanlı Hukukunda Bir Suç Olarak Eşkıyalık ve 

Cezalandırılması”. KEBİKEÇ, (33), 24-25. 

Yılmazer, Z. (Ed.). (2019). İzzî Tarihi. (6. Baskı). İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı. 

 

D. İnternet Kaynakları 

Kubbealtı Lugatı, https://www.lugatim.com/s/mahfe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.lugatim.com/s/mahfe


ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 142 

 

EKLER 

 

 
 

EK 1: İstanbul’dan Görevlendirilen Çorbacı Halil Ağa’nın Erzurum Cephanesine Teslim 

Ettiği Cephane Mühimmatı (BOA, D. BŞM. CBH. d. 18382) 

 

 



143 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

 

 
 

EK 2: Samakov’dan İstanbul’a Gelen Çorbacının Yolda Yaptığı Matbah (Mutfak) 

Masraflarını Gösteren Defter (BOA, D. BŞM. MTE. d. 11293). 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 144 

 

 

EK 3: Haseki, Çorbacı ve Serdarların Tayinlerine Zam İcrası (BOA, C. AS. 1145/50891). 



145 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

 

EK 4: Çorbacı, (Recueil. Dessins originaux de costumes turcs s.39) 

 

 

 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 146 

 

 

 

 

 

 

 



147 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

BÖLÜM VII 

 

MALİ TASNİFTEN TOPLUMSAL VE MEKÂNSAL YAPIYA:  

17. Yüzyıl Antakya’sında Hâne Statülerinin Dağılımı 

 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ1 

 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18078490 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Gaziantep Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Gaziantep, TÜRKİYE. 

agunduz@gantep.edu.tr ORCİD ID: 0000-0001-9559-1402 

mailto:agunduz@gantep.edu.tr


ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 148 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



149 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

GİRİŞ 

Osmanlı İmparatorluğu’nda 17. yüzyıl, mali bunalımlar, Celâlî 

hareketleri, nüfus dalgalanmaları ve tımar sistemindeki çözülme ile karakterize 

edilen bir kriz ve yeniden yapılanma dönemidir. Uzayan savaşlar, vergi 

tabanının daralması, taşrada güvenlik sorunları ve toprak düzenindeki bozulma, 

devletin mali yapısını derinden sarsmıştır. Bu süreçte merkezî otorite, hem 

taşrada hem de şehirlerde tebaasının gerçek mali gücünü daha ayrıntılı biçimde 

tespit etme ihtiyacı duymuş; bu çerçevede avârız ve nüzul gibi olağanüstü 

vergilerin tahsisinde hâne temelinde geliştirilen derecelendirme sistemlerine 

başvurmuştur (İnalcık, 2003:56; Çakar, 2004:423). 

Başlangıçta yalnızca olağanüstü durumlarda başvurulan fevkalade bir 

yükümlülük olan avârız, 17. yüzyılda fiilen süreklilik kazanarak düzenli tahsil 

edilen bir vergi türüne dönüşmüştür (Sahillioğlu, 1991: 109). Bu dönüşüm, 

şehirlerde gelir dağılımını daha görünür hâle getirmiş, devlet-reaya ilişkisini 

yeniden şekillendirmiş ve hâne düzeyinde mali kapasitenin ölçülmesini zorunlu 

kılmıştır. Böylece vergi tahsili, yalnızca teknik bir mali işlem olmaktan çıkıp, 

şehir toplumunun sosyo-ekonomik dokusunu doğrudan etkileyen bir 

mekanizma hâline gelmiştir. 

Bu bağlamda ortaya çıkan alâ-evsât-ednâ tasnifi, yalnızca teknik bir 

vergi düzenlemesi değil, aynı zamanda Osmanlı şehir toplumunun sosyal 

hiyerarşisini anlamaya elverişli bir analitik araç niteliği taşımaktadır. Avarız-

hâne defterlerinde kullanılan bu üçlü sınıflandırma, görünüşte yalnızca mali bir 

kategori gibi dursa da, gerçekte şehir toplumunun sosyo-ekonomik 

katmanlaşmasını yansıtan bir gösterge hâline gelmiştir. Hânelerin alâ, evsât ve 

ednâ şeklinde derecelendirilmesi, hem vergi yükünün mali güce göre 

dağıtılmasını hedeflemekte, hem de devletin kentli nüfusun yapısal özelliklerini 

izlemesine imkân sağlamaktadır. 

Bu çalışma, Maliyeden Müdevver Defterler (MAD) tasnifinde bulunan 

678 numaralı avârız-hâne defterine dayanarak, 17. yüzyıl sonu Antakya’sında 

hânelerin bu üçlü tasnif çerçevesinde nasıl dağıldığını ve bu dağılımın 

toplumsal hiyerarşi, mekânsal statü coğrafyası ve reaya-askerî ayrımı ile nasıl 

kesiştiğini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışmanın temel sorusu şu şekilde 

formüle edilebilir: 

Avârız-hâne tasnifi, Antakya’nın sosyal ve mekânsal hiyerarşisini nasıl 

yansıtmaktadır? 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 150 

 

Bu soruya cevap aranırken hem nicel hem de nitel yöntemler 

kullanılmakta; mahalle bazlı dağılımlar, mülkiyet biçimleri ve statü grupları 

arasındaki farklar sistematik biçimde değerlendirilmektedir. Antakya örneği, 

bu yönüyle Osmanlı şehirlerinde mali sınıflandırma ile toplumsal hiyerarşi 

arasındaki etkileşimi incelemek için elverişli bir zemin sunmaktadır. 

 

1. ZAMAN, MEKÂN VE KAYNAK 

1.1. Kronolojik Çerçeve: 17. Yüzyılın Son Çeyreği 

Çalışma, kronolojik olarak 17. yüzyılın son çeyreğine odaklanmaktadır. 

Bu dönem, hem Osmanlı İmparatorluğu’nun genel mali krizlerinin yoğunlaştığı 

hem de taşra şehirlerinde nüfus, mülkiyet ve üretim ilişkilerinin yeniden 

şekillendiği bir zaman dilimini temsil etmektedir. İncelenen defterin esas tarihi 

1679/1089 olmakla birlikte, metin içinde 1698-1699/1110 yılına kadar yapılmış 

değişiklik ve tashihlerin işlenmiş olması, bize Antakya’nın yaklaşık yirmi yıllık 

bir süreç içerisindeki mali ve sosyal görünümünü yakalama imkânı 

vermektedir. Bu bakımdan defter, hem belirli bir zaman kesitini kaydeden, hem 

de geriye dönük eklemeleri barındıran karma bir belge niteliği taşır. 

1.2. Mekânsal Çerçeve: Halep Eyaleti İçinde Antakya 

Mekânsal olarak çalışma, Halep eyaletine bağlı bir kaza merkezi olan 

Antakya şehrine odaklanmaktadır. Antakya, 17. yüzyıl itibarıyla: Halep, 

İskenderun ve iç Anadolu’yu birbirine bağlayan ticaret güzergâhlarının 

kavşağında yer alması, Hz. İsa havarileri ve Habibü’n-Neccar anlatılarıyla 

bağlantılı dinî-manevî merkez niteliği, çarşı-pazar örgütlenmesi, mahalle yapısı 

ve dini-idari kurumlarıyla klasik Osmanlı şehir tipolojisini yansıtması 

bakımından dikkat çekmektedir. Bu çerçevede Antakya, ne İstanbul ve Halep 

gibi bir anakent ne de küçük bir kasaba ölçüsündedir. Daha çok orta ölçekli bir 

taşra şehri olarak Osmanlı kent dokusunun tipik unsurlarını bünyesinde 

barındırmaktadır. 

1.3. Ana Kaynak: 678 Numaralı Avârız-Hâne Defteri 

Araştırmanın temel kaynağını, Osmanlı Arşivi Başkanlığı’nda bulunan 

MAD 678 numaralı avârız-hâne defteri oluşturmaktadır. Defter, Halep 

vilayetine bağlı kazaların 1679/1089 tarihli avârız-hâne tahririni içermektedir. 



151 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Antakya’ya ait kayıtlar, defterin 2-45. sayfaları arasında yer almakta olup 

şehirde toplam 1605 hâne bulunduğu görülmektedir (BOA, MAD, 678:2-45). 

Bu hâne sayısı, çalışmanın nicel inceleme temelini oluşturur. Ancak hâne 

kavramı dar anlamda bir çekirdek aileyi değil; çoğu zaman geniş aileleri, 

birlikte yaşayan akraba topluluklarını veya ortak üretim-tüketim birimlerini 

ifade eder. Dolayısıyla defter, sıkı bir demografik nüfus sayımından çok mali 

ve kurumsal temelli bir hâne anlayışını yansıtmaktadır. 

Kayıtlarda hâne, kaysarlık ve havş gibi farklı mesken türleri, bunların 

mülkiyet statüleri ile hânelerin alâ-evsât-ednâ şeklindeki mali sınıflandırmaları 

ayrıntılı biçimde gösterilmiştir. Bunun yanında hâne reislerinin isimleri ve 

sosyal statülerine (reaya, askerî-vergiden muaf-) ilişkin bilgiler de düzenli 

biçimde kaydedilmiştir. Bu veri düzeni, söz konusu mali tasnifin mahalle 

düzeyinde karşılaştırmalı olarak izlenmesini mümkün kılmaktadır. 

Tüm bu özellikleriyle MAD 678 numaralı avârız-hâne defteri, 

Antakya’nın 17. yüzyıl sonundaki toplumsal ve mekânsal yapısını incelemek 

için hem mali tarih hem de şehir sosyolojisi açısından son derece zengin ve 

güvenilir bir kaynak niteliğindedir. 

 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE: Osmanlı Mali Sisteminde Hâne 

ve Alâ-Evsât-Ednâ Tasnifi 

2.1. Avârız Sistemi ve Hâne Kavramı 

Hâne, Osmanlı’da toplumsal, ekonomik ve mali düzenin temel ölçü 

birimi olup, vergi ve nüfus tespitleri bu çerçevede yapılmıştır. Sayımlarda 

yalnızca vergi verebilecek durumda olan nüfus esas alınmış; bu nedenle aile 

reisleri ile kazanç sağlayabilecek erkek fertler kayda geçirilmiştir. Osmanlı 

tahrir defterlerinde nüfus, avârız hânesi ve hâne-i gayr ez-avârız olmak üzere 

iki gruba ayrılmıştır. Avârız hâneleri, vergiye tâbi olan veya fiilen 

vergilendirilen hâneleri ifade ederken; hâne-i gayr ez-avârız, kamu hizmeti 

yürütenleri, resmî ve dinî görevliler ile bedensel engeli bulunan kimseleri 

kapsamakta ve bu grupların vergiden tamamen ya da kısmen muaf olduklarını 

göstermektedir (Barkan, 1979:13-19; Sahillioğlu, 1991: 109). 

Avârız, başlangıçta savaş, seferberlik ve büyük imar faaliyetleri gibi 

olağanüstü durumlarda başvurulan geçici bir yükümlülük iken, 17. yüzyılda 

giderek yarı sürekli bir gelir kalemine dönüşmüştür (Sahillioğlu, 1991: 109). 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 152 

 

Celâlî hareketleri, uzun süreli savaşlar ve tımar gelirlerindeki kayıplar, devleti 

avârız ve benzeri nakdî yükümlülükler üzerinden merkeze kaynak aktarmaya 

yöneltmiştir. 

Bu çerçevede tutulan avârız-hâne defterleri, belirli bir yerleşimde avârız 

mükellefi hâneleri saymak ve derecelendirmek amacıyla düzenlenmiş ayrıntılı 

kayıtlardır. Bu bağlamda hâne, hem mali hem de toplumsal bir kategori olarak 

karşımıza çıkar. Hane halkının büyüklüğü, üretim kapasitesi, mülkiyet durumu 

ve mesleki konum, o hanenin avârız yükünü taşıma potansiyelini 

belirlemektedir. 

 

2.2. Alâ: Üst Düzey Mali Kapasite 

Alâ hâneler, avârız sisteminde en yüksek mali kapasiteye sahip birimleri 

ifade eder. Bu hâneler; aktif ticaretle uğraşan tüccarları, yüksek gelirli 

zanaatkârları, kayda değer mülk ve sermaye sahibi reaya ailelerini ve ekonomik 

bakımdan güçlü askerî zümre mensuplarını içermektedir. Alâ kategorisinin 

mekânsal dağılımı, üst gelir gruplarının hangi mahallelerde yoğunlaştığını ve 

şehrin üst statü gruplarının merkezî olarak kümelendiği alanların nerelerde 

oluştuğunu göstermesi bakımından önemlidir. 

 

2.3. Evsât: Orta Düzey Mali Kapasite 

Evsât hâneler, ekonomik açıdan orta düzeyde yer alan ve şehir 

toplumunun geniş bir bölümünü oluşturan kesimi temsil eder. Bu gruba; küçük 

ve orta ölçekli zanaatkârlar, küçük tacirler ve mütevazı mal varlığına sahip 

reaya aileleri dâhildir. Orta tabakanın genişliği, bir şehirde gelir dağılımının 

görece dengesi ve sosyal hareketlilik imkânları hakkında önemli ipuçları sunar. 

 

2.4. Ednâ: En Zayıf Mali Kapasite 

Ednâ hâneler, en düşük vergi ödeme kapasitesine sahip kesimi ifade 

eder. Bu kategori çoğunlukla sınırlı üretim gücüne sahip fakir aileleri; yaşlılık, 

engellilik, dul kalma gibi sosyal kırılganlık durumlarını ve mülksüz veya 

geçici/gündelik işlerle geçinen reaya gruplarını kapsar. Ednâ kategorisinin 

sayısal ve mekânsal yoğunluğu, bir şehirde yoksulluğun derinliği ve mekânsal 

eşitsizliklerin niteliği hakkında önemli bilgiler sunar. 

Osmanlı sistemi içinde imam, müderris, hatip, seyyid gibi dinî gruplar 

ile sipahi, cebeci, gönüllü, zuamâ vb. askerî unsurlar kural olarak vergiden 



153 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

muaftır; bununla birlikte hâne tasnifinde bu kesimlerin mali ve statüsel 

konumlarının dolaylı izdüşümleri görülebilmektedir. 

 

2.5. Hâne Tasnifi ve Toplumsal Tabakalaşma 

Alâ-evsât-ednâ tasnifinin en kritik özelliği, mali kapasiteye dayanmakla 

birlikte, toplumsal hiyerarşi ile büyük ölçüde örtüşmesidir. Hâne sınıfı; hâne 

reisinin statüsü (reaya-askerî2), mesken türü (ev, kaysarlık, havş 3), mülkiyet 

yapısı (mülk, vakıf, müşterek) ve mahallenin konumu (merkez/çeper) gibi 

unsurlarla yakından ilişkilidir. Bu nedenle alâ-evsât-ednâ tasnifi, Osmanlı 

şehirlerindeki “statü coğrafyasının mali yüzü” olarak okunabilir. 

 

3. YÖNTEM 

3.1. Analiz Birimi ve Nicel Çözümleme 

Çalışmada temel analiz birimi hâne, mekânsal analiz birimi ise 

mahalledir. Defterde kaydı geçen 1605 hâne, önce alâ-evsât-ednâ tasnifine göre 

sayısal olarak dağıtılmış; ardından şehir genelindeki oranlar, mahalle bazındaki 

kompozisyon, reaya-askerî ayrımına göre dağılımlar şeklinde tamamlayıcı 

tablolara dönüştürülmüştür. 

Ele aldığımız defterde hâne sahiplerinin mali kapasiteleri, isim 

kayıtlarına eklenen özel işaretlerle sistematik biçimde gösterilmiştir. Bu 

işaretleme yöntemi, devletin vergi yükümlülüklerini hâne bazında doğru 

biçimde sınıflandırabilmesi açısından önemlidir. Defterde her hâne sahibinin 

adının üzerine, onun mali durumunu gösteren bir harf işaretlenmiştir: 

 Mali gücü en yüksek hâneler :(Alâ) ”ع“

 Orta gelir grubu hâneler :(Evsât) ”ط“

 Düşük gelirli veya zayıf durumda olan hâneler :(Ednâ) ”ن“

 
2 Osmanlı toplumunda nüfus, hükümdar otoritesini temsil eden idareci, asker ve ulemâdan oluşan 

askerî sınıf ile bunun dışında kalan reâyâdan meydana gelmektedir. (bk. Halil Sahillioğlu, 

“Askerî”, DİA, 1991, C. 3, s.488. 
3 Kaysarlıklar (kaysariye/kısariyye), ticaret amacıyla şehre gelenlerin kısa süreli konaklama ve 

kiralama ihtiyaçlarını karşılayan, genellikle çok sayıda oda veya ev biriminden oluşan, yoğun 

kullanım kapasitesine sahip yapılardı ve hem mülk hem de vakıf statüsünde örnekleri mevcuttu. 

Havşlar ise daha çok yarı kırsal nitelik taşıyan ve ağırlıkla yoksul kesimlerin barındığı, ev ve 

kulübelerden oluşan; mülk veya vakıf statüsünde kaydedilebilen yerleşim alanlarıdır. (bk. Enver 

Çakar, “17. Yüzyılın İkinci Yarısında Antakya Kazasında İskân ve Nüfus (1678/1089 Tarihli 

Avârız-Hâne Defterine Göre)”, Belleten¸ Ağustos 2004, C. 68, S. 252, s. 450. 

https://belleten.gov.tr/sayi/293


ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 154 

Ayrıca, şehirdeki evler “beyt-i …” şeklinde kaydedilmiş; kendi evinde 

oturanlar için “sâkin-i hod”, kirada oturanlar için ise “sâkin-i ecir” ibaresi 

kullanılmıştır. Her kayıtta meskûn kişinin hangi mali kategoriye (alâ (A), evsât 

(T), ednâ (N)) ait olduğu mutlaka belirtilmiştir. 

Defter tertibinde dikkat çeken bir diğer husus, her mahalle kaydının 

sonunda bu üç kategorinin ayrı ayrı toplamlarının verilmesi ve mahalle 

toplamlarının şehir geneline ilişkin bir yekûn oluşturacak şekilde bir araya 

getirilmesidir. Böylece hem mahalle ölçeğinde hem de şehir bütününde sosyo-

ekonomik dağılım nicel olarak izlenebilir hâle gelmiştir. Bu uygulama, 

Osmanlı mali bürokrasisinin hâneleri yalnızca vergi birimi olarak değil, aynı 

zamanda sosyo-ekonomik statü göstergesi olarak değerlendirdiğini 

göstermektedir. 

3.2. Yöntemin Sınırlılıkları 

MAD 678 defterinin bazı sınırlılıkları bulunmaktadır. Öncelikle defter, 

belirli bir tarihe ait anlık bir görünüm sunar; uzun dönemli değişim ancak farklı 

tarihlere ait defterlerle karşılaştırma yapıldığında izlenebilir. Hâne kavramı, 

kadın ve erkek rolleri, kuşaklar arası dayanışma ve günlük işlerin paylaşımı gibi 

ayrıntıları tam olarak yansıtmaz. Ayrıca avârız sisteminin mali niteliği 

sebebiyle, bazı hânelerin gerçek ekonomik durumu, vergisel kaygılarla 

olduğundan farklı gösterilmiş olabilir. 

Buna rağmen defter, mahalleler arası farkları ve reaya-askerî karşıtlığını 

analiz etmek için yeterince zengin ve sistematik bir veri kümesi sunmaktadır. 

Bu çalışma, bu sınırları gözeterek defteri mali tasnif ile toplumsal hiyerarşi 

arasındaki ilişkileri çözümlemeye yönelik bir kaynak olarak kullanmaktadır. 



155 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

4. ANTAKYA’DA MALİ SINIFLANDIRMA VE 

TOPLUMSAL YAPI 

4.1. Üçlü Mali Hiyerarşinin Genel Çerçevesi 

17. yüzyıla gelindiğinde Osmanlı şehirlerinin toplumsal örgütlenmesini 

belirleyen en önemli unsurlardan biri, avârız-hâne sisteminin dönüştürdüğü 

mali sınıflandırma mekanizmaları olmuştur. Antakya örneği, bu dönüşümün 

şehir ölçeğinde nasıl somutlaştığını göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

Avârızın olağanüstü bir yükümlülük olmaktan çıkarak düzenli tahsil edilen bir 

vergi türüne dönüşmesi, devleti hâne birimini esas alan daha ayrıntılı bir tasnif 

geliştirmeye yöneltmiş; bu tasnif de şehirlerde hem mali gücün 

görünürleşmesini hem de toplumsal hiyerarşinin belirginleşmesini sağlayan bir 

araç hâline gelmiştir. 

Antakya’ya ait avârız-hâne verileri, alâ-evsât-ednâ biçimindeki üçlü 

derecelendirmenin, şehir ölçeğindeki sosyo-ekonomik ayrışmayı nasıl 

yansıttığını açık biçimde göstermektedir. 

 

4.2. Genel Dağılım: Üçlü Mali Hiyerarşinin Niceliksel 

Çerçevesi 

Antakya’da toplam 1605 hâne kaydı tespit edilmiştir. Bunların üçlü mali 

hiyerarşi içindeki dağılımı şu şekildedir: 

Alâ  (A) : 84 hâne  : yaklaşık % 5,2 

Evsât (T) : 401 hâne : yaklaşık % 25,0 

Ednâ (N) : 1120 hâne : yaklaşık % 69,8 

 

Bu dağılım, şehir toplumunun geniş bir alt kesim, onu tamamlayan 

belirgin bir orta kesim ve sayıca oldukça sınırlı bir üst kesimden oluştuğunu 

göstermektedir. Alâ hânelerin nicelik olarak sınırlı oluşu, Antakya’da yüksek 

gelirli ve imtiyazlı unsurların toplumsal yapı içindeki düşük oranına; buna 

karşılık ednâ hânelerin baskınlığı ise sıradan reaya kitlesinin şehir nüfusunu 

belirleyici ölçüde oluşturduğuna işaret etmektedir (bk. Tablo 1). 

Bu üçlü hiyerarşik ayrım, yalnızca mali yükümlülük kapasitesini değil, 

aynı zamanda statü, meslek grupları, mülkiyet biçimleri ve mahalle temelli 

kentsel örgütlenme ile iç içe geçen bir toplumsal yapılanmayı da 

yansıtmaktadır. Dolayısıyla bu sınıflandırma, vergi sisteminin ötesinde, 

Antakya’da toplumsal tabakalaşmanın ve mekânsal ayrışmanın temel 

göstergelerinden biri niteliğindedir. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 156 

 

4.3. Mali Tasnif ile Statü Grupları Arasındaki Bağlantılar 

Alâ, evsât ve ednâ hânelerin hangi statüye (reaya-askerî-havş-kaysarlık) 

denk geldiğine baktığımızda çarpıcı bir tablo çıkıyor Buna göre alâ hanelerin 

45’i askerî (vergiden muaf) hâneler, 30’u reaya hâneleri, 7’si kaysarlık ve 2’si 

havştır. 

Veriler, alâ kategorisinin özellikle askerî zümre ve kurumsal mülkiyet 

tipleri (kaysarlık, havş gibi) ile daha sık örtüştüğünü göstermektedir. Alâ 

hânelerin önemli bir bölümü vergiden muaf askerî zümre mensuplarına veya 

yüksek statülü görevlilere aittir. Reaya içinde alâ kategorisinde yer alan hâneler 

de mevcuttur; ancak bunlar nicelik bakımından sınırlı olup genellikle ekonomik 

açıdan güçlü aileleri temsil etmektedir. 



157 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 
Tablo 1: Antakya Şehrinde Hâne (Ala, Edna, Evsat) Dağılımı 

No Mahalle Adı Hâne Hânede Oturma Durumu Reaya Askeri (Vergiden Muaf) Havş Kaysarlık 

Ev sahibi Kiracı Belirsiz Ala  Evsat  Edna  Ala  Evsat  Edna  Ala  Evsat  Edna  Ala  Evsat  Edna  

1 Meydan 36 6 2 28  - 1 20 2 5 3  - 3 2  -  -  - 

2 Dört Ayak 86 16 6 64  - 7 60 1 6 6  - 1 1 3 1  - 

3 Tabi-i Sofular 104 71 1 32  - 3 95  - 2 3  - 1  -  -  -  - 

4 Sekâkin 15 7  - 8 2 7 3 2 1  -  -  -  -  -  -  - 

5 Sofular 134 113  -  21  - 10 118  -  - 4  - 2  -  -  -  - 

6 Kanavât 60 57 1 2  - 1 59  -  -  -  -  -  -  -  -  - 

7 Gabdur 64 49  - 15  - 12 46 1 4  -  - 1  -  -  -  - 

8 Hallâbü'n-Nemle (Uncular) 55 44  - 11  - 10 32 2 4 5  - 1  - 1  -  - 

9 Debbûs 28 19  - 9 1 5 16 1 1 4  -  -  -  -  -  - 

10 İmrân 44 36 1 7  - 7 24 2 3 7  -  -  - 1  -  - 

11 Havâre 46 31 1 14  - 8 21 1 8 5  - 1  -  - 2  - 

12 Şeyh Ali 48 36  - 12  - 5 35 1 2 5  -  -  -  -  -  - 

13 Habibü'n-Neccar 190 62 3 125 4 39 113 11 15 8  -  -  -  -  -  - 

14 Tut 220 5  - 215 4 44 134 2 4 32  -  -  -  -  -  - 

15 Kantara (Paşa) 82  -  - 82 4 33 23 3 11 8  -  -  -  -  -  - 

16 Şirince 28  -  - 28  - 2 21 1 2 2  -  -  -  -  -  - 

17 Sarı Mahmud 40  -  - 40 1 3 32 1 2 1  -  -  -  -  -  - 

18 Saha 25 1 2 22  - 17 4 1 2 1  -  -  -  -  -  - 

19 Şenbek 38 3  - 35 7 12 9 2 3 5  -  -  -  -  -  - 

20 Mukbil 28 4  - 24 1 6 11 4 4 2  -  -  -  -  -  - 

21 Cami-i Kebir 45 2 1 42 2 15 19 2 3 4  -  -  -  -  -  - 

22 Kastel 50 1 1 48 3 19 13 3 4 6  - 1  - 1  -  - 

23 Mahzen 107 1  - 106 1 20 73 2 7 1 2  -  - 1  -  - 

24 Günlük (Rimat) 32  -  - 32  - 8 24  -  -  -  -  -  -  -  -  - 

  Toplam 1605 564 19 1022 30 294 1005 45 93 112 2 11 3 7 3  - 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 158 

 

Evsât hanelerin 294’ü reaya, 93’ü askerî ve geri kalanı havş ve 

kaysarlıktır. Dolayısıyla bu kategori, hem ekonomik açıdan güçlü reaya 

hânelerini hem de askerî zümrenin daha düşük gelirli kesimlerini kapsayan bir 

orta gelir bandı niteliği taşır. Bu kesim, hem mali açıdan hem de mekânsal 

yerleşim bakımından şehrin sosyal dengesini oluşturur. 

Ednâ hanelerin 1005’i reaya, 112’si askerî, çok az bir kısmı havş, 

kaysarlıktan geliyor. Dolayısıyla bu kategorinin neredeyse tamamı reaya 

hânelerinden oluşur. Bu durum, Antakya’da alt gelir grubunun genişliğini 

göstermekte; emek yoğun üretim ilişkilerinin, küçük ölçekli esnaf ve 

zanaatkârlığın ve kırsal kökenli göçlerin yoğunluğunu düşündürmektedir. 

Dolayısıyla ednâ kategorisi, bir yandan ağır vergi yükünü taşıyan geniş reaya 

kitlesini, diğer yandan gündelik üretim ve tüketim ekonomisinin temel 

unsurlarını ifade etmektedir. 

 

5. MAHALLELER VE KENTSEL TOPLUMSAL YAPI 
Osmanlı şehirlerinde mahalle, yalnızca bir yerleşim birimi değil, aynı 

zamanda dini, hukuki ve sosyal sınırlar taşıyan bir mikro-topluluk birimidir. 

İmam, mahalle kethüdası, ileri gelen aileler, vakıf yapıları, mescit ve çeşmeler 

gibi unsurlar, mahallenin hem kurumsal çerçevesini, hem de saygınlık düzeyini 

belirler. Bu nedenle, alâ-evsât-ednâ hâne tasnifinin mahalleler arasında 

gösterdiği farklılık, Antakya’nın “statü coğrafyası”nı anlamak için temel bir 

göstergedir. 

 

5.1. Meydan Mahallesi 

Meydan Mahallesi, Antakya şehir dokusunun hem idari hem de sosyal 

açıdan öne çıkan merkezlerinden biridir. Toplam 36 hâneden oluşan mahallede 

hâne dağılımı, ağırlıklı olarak evsât ve ednâ kategorilerinin hâkimiyetini 

göstermektedir. Mahallede 9 evsât ve 25 ednâ hânesi bulunması, Meydan’ın 

geniş bir orta-alt toplumsal tabakayı barındırdığını göstermektedir (BOA, 

MAD, 678:2-3). 

Mahallede kaydedilen askerî zümre mensupları, özellikle yeniçeri ve 

tımarlı sipahilerin varlığı, buranın kısmen idari işlevlerle temas hâlinde 

olduğunu düşündürmektedir. Mülkiyet yapıları incelendiğinde, hem bireysel 

hem de kurumsal mülkiyetin bir arada bulunduğu; birkaç hânede kiracılık 

kaydının yer aldığı görülmektedir. Bu durum, Meydan’ın hem yerleşik nüfusu 



159 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

hem de geçici ihtiyaçlarla ev kiralayan hareketli unsurları barındırdığını 

göstermektedir. 

Genel olarak Meydan Mahallesi, toplumsal çeşitliliği ve şehir merkezine 

yakınlığı nedeniyle orta-alt gelir gruplarının yoğun olduğu, ancak statü 

bakımından karma bir yerleşim alanı niteliği taşımaktadır. 

 

5.2. Dört Ayak Mahallesi 

Dört Ayak Mahallesi, 86 hâne ile Antakya’nın orta büyüklükteki 

mahallelerinden biridir. Mahallede 15 evsât ve 67 ednâ hânesi bulunması, alt 

tabakanın belirgin baskınlığını ortaya koymaktadır. Mahallede 4 alâ hâneden 

söz edilmesi ise, sosyal yapının tamamen homojen olmadığını, sınırlı da olsa 

üst gelir gruplarının varlığını sürdürdüğünü göstermektedir (BOA, MAD, 

678:3-5). 

Askere mensup hânelerin yoğunluğu, mahallenin Osmanlı askerî 

teşkilatıyla ilişkili bir yerleşim karakteri taşıdığını ortaya koymaktadır. Ayrıca 

mahalledeki kiracı hâne sayısının dikkat çekici düzede oluşu, Dört Ayak’ın 

konut piyasası açısından nispeten hareketli, dolayısıyla nüfus hareketliliği 

bulunan bir mahalle olduğunu düşündürmektedir. 

Genel çerçeve içinde Dört Ayak Mahallesi, alt gelir gruplarının ağırlıkta 

olduğu, fakat askerî unsurların varlığı nedeniyle fonksiyonel açıdan çeşitlilik 

gösteren bir mahalle görünümü sunmaktadır. 

 

5.3. Tabi-i Sofular Mahallesi 

Tabi-i Sofular Mahallesi, 104 hâne ile Antakya’nın kalabalık 

mahallelerinden biridir. Mahallede evsât ve özellikle ednâ hânelerin baskınlığı 

(%94 ednâ) dikkat çekmektedir. Bu yapı, mahallenin belirgin bir alt gelir 

bölgesi olduğunu ortaya koymaktadır (BOA, MAD, 678:5-8). 

Mahallede askeri zümreye mensup birkaç hâne mevcuttur; ancak bu 

sayılar genel nüfus dokusunu değiştirecek düzeyde değildir. Mahallede 

kiracılık ve mülkiyet ilişkileri incelendiğinde, çoğunlukla yerleşik reaya 

ailelerinin hâkim olduğu görülmektedir. 

Tabi-i Sofular Mahallesi, Antakya’nın sosyo-ekonomik haritasında en 

yüksek alt tabaka yoğunluğuna sahip alanlardan biri olup, ekonomik gücü 

sınırlı geniş reaya kesiminin yerleşim alanı niteliğindedir. 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 160 

 

 5.4. Sekâkin Mahallesi 

Sekâkin, sadece 15 hâne ile Antakya’nın en küçük mahallelerinden 

biridir; ancak yüksek oranda alâ ve evsât hâne barındırması nedeniyle dikkat 

çekici bir sosyo-ekonomik profile sahiptir. Mahalledeki 4 alâ ve 8 evsât 

hânesine karşılık yalnızca 3 ednâ hânesi bulunması, Sekâkin’i üst ve orta gelir 

gruplarının yoğunlaştığı seçkin bir yerleşim hâline getirmektedir (BOA, MAD, 

678:8). 

Askere mensup birkaç hâne ile küçük ölçekli ancak yüksek toplumsal 

saygınlığa sahip bir nüfus yapısı görülmektedir. Kiracı kaydının bulunmaması, 

mahallenin istikrarlı ve mülk sahibi ailelerden oluşan, içe kapalı bir sosyal 

çevre niteliği taşıdığını düşündürmektedir. Sekâkin Mahallesi, küçük ölçeğine 

rağmen şehir içinde yüksek toplumsal konum ve gelir düzeyiyle öne çıkan 

mahallelerden biridir. 

 

5.5. Sofular Mahallesi 

134 hâne ile Antakya’nın en büyük mahalleleri arasında yer alan Sofular, 

çok güçlü bir alt tabaka yoğunluğu sergiler. Mahallede 122 ednâ hânesi 

bulunması, Sofular’ı şehrin belirgin bir reaya yerleşimi hâline getirir. Bunun 

yanında evsât kategorisindeki 12 hâne sınırlı bir orta sınıf varlığına işaret 

etmektedir (BOA, MAD, 678:9-11). 

Mahallede askerî zümreye ait hâne sayısı düşüktür; kiracı hâne kaydı 

bulunmaması ise bölgenin yerleşik, uzun süreli oturan nüfusa sahip bir mahalle 

olduğunu gösterir. 

Genel olarak Sofular Mahallesi, Antakya’nın en yoğun alt gelir 

yerleşimlerinden biri olup, geniş reaya nüfusunun demografik ağırlığını 

taşımaktadır. 

 

 5.6. Kanavât Mahallesi 

Kanavât, 60 hâne civarında bir yerleşim olmakla birlikte ednâ 

kategorisinin % 98 oranında yer aldığı son derece homojen bir sosyo-ekonomik 

yapıya sahiptir. Mahallede neredeyse hiç alâ veya evsât hâne bulunmaması, 

Kanavât’ı kesin biçimde alt gelir grubunun merkezi hâline getirmektedir (BOA, 

MAD, 678:11-13). 



161 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Mülkiyet yapıları çoğunlukla bireysel reaya mülkiyetine dayanır; 

kiracılık kaydının yokluğu, benzer şekilde mahallede uzun süreli oturan, 

aidiyeti güçlü hanelerin varlığına işaret eder. 

Kanavât, Antakya şehir dokusunda en belirgin alt tabaka 

yoğunlaşmasının yaşandığı yerleşimlerden biri olup, sosyo-ekonomik açıdan 

düşük gelirli, düşük hareketliliğe sahip bir mahalle yapısı sunar. 

 

 5.7. Gabdur (Gabdûr) Mahallesi 

Gabdur Mahallesi, Antakya’nın orta ölçekli yerleşim alanlarından biri 

olup toplam hâne yapısı, özellikle ednâ kategorisinin baskınlığı ile dikkat çeker. 

Mahalledeki hânelerin büyük çoğunluğu reayaya aittir ve hem ekonomik 

kapasite hem de sosyal statü açısından alt gelir grubunun yoğunlaştığı bir 

yerleşim görünümü sunar. Mahallede yer alan birkaç müşterek mülkiyet örneği, 

aile içi ortaklıkların veya birden fazla kuşağa yayılan mülkiyet ilişkilerinin 

varlığına işaret eder (BOA, MAD, 678:12-14). 

Toplumsal yapı bakımından Gabdur Mahallesi, sınırlı sayıda evsât hâne 

barındırmakla birlikte alâ hâne bulundurmayan mahallelerden biridir. Kiracılık 

kaydının olmaması veya yok denecek kadar az olması, mahallede daha çok 

yerleşik, uzun süreli ailelerin barındığını işaret eden bir unsur olarak 

kaydedilmelidir. 

 

5.8. Hallâbü’n-Nemle (Uncular) Mahallesi 

Hallâbü’n-Nemle, Antakya’da hem nüfus yoğunluğu hem de ekonomik 

çeşitlilik açısından öne çıkan mahallelerden biridir. Mahalledeki hâne sayısı 

orta düzeydedir; ancak evsât ve ednâ kategorilerinin birlikte yoğunlaşması, 

burada güçlü bir orta-alt sınıf bileşimi oluşturur. Mahalle adının zanaatkâr bir 

faaliyetle ilişkilendirilmesi (Uncular), sosyal yapının üretim ve hizmet 

sektörleriyle bağlantılı olduğunu düşündürmektedir (BOA, MAD, 678:14-16). 

Mahallede askeri zümreye mensup hânelerin bulunması, yerleşimin 

yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda idari işlevlerle de temas hâlinde 

olduğunu göstermektedir. Bununla birlikte mahallede yüksek oranlı bir ednâ 

baskınlığı söz konusudur; bu durum Hallâbü’n-Nemle’yi alt gelir gruplarının 

ağırlıkta olduğu bir bölge olarak tanımlar. Kiracı sayısının düşük olması, 

yerleşik nüfusun sürekliliğine işaret etmektedir. 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 162 

 

5.9. Debbûs Mahallesi 

Yaklaşık 28 hâne civarında bir yerleşim olan Debbûs Mahallesi, 

Antakya’nın en küçük ölçekli mahallelerinden biridir. Ancak sosyal bileşimi 

itibarıyla, küçük mahallelerin çoğunda olduğu gibi sınırlı ama homojen bir 

toplumsal yapı göstermez. Aksine, mahallede hem evsât hem de ednâ 

kategorileri bir arada bulunmakta, bu durum da Debbûs’un nispeten karma bir 

sosyo-ekonomik karaktere sahip olduğunu ortaya koymaktadır (BOA, MAD, 

678:16-17). 

Mahallede askeri zümreye mensup birkaç hâne kaydedilmiş olup, bu 

durum yerleşimin Osmanlı askerî-idari sistemiyle temas hâlinde olduğunu 

düşündürmektedir. Mülkiyet yapıları büyük ölçüde bireysel reaya mülkiyetine 

dayansa da, Debbûs Mahallesi’nin dikkat çeken yönü, küçük ölçeğine rağmen 

çeşitliliğe sahip bir gelir dağılımı sunmasıdır. 

 

 5.10. İmrân Mahallesi 

İmrân Mahallesi, nüfus yapısında ednâ hânelerinin açık biçimde baskın 

olduğu mahallelerden biridir. Mahallede evsât hânelerin sınırlı sayıda yer 

alması, İmrân’ı belirgin bir alt gelir yerleşimi hâline getirmektedir. Mahalle 

hane yapısı, reaya nüfusunun ağırlığını taşımakta; askerî zümreye ait hâneler 

ise oldukça sınırlı kalmaktadır (BOA, MAD, 678:17-18). 

İmrân Mahallesi’nin sosyo-ekonomik yapısında dikkat çeken unsur, 

ekonomik çeşitliliğin son derece düşük olmasıdır. Bu durum, mahallenin büyük 

ölçüde tek tip gelir düzeyine sahip hânelerden oluştuğunu; dolayısıyla 

Antakya’nın mekânsal eşitsizlik örüntüsü içinde düşük gelirli mahalleler 

kümesi içinde yer aldığını göstermektedir. 

 

5.11. Havâre Mahallesi 

Havâre, Antakya’nın orta büyüklükteki mahalleleri arasında yer almakla 

birlikte sosyal bileşimi, alt ve orta gelir gruplarının birlikte var olduğu bir 

yerleşim örüntüsü sergiler. Mahallede hem evsât hem de ednâ hânelerin 

bulunması, gelir düzeylerinin çeşitlendiği bir nüfus dokusuna işaret eder. Alâ 

kategorisinin yokluğu, mahallede yüksek gelir grubunun bulunmadığını 

göstermektedir (BOA, MAD, 678:18-20). 

Mahallenin mülkiyet ilişkileri incelendiğinde, büyük ölçüde bireysel 

reaya mülkiyeti görülmektedir. Kiracılık kaydının olmaması veya yok denecek 



163 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

kadar az olması, yerleşik nüfusun uzun süreli barınma eğilimini ortaya koyar. 

Havâre Mahallesi, büyük ölçüde küçük zanaatkârlık veya hizmet sektörü gibi 

alt-orta sınıf mesleklerle ilişkilendirilebilecek bir çalışan reaya mahallesi 

görünümü sunar. 

 

 5.12. Şeyh Ali Mahallesi 

Şeyh Ali, Antakya şehir dokusunda hem dini hem de sosyal niteliği olan 

bir mahalledir. Toplumsal yapısı büyük ölçüde ednâ kategorisine dayanmakla 

birlikte, birkaç evsât hânenin varlığı mahallede sınırlı bir ekonomik çeşitliliğin 

bulunduğunu göstermektedir. Mahallede askerî zümreye ait hânelerin yokluğu, 

yerleşimin daha çok yerel ve dindar reaya topluluğu tarafından oluşturulduğunu 

düşündürür (BOA, MAD, 678:20-21). 

Mahallenin adının bir dini otoriteye atıf yapması, burada dini görevlilerin 

veya vakıf çalışanlarının tarihsel olarak yerleşmiş olabileceğini akla getirir. Bu 

durum, mahalle yapısının ekonomik açıdan zayıf olmakla birlikte kültürel ve 

toplumsal açıdan istikrarlı ve geleneksel bir karakter taşıdığını ortaya 

koymaktadır. 

 

 5.13. Habibü’n-Neccar Mahallesi 

Habibü’n-Neccar Mahallesi, Antakya’nın hem dini hem de toplumsal 

açıdan en önemli merkezlerden biridir. Mahalledeki hâne dağılımı, evsât ve 

ednâ kategorilerinin dengeli bir biçimde bulunduğu, ayrıca sınırlı sayıda alâ 

kategorisinin de yer aldığı karma bir sosyo-ekonomik yapıya işaret eder. 

Mahalledeki nüfus yoğunluğunun yüksekliği, bölgenin tarihsel ve mekânsal 

konumuyla doğrudan ilişkilidir (BOA, MAD, 678:21-25). 

Mahallenin merkeze yakınlığı ve Habibü’n-Neccar makamının burada 

bulunması, ulema, vakıf çalışanları ve dini statü sahiplerinin bu bölgeyi tercih 

etmesine yol açmıştır. Bu durum, mahalledeki toplumsal saygınlığın tarihsel 

olarak yüksek olmasını sağlamıştır. Mülkiyet yapıları incelendiğinde, hem 

bireysel hem de vakıf bağlantılı mülklerin varlığı dikkat çeker; kiracılık oranı 

oldukça düşüktür. 

Habibü’n-Neccar, Antakya şehir yapısında saygın bir konuma sahip, 

farklı toplumsal kesimlerin bir arada bulunduğu merkezî bir yerleşim niteliği 

taşır. 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 164 

 

5.14. Tut Mahallesi 

Tut Mahallesi, Antakya’nın en geniş mahallelerinden biri olup toplam 

hâne sayısının fazlalığı, burayı şehir nüfusunun önemli bir bölümünü barındıran 

bir merkez hâline getirir. Mahallede ednâ kategorisinin yüksek oranı, alt 

tabakanın belirgin ağırlığını ortaya koymaktadır; bununla birlikte evsât 

kategorisinin varlığı mahallede sınırlı da olsa orta gelir gruplarının 

bulunduğunu gösterir (BOA, MAD, 678:26-30). 

Tut Mahallesi’nin sosyo-ekonomik görünümü, özellikle çeşitli meslek 

gruplarının ve kalabalık reaya nüfusunun varlığıyla şekillenmiştir. Mahallede 

askeri zümreye ait hâneler az sayıdadır; mülkiyet yapısı ise büyük ölçüde 

yerleşik reaya ailelerine dayanır. Mahalle, nüfus büyüklüğü ve toplumsal 

çeşitliliği nedeniyle şehrin genel yapısını yansıtan geniş ölçekli bir reaya 

yerleşimi görünümü sunar. 

 

 5.15. Kantara (Paşa) Mahallesi 

Kantara (Paşa) Mahallesi, Antakya’nın sosyo-ekonomik açıdan en dikkat 

çekici mahallelerinden biridir. Mahallede alâ ve evsât hânelerinin yüksek oranı, 

onu şehrin üst ve orta gelir gruplarının yoğunlaştığı bir yerleşim alanı hâline 

getirir. Mahalledeki askeri, ulema ve vakıf görevlilerinin varlığı, Kantara’nın 

hem mali hem de toplumsal konum bakımından öne çıktığını göstermektedir 

(BOA, MAD, 678:30-32). 

Mahalle içinde kaydedilen kaysarlıklar, havşlar ve müşterek mülkiyet 

örnekleri, bu bölgenin ekonomik açıdan oldukça gelişmiş bir mülkiyet 

çeşitliliğine sahip olduğunu ortaya koyar. Ayrıca Kantara’da kiracı oranının 

görece düşük olması, üst ve orta tabaka ailelerinin uzun süreli yerleşim 

tercihleri ile uyumludur. 

Genel olarak Kantara Mahallesi, Antakya şehir yapısında en belirgin 

sosyo-ekonomik ayrıcalık merkezlerinden biri olarak değerlendirilebilir. 

 

 5.16. Şirince Mahallesi 

Şirince Mahallesi, küçük ölçekli bir yerleşim olmakla birlikte sosyo-

ekonomik açıdan oldukça sınırlı bir çeşitlilik sergiler. Mahallede hâkim olan 

ednâ kategorisi, buranın alt gelir grubunun yerleşim bölgesi olduğunu açık 

biçimde göstermektedir. Evsât kategorisindeki hâneler çok sınırlıdır; alâ 

kategorisinde ise hâne bulunmamaktadır (BOA, MAD, 678:33). 



165 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Mülkiyet yapılarında reaya ailelerinin baskınlığı, mahallede uzun süreli 

aile yapılarının varlığına işaret eder. Kiracı kaydının yokluğu, sosyo-ekonomik 

hareketliliğin son derece düşük olduğunu destekleyen bir başka göstergedir. 

Şirince Mahallesi, Antakya’nın küçük ama belirgin biçimde düşük gelirli 

mahallelerden biri olarak şehir içindeki toplumsal farklılaşmayı yansıtır. 

 

5.17. Sarı Mahmud Mahallesi 

Sarı Mahmud Mahallesi, hâne sayısı bakımından orta büyüklükte olup, 

toplumsal bileşimi ağırlıklı olarak ednâ kategorisinden oluşur. Mahallede evsât 

hânelerin varlığı sınırlı olmakla birlikte, bu durum kısıtlı bir orta gelir grubu 

varlığına işaret eder. Alâ kategorisinin bulunmaması, gelir dağılımı bakımından 

homojen bir alt gelir yerleşimi görünümü yaratır (BOA, MAD, 678:34-35). 

Mülkiyet yapıları çoğunlukla bireysel reaya mülkiyetine dayanır; 

kiracılık kaydının bulunmaması, mahallede yerleşikliğin yüksek olduğunu 

göstermektedir. Sarı Mahmud Mahallesi, ekonomik açıdan zayıf olmakla 

birlikte sosyo-kültürel olarak istikrarlı, yerleşik reaya nüfusunun yoğun olduğu 

bir mahalle niteliği taşır. 

 

 5.18. Saha Mahallesi 

Saha Mahallesi, Antakya’da özellikle evsât kategorisinin baskın olduğu 

az sayıdaki mahalleden biridir. Mahallede evsât oranının % 70’i aşması, 

Saha’yı belirgin bir orta gelir yerleşim bölgesi haline getirmektedir. Buna 

karşılık ednâ oranının düşüklüğü ve alâ kategorisinin sınırlı varlığı, Saha’nın 

sosyal yapısının dengeli fakat seçici olduğunu gösterir (BOA, MAD, 678:35-

36). 

Mahallenin mülkiyet düzeni, hem reaya hem de zaman zaman askerî 

sınıfla ilişkili hânelerin bulunduğu karma bir yapı ortaya koyar. Kiracı oranının 

kayda değer düzeyde yüksek olması, Saha’nın nüfus hareketliliği ve konut 

piyasası açısından diğer mahallelere göre daha dinamik bir karaktere sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Saha Mahallesi, Antakya şehir yapısında orta tabakanın mekânsal ifadesi 

olarak değerlendirilmelidir. 

 

 

 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 166 

 

 5.19. Şenbek Mahallesi 

Şenbek Mahallesi, Antakya’nın sosyo-ekonomik yapısı içinde dikkat 

çeken küçük ölçekli yerleşim birimlerinden biridir. Hâne sayısının az olması, 

mahalleyi nüfus bakımından sınırlı bir alan hâline getirse de, alâ ve evsât 

kategorilerinin yüksek oranı, Şenbek’i niteliksel açıdan öne çıkarır. 

Mahalledeki alâ hâneler, buranın zengin veya yüksek statülü ailelerin 

ikametgahı olduğunu gösterir; evsât kategorisi ise güçlü bir orta sınıf bileşenine 

işaret eder (BOA, MAD, 678:36-37). 

Ednâ hânelerin sınırlı oluşu, Şenbek’i üst ve orta gelir grubunun 

yoğunlaştığı yüksek toplumsal konuma sahip bir yerleşim bölgesi hâline getirir. 

Mahallenin askerî zümreyle olan bağlantısı, şehirdeki idari ve askeri unsurlarla 

kurduğu tarihsel bağın bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Mülkiyet 

ilişkilerinin büyük ölçüde bireysel ve istikrarlı olması, Şenbek’in düşük 

hareketlilik gösteren yerleşik bir toplumsal yapıya sahip olduğunu ortaya koyar. 

 

 5.20. Mukbil Mahallesi 

Mukbil Mahallesi, toplam hâne sayısı düşük olmasına rağmen alâ 

kategorisindeki hânelerin yüksek oranıyla dikkat çeker. Bu durum, mahallenin 

ekonomik ve toplumsal açıdan seçkin bir nüfusu barındırdığını açıkça 

göstermektedir. Evsât hânelerin kayda değer sayıda olması, orta gelir 

gruplarının da mahallede belirgin bir yer tuttuğunu ortaya koyar (BOA, MAD, 

678:37-38). 

Ednâ kategorisinin sınırlı olmasına karşın tamamen yok olmaması, 

Mukbil’in yalnızca üst gelir grubuna ait bir yerleşim olmadığını, fakat ağırlıklı 

olarak yüksek statülü bir yerleşim alanı olduğunu gösterir. Kiracılığın hemen 

hemen hiç bulunmaması, mahalledeki nüfusun yerleşik, güçlü mülkiyet 

ilişkilerine sahip olduğunu destekler. 

Mukbil Mahallesi, Antakya’nın mekânsal hiyerarşisinde üst tabakanın 

güçlü bir temsil alanı olarak değerlendirilir. 

 

 5.21. Cami-i Kebir Mahallesi 

Cami-i Kebir, adından da anlaşılacağı üzere, Antakya’nın dini ve 

merkezi fonksiyonlarını yansıtan en önemli yerleşim alanlarından biridir. 

Mahallede evsât ve ednâ kategorilerinin dengeli bir şekilde dağılması, buranın 

sosyo-ekonomik açıdan karma bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir. 



167 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

Sınırlı sayıda alâ hâne bulunması, mahallenin yalnızca dini bir merkez değil, 

aynı zamanda belirli bir toplumsal konuma sahip ailelerin de ikamet ettiği bir 

alan olduğunu gösterir (BOA, MAD, 678:38-39). 

Mahallede mülkiyet çeşitliliği, vakıf yapılarıyla ilişkili olması muhtemel 

konut türlerinin varlığı, mahalleyi sadece barınma alanı olmaktan çıkararak 

dini, idari ve sosyal bir merkez hâline getirir. Kiracılığın sınırlı olması ise, 

bölgenin yerleşik nüfus tarafından tercih edilen istikrarlı bir yerleşim alanı 

olduğunu gösterir. 

Cami-i Kebir Mahallesi, Antakya’nın dini merkez-toplumsal karma yapı 

ekseninde şekillenen en önemli mahallelerinden biridir. 

 

 5.22. Kastel Mahallesi 

Kastel Mahallesi, sosyo-ekonomik açıdan güçlü bir orta ve üst gelir 

yapısı sergileyen mahallelerden biridir. Evsât kategorisinin belirgin ağırlığı, 

Kastel’i orta gelir grubunun yoğunlaştığı bir yerleşim hâline getirirken; alâ 

hânelerin varlığı, mahallede seçkin bir nüfusun da bulunduğunu göstermektedir 

(BOA, MAD, 678:40-41). 

Kaysarlık ve havş gibi özel mülkiyet türlerinin mahallede yer alması, 

Kastel’in gelişmiş mülkiyet ilişkilerine ve çeşitlilik arz eden ekonomik yapılara 

sahip olduğuna işaret eder. Askerî zümreye mensup hânelerin varlığı ise, 

mahalleyi dinî, idari ve askerî unsurlarla temas hâlinde olan bir yerleşim alanı 

konumuna taşır. 

Kastel Mahallesi, Antakya’nın toplumsal yapısında orta-üst kesimin 

belirgin şekilde temsil edildiği önemli bir yerleşim bölgesidir. 

 

 5.23. Mahzen Mahallesi 

Mahzen Mahallesi, 107 hâne ile Antakya’nın büyük mahallelerinden 

biridir. Sosyo-ekonomik dağılım bakımından mahalle nüfusunun büyük 

bölümünü ednâ hâneler oluşturur; bununla birlikte kayda değer oranda evsât 

hâne bulunması, mahalleyi alt ve orta gelir gruplarının bir arada yaşadığı çeşitli 

yapıya sahip bir yerleşim alanı hâline getirir (BOA, MAD, 678:41-44). 

Mahallede askerî zümreye, seyyidlere ve dinî görevlilere ait hânelerin 

bulunması, Mahzen’in tarihsel olarak yüksek toplumsal konumla ilişkili 

unsurlarla temas hâlinde olan bir yerleşim olduğunu göstermektedir. Ayrıca 

mahallede bulunan kaysarlık ve havş gibi geniş ölçekli mesken türleri, 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 168 

 

Mahzen’in ekonomik açıdan çeşitlilik barındıran bir mahalle olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

Genel olarak Mahzen Mahallesi, hem nüfus büyüklüğü hem de sosyal 

bileşimi itibarıyla, Antakya’nın karma, fonksiyonel ve çok yönlü mahallerinden 

biridir. 

 

 5.24. Günlük (Rimat) Mahallesi 

Günlük (Rimat) Mahallesi, toplam 32 hâne ile küçük ölçekli 

yerleşimlerden biri olup belirgin bir alt gelir yapısına sahiptir. Mahalledeki 

ednâ hânesi oranı oldukça yüksektir; evsât kategorisi çok sınırlıdır ve alâ 

kategorisi bulunmamaktadır. Bu durum, Günlük’ü geçimini bedensel emeğe 

dayalı işlerden sağlayan, düşük gelirli reaya nüfusunun merkezi hâline getirir 

(BOA, MAD, 678:44-45). 

Mahallede müşterek mülkiyetin bulunması, aileler arasında ortak 

mülkiyet ilişkilerinin yaygın olabileceğini gösterir. Ayrıca Antakya 

Kethüdasının câbisi olan Hamza Ağa’nın mahallede birden fazla mülkünün 

bulunması, Günlük’ün hem düşük gelirli bir yerleşim alanı hem de belirli 

derecede üst otoriteye bağlı mülkiyet ilişkilerinin görüldüğü bir mahalle 

olduğunu ortaya koyar. 

Günlük (Rimat) Mahallesi, Antakya şehir yapısı içinde düşük gelirli, 

yerel ekonomik ilişkilerin belirlediği küçük ölçekli bir yerleşim niteliği taşır. 
 

6. MAHALLE ÖLÇEĞİNDE MERKEZ-ÇEVRE AYRIMI 

Mahallelerin hâne büyüklükleri ve sosyo-ekonomik bileşimleri, 

Antakya’da merkez ile çevre arasında belirgin bir mekânsal ayrışmanın 

varlığına işaret etmektedir. Bu ayrışma, büyük ve kalabalık mahallelerin nüfus 

yoğunluğu ve toplumsal çeşitlilik bakımından merkezî bir konum üstlendiğini; 

küçük ölçekli mahallelerin ise daha seçici ve sınırlı yerleşim alanları olarak 

şekillendiğini göstermektedir. 

Hâne sayıları esas alındığında, Antakya’nın en büyük mahalleleri Tut, 

Habibü’n-Neccar, Sofular, Mahzen, Tabi-i Sofular ve Dört Ayak olarak öne 

çıkmaktadır. Bu mahalleler, şehir nüfusunun önemli bir bölümünü barındıran, 

mekânsal ve demografik bakımdan merkezî yerleşim alanlarıdır (bk. Tablo 1). 

Bu gruba dâhil mahalleler arasında sosyo-ekonomik yapı bakımından 

belirgin farklılıklar gözlenmektedir. Örneğin Tut Mahallesi, yaklaşık % 75 



169 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

oranındaki ednâ ve % 22 civarındaki evsât hâneleriyle, yüksek nüfuslu ancak 

ağırlıklı olarak alt gelir gruplarının yoğunlaştığı bir merkez görünümü 

sergilemektedir. Buna karşılık Habibü’n-Neccar Mahallesi’nde alâ ve evsât 

hânelerin oranının şehir ortalamasının üzerinde olması, mahallenin dinî merkez 

niteliğiyle birleşerek, farklı statü gruplarını bir arada barındıran kalabalık ve 

toplumsal açıdan seçkin bir yerleşim alanı olduğunu göstermektedir. Mahzen 

Mahallesi ise yaklaşık % 69 ednâ ve % 25 evsât oranlarıyla, alt ve orta gelir 

gruplarının birlikte bulunduğu karma bir sosyo-ekonomik yapıya sahiptir. 

Buna karşılık Sekâkin, Saha, Mukbil, Şirince ve Debbûs ile Günlük 

(Rimat) mahalleleri, şehirdeki en küçük ölçekli yerleşimlerdir. Ancak bu 

mahallelerin bazıları, sınırlı hâne sayılarına rağmen dikkat çekici bir sosyo-

ekonomik özellik sergilemektedir. Özellikle Sekâkin ve Saha mahallelerinde 

alâ ve evsât hânelerin yüksek oranlara ulaşması, bu alanların nüfus bakımından 

küçük olmakla birlikte, üst ve orta gelir gruplarının yoğunlaştığı seçici yerleşim 

alanları olarak değerlendirilebileceğini düşündürmektedir. 
 

7. MAHALLE BAZLI SOSYO-EKONOMİK KARŞILAŞTIRMA 

7.1. Alâ Oranı Yüksek Mahalleler: Üst Statü Odakları 

Antakya’daki mahalleler arasında alâ hânelerin oranı bakımından 

belirgin farklılıklar bulunmaktadır. Sekâkin, Şenbek, Mukbil, Kastel ve Cami-

i Kebir mahallelerinde alâ ve evsât hânelerin yoğunluğu, bu yerleşimleri şehir 

içinde üst statü gruplarının toplandığı alanlar hâline getirmektedir. Bu duruma 

örnek olarak Sekâkin Mahallesi’nde alâ oranının % 26,7’ye, Şenbek 

Mahallesi’nde % 23,7’ye ve Kastel Mahallesi’nde % 14’e ulaşması 

gösterilebilir. 

Bu oranlar, şehir genelindeki alâ ortalamasının (%5,2) yaklaşık dört ila 

beş katına karşılık gelmektedir. Bu durum, söz konusu mahallelerin yalnızca 

ekonomik bakımdan güçlü hânelerin değil; askerî zümre, ulemâ, vakıf 

görevlileri ve yüksek gelirli reaya kesimlerinin yoğunlaştığı alanlar olduğunu 

da göstermektedir. Ayrıca bu mahallelerin ana ticaret güzergâhlarına, çarşı ve 

pazarlara, dinî ve ilmî kurumlara ile kentin başlıca idarî görevlilerine mekânsal 

olarak yakın konumlanması, Antakya’daki toplumsal ve yönetsel odakların bu 

bölgelerde toplandığını ortaya koymaktadır. 

Alâ hânelerin statü gruplarına göre dağılımı, bu eğilimi nicel olarak da 

açık biçimde ortaya koymaktadır (bk. Grafik 1). Toplam 84 alâ hâneden 45’i 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 170 

 

askerî sınıfa ait olup bu grup alâ kategorisinin yaklaşık % 54’ünü 

oluşturmaktadır. Reayaya mensup 30 alâ hâne ise % 36 civarında bir paya 

karşılık gelmekte; bu durum, alâ statüsünün reaya içinde daha sınırlı bir kesim 

tarafından temsil edildiğini göstermektedir. Kaysarlık (7 hâne, % 8) ve havş (2 

hâne, % 2) gibi ayrıcalıklı mülkiyet türleri ise alâ kategorisi içinde küçük fakat 

dikkat çekici bir yer tutmaktadır. Genel olarak bu dağılım, alâ statüsünün 

ağırlıklı biçimde askerî zümre ve ayrıcalıklı mülkiyet yapılarıyla örtüştüğünü 

ortaya koymaktadır. 

 

7.2. Evsât Yoğun Mahalleler: Orta Tabaka Yerleşimleri 

Saha, Kantara (Paşa) ve Havâre gibi mahallelerde evsât hânelerin 

baskınlığı, bu yerleşimleri Antakya’nın belirgin bir orta gelirli mahalle kuşağı 

hâline getirmektedir. Özellikle Saha Mahallesi’nde hânelerin % 76’sının evsât, 

% 20’sinin ednâ kategorisinde yer alması, burayı açık biçimde bir orta tabaka 

yerleşimi olarak tanımlamaya imkân vermektedir. Benzer biçimde Kantara 

(Paşa) Mahallesi’nde evsât oranı yaklaşık % 53,7, ednâ oranı ise % 37,8 

düzeyindedir. 

Bu mahallelerde küçük ve orta ölçekli esnaf ve zanaatkârlar, sınırlı 

sermayeye sahip tüccarlar ile mülk sahibi reaya aileleri yoğunlaşmaktadır. 

Evsât hânelerin statü dağılımı da bu sosyo-ekonomik bileşimi 

desteklemektedir: toplam 401 evsât hânenin 294’ü reayaya, 93’ü askerî 

zümreye ait olup, geri kalan kısmı havş ve kaysarlık niteliğindedir. 

Ortaya çıkan tablo, evsât kategorisinin ekonomik açıdan daha sağlam 

reaya kesimleri ile askerî zümrenin alt ve orta kademelerinde yer alan gruplar 

için orta gelir düzeyini temsil eden bir konumda bulunduğunu göstermektedir. 

Bu bağlamda orta tabaka mahalleleri, üst gelir mahalleleriyle ekonomik ilişkiler 

kuran; alt gelir mahallelerine ise istihdam ve hizmet sağlayan şehir içi geçiş 

alanları olarak değerlendirilebilir. 

 

7.3. Ednâ Baskın Mahalleler: Kentsel Yoksulluk Kuşağı 

Kanavât, Sofular, Tabi-i Sofular, Şirince, Sarı Mahmud, Günlük (Rimat) 

ve Gabdur gibi mahallelerde ednâ hânelerin oranının % 90’ın üzerinde çıkması, 

Antakya’da belirgin bir kentsel alt gelir kuşağının varlığına işaret etmektedir. 

Bu durum özellikle Kanavât’ta hânelerin % 98,3’ünün, Tabi-i Sofular’da % 



171 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

94,2’sinin ve Sofular’da % 91’inin ednâ kategorisinde yer almasıyla 

somutlaşmaktadır. 

Söz konusu mahalleler, hâne ölçeğinde düşük gelir düzeyi ve sınırlı 

üretim kapasitesi, mülkiyetin yokluğu ya da çok küçük ölçekli olması, 

gündelik, mevsimlik veya vasıfsız işlere dayalı kırılgan geçim biçimleri ve son 

derece sınırlı sosyal hareketlilik gibi ortak özellikler taşımaktadır. Mekânsal 

açıdan bakıldığında, bu mahallelerin çoğunun şehir dokusunun dış 

kesimlerinde veya merkezle zayıf mekânsal ilişkiye sahip alanlarda yer alması, 

Antakya’da merkez-çevre temelli sosyo-ekonomik eşitsizliğin belirginliğini 

ortaya koymaktadır. 

Ednâ hânelerin statü dağılımı da bu tabloyu desteklemektedir. Toplam 

1120 ednâ hânenin 1005’inin reayaya, 112’sinin askerî zümreye ait olması; 

havş ve kaysarlık türlerinin ise oldukça sınırlı kalması, ednâ kategorisinin 

büyük ölçüde reaya kitlesini temsil ettiğini göstermektedir. Bu dağılım, 

Antakya’daki alt gelir grubunun esasen reaya nüfusu üzerinden şekillendiğini 

açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Grafik 1: Mahalleler Bazında Antakya’da Statü Dağılımı 

8. MÜLKİYET, MESKEN VE KİRACILIK

8.1. Ev Sahipliği-Kiracılık Dengesi 

Defterde yer alan “sâkin-i hod” (ev sahibi) ve “ecir” (kiracı) kayıtları, 

mülkiyet yapıları ile toplumsal örgütlenme arasındaki ilişkiyi çözümlemek 

açısından önemli ipuçları sunmaktadır. Verilere göre hânelerin 564’ü (%35,1) 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 172 

 

ev sahibi olarak, 19’u (%1,2) ise kiracı olarak kaydedilmiştir (bk. Grafik 2). 

Buna karşılık 1022 hâne (%63,7) için herhangi bir mülkiyet durumu 

belirtilmemiştir. 

Bu dağılım, açık biçimde ev sahibi olarak kaydedilen hânelerin kiracılara 

kıyasla çok daha yaygın olduğunu göstermekte ve 17. yüzyıl Antakya’sında 

mülk sahibi olarak ikâmet etmenin kirada oturmaya göre baskın bir yerleşim 

pratiği olduğunu düşündürmektedir. Bununla birlikte, mülkiyet durumunun 

belirtilmediği hânelerin yüksek oranı, söz konusu verilerin asgari düzeyleri 

yansıttığını ve sonuçların temkinli biçimde değerlendirilmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. 

Veriler, Antakya’da hânelerin büyük çoğunluğunun ev sahibi olduğunu, 

kiracıların ise oldukça sınırlı bir kesimi oluşturduğunu göstermektedir. Kiracı 

oranının özellikle Meydan, Dört Ayak ve Saha mahallelerinde nispeten yüksek 

olması (yaklaşık % 5-8 arası), bu bölgelerde konut hareketliliğinin ve kiralık 

konut arzının daha canlı olduğuna işaret eder. Buna karşılık Kanavât, Sofular, 

Tabi-i Sofular, Gabdur ve Habibü’n-Neccar gibi mahallelerde kiracı kaydının 

yok denecek kadar az olması, bu alanlarda yerleşik, aile temelli ve mülk sahibi 

bir nüfus yapısının baskın olduğunu göstermektedir. 

 

 

Grafik 2: Antakya’da Kiracı Hâne Dağılımı 

 

8.2. Mesken Türleri: Beyt, Havş, Kaysarlık 

Defterde yer alan beyt, havş ve kaysarlık gibi mesken kategorileri, 

yalnızca konut tipolojisini değil, aynı zamanda üretim, ticaret ve barınma 

ilişkilerini de yansıtır. Kaysarlıklar, çoğu zaman çok odalı, ticari veya yarı ticari 

birimler; havşlar ise kulübeli, çok haneli, daha yoğun ve mütevazı yerleşim 



173 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

alanlarıdır. Bu mesken türlerinin alâ-evsât-ednâ tasnifiyle kesişmesi, 

Antakya’da mali statü ile kentsel mekânın nasıl birbirini tamamladığını 

göstermektedir. 

 

9. HÂNE TASNİFİ VE TOPLUMSAL HİYERARŞİ 

9.1. Reaya-Askerî Ayrımı 

MAD 678 numaralı defterde yer alan veriler, alâ-evsât-ednâ tasnifinin 

yalnızca mali kapasiteyi değil, aynı zamanda toplumsal statüyü de yansıttığını 

açık biçimde ortaya koymaktadır. Reaya ve askerî zümreye ait hânelerin 

dağılımı karşılaştırıldığında bu ilişki daha belirgin hâle gelmektedir. Reaya 

hânelerinde alâ oranı % 2,3 düzeyinde kalırken, askerî hânelerde bu oran % 

18’e ulaşmakta; böylece askerî zümredeki alâ hânelerin reayaya kıyasla 

yaklaşık sekiz kat daha yüksek bir orana sahip olduğu görülmektedir. 

Benzer bir ayrışma ednâ kategorisinde de gözlenmektedir. Reaya 

hânelerinin % 75’i ednâ statüsünde yer alırken, askerî hânelerde ednâ oranı % 

44’e düşmektedir. Bu dağılım, askerî zümrenin mali ve toplumsal açıdan daha 

avantajlı bir konumda bulunduğunu; buna karşılık ednâ statüsünün ağırlıklı 

olarak reaya nüfus içinde yoğunlaştığını göstermektedir. 

Askerî hânelerde ednâ oranının reayaya göre belirgin derecede düşük 

olması, askerî zümrenin ekonomik bakımdan avantajlı ve korunaklı bir 

pozisyonda bulunduğunu göstermektedir. Bu rakamlar, alâ-evsât-ednâ 

sisteminin gerçekte reaya-askerî ayrımını mali düzlemde yeniden üreten bir 

mekanizma olduğunu ortaya koymaktadır. Reaya çoğunlukla ednâ ve evsât 

kategorilerinde yoğunlaşırken, askerî zümre daha yüksek oranda alâ sınıfında 

temsil edilmektedir. 

 

9.2. Statü, Mülkiyet ve Mesken 

Reaya-askerî ayrımının hâne tasnifine yansıması, yalnızca mali 

kategorilerle sınırlı kalmamış; mesken türleri (tek ev, havş, kaysarlık), mülkiyet 

biçimleri (mülk, vakıf, müşterek) ve mahalle içindeki toplumsal konum 

üzerinde de doğrudan etkili olmuştur. Askerî zümre, çoğu durumda mülk sahibi 

olan, vakıf gelirlerinden yararlanan ve devlet erkânıyla yakın ilişki içinde 

bulunan; hâne başına düşen üretim kapasitesi görece daha yüksek bir grubu 

temsil etmektedir. Askerî hânelerde alâ oranlarının yüksek seyretmesi, bu 

yapısal avantajların mali sınıflandırmaya yansımasının bir sonucudur. 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 174 

 

Buna karşılık reaya hâneleri, özellikle şehrin dış kesimlerinde yer alan 

mahallelerde, sınırlı mülkiyet olanakları, düzensiz gelir kaynakları ve yüksek 

ekonomik kırılganlıkla karakterize edilmektedir. Bu koşullar, reaya nüfusunun 

ednâ kategorisinde yoğunlaşmasını açıklayan temel etkenler arasında yer 

almakta; böylece toplumsal konum ile mali tasnif arasındaki ilişki açık biçimde 

görünür hâle gelmektedir. 

 

SONUÇ 

MAD 678 numaralı avârız-hâne defteri temelinde yürütülen bu inceleme, 

17. yüzyıl sonu Antakya’sında alâ-evsât-ednâ tasnifinin yalnızca vergiye esas 

bir mali derecelendirme olmadığını; aynı zamanda toplumsal konum, mülkiyet 

ilişkileri ve mahalle temelli kentsel örgütlenme ile yakından bağlantılı bir 

gösterge olarak işlediğini ortaya koymuştur. Defterin 1679/1089 tarihli ana 

kaydı ile 16981699/1110’a kadar uzanan tashihleri bir arada içermesi, 

Antakya’nın yaklaşık yirmi yıllık bir zaman aralığında mali ve sosyal 

görünümünü izlemeye imkân tanımış; böylece şehir toplumundaki yapısal 

eğilimler daha net biçimde görünür hâle gelmiştir. 

Antakya’da 1605 hâne üzerinden yapılan nicel çözümleme, şehir 

genelinde ednâ hânelerin belirgin ağırlığını (% 69,8), evsât hânelerin kayda 

değer bir orta dilimi (% 25) ve alâ hânelerin ise sınırlı bir üst kesimi (% 5,2) 

temsil ettiğini göstermektedir. Bu dağılım, Antakya toplumunun geniş bir alt 

gelir kitlesi üzerine kurulu olduğunu, buna eşlik eden güçlü bir orta tabaka 

kuşağının bulunduğunu ve üst gelir grubunun ise nicelik bakımından dar bir 

kesimle sınırlı kaldığını düşündürmektedir. Bu çerçevede mali tasnif, şehirdeki 

sosyo-ekonomik farklılaşmayı sayısal olarak görünür kılan temel bir analitik 

araç işlevi görmektedir. 

Reaya-askerî ayrımı, mali sınıflandırmanın toplumsal hiyerarşiyle nasıl 

kesiştiğini en açık biçimde ortaya koyan bulgulardan biridir. Askerî hânelerde 

alâ oranının reayaya kıyasla belirgin biçimde yüksek olması (% 18’e karşı % 

2,3) ve reaya içinde ednâ yoğunluğunun daha baskın bir görünüm sergilemesi 

(% 75’e karşı % 44), mali kategorilerin statü farklarını yansıttığını 

göstermektedir. Bu sonuç, vergiden muafiyet, kamu görevleriyle temas, 

mülkiyet birikimi ve gelir kaynaklarına erişim gibi yapısal avantajların askerî 

zümre (vergiden muaf kesim) lehine işlediğini; buna karşılık reaya nüfusunun 

daha kırılgan gelir düzenleri ve sınırlı mülkiyet imkânları nedeniyle alt mali 



175 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

kategorilerde yoğunlaştığını düşündürmektedir. Dolayısıyla alâ-evsât-ednâ 

sistemi, şehir toplumsal düzeninin mali düzlemde izlenebilir bir izdüşümü 

niteliğindedir. 

Mahalle düzeyindeki bulgular, Antakya’da merkez-çevre doğrultusunda 

belirgin bir mekânsal ayrışmaya işaret etmektedir. Tut, Habibü’n-Neccar, 

Sofular, Mahzen, Tabi-i Sofular ve Dört Ayak gibi büyük mahalleler nüfus 

yoğunluğu ve toplumsal çeşitlilik bakımından “merkezî” bir karakter 

sergilerken; Sekâkin, Saha, Mukbil, Şirince, Debbûs ve Günlük gibi küçük 

ölçekli mahalleler daha seçici ve sınırlı yerleşim alanları olarak görünmektedir. 

Alâ oranı yüksek mahallelerin ticari-dinî odaklara ve idarî/dinî kurumlara 

yakınlığı, üst statü gruplarının şehir içinde belirli mekânsal kümelenmeler 

oluşturduğunu; buna karşılık ednâ yoğun mahallelerin şehir dokusunun dış 

kesimlerinde yoğunlaşması, düşük gelirli alanların mekânsal olarak 

belirginleştiğini göstermektedir. Bu tablo, Antakya’da mali statü ile mekân 

arasında güçlü bir ilişki bulunduğunu ve mahallelerin yalnızca fiziksel yerleşim 

birimleri değil, aynı zamanda toplumsal konumun üretildiği ve yeniden 

dağıtıldığı birimler olduğunu ortaya koymaktadır. 

Mülkiyet ve yerleşim pratikleri açısından “sâkin-i hod” ve “ecir” 

kayıtları, ev sahipliğinin kiracılığa göre açık biçimde yaygın olduğuna işaret 

etmektedir. Ancak mülkiyet durumunun büyük ölçüde belirtilmemiş olması, ev 

sahipliği-kiracılık verilerinin temkinli yorumlanmasını gerektirir. Buna rağmen 

kiracılığın özellikle belirli mahallelerde (Meydan, Dört Ayak, Saha) daha 

görünür olması, bu alanlarda konut hareketliliğinin ve yerleşim dolaşımının 

daha yüksek olabileceğini düşündürmektedir. Mesken türleri (beyt (ev), havş, 

kaysarlık) ile mali tasnifin kesişimi ise, barınma biçimlerinin aynı zamanda 

üretim-ticaret ilişkileri ve toplumsal konumla birlikte değerlendirilmesi 

gerektiğini göstermektedir. 

Sonuç olarak Antakya, büyük kentler ölçeğinde olmasa da, üst statü 

gruplarının yoğunlaştığı mahallelerin varlığı, evsât ağırlıklı bir orta gelir kuşağı 

ve şehir dokusunun dış kesimlerinde belirginleşen düşük gelirli alanlarıyla 

klasik Osmanlı şehir tipolojisinin temel özelliklerini yansıtan güçlü bir taşra 

örneğidir. MAD 678 defteri üzerinden yapılan bu çalışma, mali sınıflandırma 

mekanizmasının şehir toplumunu yalnızca vergisel bir düzlemde değil; statü, 

mülkiyet ve mekân ilişkileri içinde de okunabilir kıldığını göstermiştir. Böylece 



ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 | 176 

alâ-evsât-ednâ tasnifi, Antakya’nın sosyal ve mekânsal hiyerarşisini anlamada 

merkezi bir anahtar kavram olarak değerlendirilmelidir. 



177 | ÖZGÜN TARİH ARAŞTIRMALARI-2 

 

KAYNAKÇA 

Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi, Maliyeden Müdevver 

Defter(MAD), Nr, 678. 

Barkan, Ömer Lütfi (1979).“Avârız" İslam Ansiklopedisi, II, İstanbul, ss. 13-19 

Çakar, Enver (2024).“17. Yüzyılın İkinci Yarısında Antakya Kazasında İskân 

ve Nüfus (1678/1089 Tarihli Avârız-Hâne Defterine Göre)”, Belleten¸ C. 

68, S. 252, Ankara. 

İnalcık, Halil (2003). Osmanlı imparatorluğu Klâsik Çağ (1300-1600), (Çev. 

Ruşen Sezer), Yapı Kredi Yayınları. 

Sahillioğlu, Halil (1991).  “Avârız”, DİA, C. 4, İstanbul, ss. 108-109. 

 

 

 

 

https://belleten.gov.tr/sayi/293
https://belleten.gov.tr/sayi/293


ISBN: 978-625-378-510-9




	önk
	01-iKİTAP ADI-İÇİNDEKİLER-ÖNSÖZ
	1- PAVLUS’UN İLK KİLİSE İÇİNDEKİ KONUMU VE HAVÂRİLERE KARŞI LİDERLİK MÜCADELESİ
	2- Şehitlik
	3-sonnIOANNES (1)
	4-Sakız Kalesi
	5- Roma Dünyasında
	6-BOLUM-SABLON (1) çorbacı kitap bölümü düzeltilmiş hali
	7-17. Yüzyıl Antakya’sında Hâne Statülerinin Dağılımı
	ARK

