
İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM VE 
TOPLUMSAL OLUŞUM SÜRECİ

Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN 
Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ 

Dr. Özgür ERBULUT

THE CHALDEANS OF ISTANBUL: IDENTITY, PLACE, 
EDUCATION, AND THE PROCESS OF SOCIAL FORMATION



İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, 
EĞİTİM VE TOPLUMSAL OLUŞUM SÜRECİ 

THE CHALDEANS OF ISTANBUL: IDENTITY, 
PLACE, EDUCATION, AND THE PROCESS OF 

SOCIAL FORMATION 

 

 

 

 

Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN 
Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ 

Dr. Özgür ERBULUT 
 

 
 
 
 
 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18177835 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 



Copyright © 2025 by iksad publishing house 
All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed or 

transmitted in any form or by 
any means, including photocopying, recording or other electronic or mechanical 

methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of 
brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses 

permitted by copyright law. Institution of Economic Development and Social 
Researches Publications® 

(The Licence Number of Publicator: 2014/31220) 
TÜRKİYE TR: +90 342 606 06 75 

USA: +1 631 685 0 853 
E mail: iksadyayinevi@gmail.com 

www.iksadyayinevi.com 
 

It is responsibility of the author to abide by the publishing ethics rules. 
Iksad Publications – 2025© 

 
ISBN: 978-625-378-517-8 

Cover Design: İbrahim KAYA 
December / 2025 
Ankara / Türkiye 
Size: 16x24cm 

 
 

 
Kitap Künye / İç Kapak Düzeni (Türkçe) 

Yazarlar Murat Gökhan DALYAN Muhammet Nuri TUNÇ Özgür 
ERBULUT 

Book Credits / Title Page Layout (English) 

Authors Murat Gökhan DALYAN Muhammet Nuri TUNÇ Özgür 
ERBULUT 

Email: m.g.dalyan@adiyaman.edu.tr 

Email: mtunc@adiyaman.edu.tr 

Email: ozgur_erbulut@hotmail.com



i İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM 
 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma, Mezopotamya’nın kadim halklarından biri olan 
Keldanilerin, Osmanlı Devleti’nin siyasal ve toplumsal merkezlerinden 
biri olan İstanbul’daki varoluş süreçlerini; kimlik inşası, mekânın 
toplumsal üretimi ve eğitimin kurumsal rolü bağlamında ele almaktadır. 
İstanbul Keldanileri üzerine odaklanan bu araştırma, yalnızca tarihsel bir 
azınlık grubunun izini sürmeyi değil, aynı zamanda imparatorluk 
toplumundan ulus-devlet formuna geçiş sürecinde ortaya çıkan yeni 
toplumsal düzenekleri ve güç ilişkilerini tarih sosyolojisi perspektifinden 
çözümlemeyi amaçlamaktadır.  

Türkiye’de Keldaniler üzerine yürütülen akademik çalışmaların 
sayıca son derece sınırlı olması, bu topluluğun tarihsel deneyiminin uzun 
süre marjinalleştirilmiş ya da dolaylı kaynaklar üzerinden okunmuş 
olmasına yol açmıştır. Bu bağlamda çalışma, azınlık olgusunu sabit ve 
değişmez bir kimlik kategorisi olarak değil; siyasal, dinsel ve mekânsal 
bağlamlar içinde sürekli olarak yeniden üretilen tarihsel bir süreç olarak 
ele almaktadır. İstanbul, bu sürecin yalnızca bir arka planı değil; Keldani 
kimliğinin yeniden tanımlandığı, müzakere edildiği ve kurumsal 
biçimler kazandığı aktif bir toplumsal mekân olarak değerlendirilmiştir. 

Kadim bir cemaatin imparatorluk başkentinde yeniden 
örgütlenmesi, Latin Katolik kurumlarıyla kurulan çok katmanlı ilişkiler 
ve kilise, okul ve mahalle ekseninde şekillenen gündelik hayat pratikleri; 
Keldani toplumunun görünürlük kazanma ve meşruiyet üretme 
stratejilerini anlamak açısından önemli veriler sunmaktadır. Bu yönüyle 
çalışma, Osmanlı’nın son dönem İstanbul’unda azınlık cemaatlerinin 
yalnızca devletle kurdukları ilişkiler üzerinden değil, aynı zamanda diğer 
dinsel ve etnik topluluklarla geliştirdikleri etkileşimler aracılığıyla da 
biçimlendiğini ortaya koymayı hedeflemektedir. 

Araştırmanın temel kaynaklarını oluşturan Osmanlı arşiv 
belgeleri ile Katolik gazeteleri ve dergileri, Keldani toplumunun Latin 
dünyasıyla kurduğu ilişkilerin yalnızca dinsel değil, aynı zamanda 
mekânsal ve kurumsal bir boyuta sahip olduğunu göstermektedir. Bu 
belgeler, kiliseleri pasif ibadet mekânları olmaktan çıkararak; kimliğin 
üretildiği, sınırların çizildiği ve toplumsal aidiyetin kurumsallaştığı 
dinamik alanlar olarak ele almamıza imkân tanımaktadır. 



ii İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM 
 

Eserin hazırlık süreci, yoğun bir arşiv taraması ile tarih, sosyoloji 
ve kent çalışmaları literatürünü bir araya getiren disiplinler arası bir 
yaklaşım üzerine inşa edilmiştir. Önceki çalışmalarımızda ele alınan 
kurumsal yapı analizleri, bu kitapta İstanbul özelinde gelişen toplumsal 
oluşum süreciyle birlikte yeniden değerlendirilmiş; tarihsel süreklilikler 
ve kırılma noktaları üzerinden daha derinlikli bir biçimde ele alınmıştır. 

Keldaniler üzerine yapılan çalışmaların sınırlılığı göz önüne 
alındığında, bu araştırmanın belirli eksiklikler ve tartışmaya açık 
noktalar barındırması kaçınılmazdır. Bununla birlikte bu çalışma, 
Keldaniler konusunda ilerleyen dönemlerde gerçekleştirilecek daha 
kapsamlı araştırmalar için bir öncül ve kavramsal nüve niteliği 
taşımaktadır. 

Bu eser, İstanbul’un çok katmanlı toplumsal tarihine ve Keldani 
araştırmalarına tarih sosyolojisi perspektifinden mütevazı fakat kalıcı bir 
katkı sunmayı amaçladığı gibi, aynı zamanda bir cemaatin imparatorluk 
başkentinde şekillenen varoluş hikâyesini de görünür kılmayı 
hedeflemektedir. Çalışmanın hazırlanma sürecinde, metnin dil bilgisi, 
imla ve biçimsel düzenlemelerinde yapay zekâ tabanlı araçlardan 
yardımcı bir teknik araç olarak faydalanılmış; ancak içerik, yorum ve 
akademik değerlendirme bütünüyle yazarların sorumluluğunda 
gerçekleştirilmiştir. Bu çalışma, uzun bir zaman dilimine yayılan bir 
araştırma sürecinin ürünü olup, bu alanda yapılacak diğer çalışmalara 
kaynaklık etmesi amacıyla hazırlanmıştır. 

     Murat Gökhan Dalyan 

Muhammet Nuri Tunç 

Özgür Erbulut



iii İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖNSÖZ ................................................................................................... i 

GİRİŞ ..................................................................................................... 1 

KELDANİ KİMLİĞİNİN TARİHSEL VE FİLOLOJİK 
DÖNÜŞÜMÜ ....................................................................................... 1 

Katolik Milletinin Oluşumu ve Doğu Katolik Cemaatlerindeki 
Ayrışmalar ........................................................................................ 3 

Patrik Audu Döneminde İstanbul’da Keldani Katolik Kilisesi 
Kurma Girişimi ve Roma ile Yaşanan Yetki Gerilimi ................... 7 

İstanbul Keldani Cemaati’nin Kurumsallaşmasında Roma’nın 
Engelleyici Rolü .............................................................................. 10 

I. BÖLÜM: MEKÂNSAL GÖRÜNÜRLÜK, AYİN PRATİKLERİ 
VE KİLİSE ARAYIŞI ........................................................................ 15 

1.1. İstanbul’daki Keldani Cemaati ve Sainte-Marie Draperis 
Kilisesi’nde Keldani Ayinleri (1893-1912) .................................... 15 

1.2. İstanbul’da Kilise Talebi ve Yer Arayışı (1898-1901) .......... 19 

1.3. Ayin İcrası ve Kurumsal Faaliyetin Başlaması (1905) ......... 21 

1.4. Geçici İbadethane ve Kurumsallaşma (1918) ....................... 22 

II. BÖLÜM: DEMOGRAFİK YAPI, GÖÇ VE TOPLUMSAL 
DÖNÜŞÜM .......................................................................................... 27 

2.1. Keldani Göçmen ve Muhacirler için İstanbul’un Önemi ve 
İstanbul Keldani Cemaatinin Oluşumuna Etkisi ........................ 27 

2.2. İstanbul’da Keldani Katolik Cemaatinin Demografik 
Görünürlüğü, Mekânsal Pratikleri ve Kurumsal Kırılganlığı ... 33 

2.3 Detaylı Demografik Tespit ve Kurumsal Kimlik Arayışı 
(1901) ............................................................................................... 36 

2.4. İstanbul’daki Patriklik Vekâleti ve Toplumsal Yapının 
Dönüşümü (1883-1918) .................................................................. 38 



iv İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

2.6. İstanbul’daki Keldani Katolik Cemaatinin Demografik 
Görünürlüğü, Devlet Denetimi ve Kentsel Yapı (1918) .............. 41 

III. BÖLÜM: SİYASİ TEMSİLİYET, SADAKAT 
POLİTİKALARI VE DİPLOMATİK İLİŞKİLER .................... 43 

3.1. Patrik Vekâleti’nin Osmanlı Nezdinde Kurumsal Konumu
 .......................................................................................................... 43 

3.2. Mali Destek, Maaşlar ve Protokol Hediyeleri ....................... 43 

3.3. Sadakat Telgrafları ve Ritüel Meşruiyet ............................... 45 

3.4. Osmanlı Devleti ve İstanbul Keldanileri: Taltif ve Sadakat 
İlişkileri ........................................................................................... 45 

3.5. 1909’da Keldani Patrikliği’nin Sultan V. Mehmed 
Huzurunda Kabulü ve İstanbul Keldani Cemaatinin Sadakat 
Beyanı .............................................................................................. 47 

3.6. Emanuel Thomas Roma Ziyareti ve Patriklik Makamının 
Protokol Statüsü ............................................................................. 48 

3.7. II. Meşrutiyet Döneminde İstanbul’daki Keldani ve Ermeni 
Katolik Patriklikleri Arasındaki Diplomatik, Kilise-İçi ve Siyasi-
İdari Etkileşimler ........................................................................... 51 

3.8. Keldani Patrikliğinin 31 Mart Vakası Sonrası Osmanlı 
Yönetimine Sadakat Beyanı ve II. Meşrutiyet Döneminde 
İstanbul Keldani Cemaatinin Temsili (1909-1915) ..................... 52 

IV. BÖLÜM: KRİZLER, EĞİTİM VE KURUMSAL ÇERÇEVE56 

4.1. 1909 Adana Olayları Karşısında İstanbul Keldani 
Cemaati’nin Tutumu ..................................................................... 56 

4.2. İşgal Dönemi (1918–1920) ve Çifte Temsiliyet Stratejisi ..... 61 

4.3. Şurâ-yı Devlet’e Atama ve İstanbul Merkezli Keldani 
Kurumsallaşması ............................................................................ 64 

4.4. İstanbul’da Eğitim Yoluyla Keldani Katolik Cemaatinin 
Kurumsal Oluşumu ........................................................................ 66 

4.4.1. Saint-Louis Semineri ve Keldaniler .................................. 68 



v İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

4.4.2. Saint-Louis de Péra Mektubu ve Keldani Cemaati 
Açısından Önemi .......................................................................... 69 

4.4.3. Keldani Cemaatinin Eğitim Stratejisi ............................... 73 

1. Fransızcanın Eğitim Dili Olması .......................................... 75 

2. Osmanlı Bürokrasisine Katılım İmkânı .............................. 75 

3. Kültürel ve Kurumsal Uyum ................................................ 75 

SONUÇ ................................................................................................ 76 

PREFACE ............................................................................................ 78 

The Hıstorıcal And Phılologıcal Transformatıon Of The 
Chaldean Identıty ......................................................................... 80 

The Formation of the Catholic Nation and Divergences within 
Eastern Catholic Communities .................................................... 83 

The Status of Chaldeans and the Patriarchal Vicarate under 
Ottoman Administration ............................................................. 84 

Attempts to Establish a Chaldean Catholic Church in Istanbul 
during the Period of Patriarch Audo and the Jurisdictional 
Tension with Rome ....................................................................... 87 

Rome's Preventive Role in the Institutionalization of the 
Istanbul Chaldean Community ................................................... 89 

PART I: SPATIAL VISIBILITY, RITUAL PRACTICES, AND 
THE SEARCH FOR A CHURCH .............................................. 95 

1.1. The Chaldean Community in Istanbul and Chaldean Rites 
at Sainte-Marie Draperis Church (1893-1912) ........................... 95 

1.2. Request for a Church and Search for a Location in Istanbul 
(1898–1901) ................................................................................... 99 

1.3. Performance of Rites and Start of Institutional Activity 
(1905) ........................................................................................... 101 



vi İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

1.4. Temporary Place of Worship and Institutionalization (1918)
 ..................................................................................................... 103 

PART II: DEMOGRAPHIC STRUCTURE, MIGRATION, 
AND SOCIAL TRANSFORMATION ...................................... 108 

2.1. The Importance of Istanbul for Chaldean Migrants and 
Refugees and Its Impact on the Formation of the Istanbul 
Chaldean Community ................................................................ 108 

2.2. Demographic Visibility, Spatial Practices, and Institutional 
Fragility of the Chaldean Catholic Community in Istanbul .... 113 

2.3. Detailed Demographic Determination and Search for 
Institutional Identity (1901) ....................................................... 115 

2.4. The Patriarchal Vicariate in Istanbul and the 
Transformation of Social Structure (1883-1918) ..................... 116 

Table 1: Demographic Development of the Chaldean Catholic 
Community in Istanbul (1883-1926) ......................................... 118 

2.6. Demographic Visibility, State Supervision, and Urban 
Structure of the Chaldean Catholic Community in Istanbul 
(1918) ........................................................................................... 120 

PART III: POLITICAL REPRESENTATION, LOYALTY 
POLICIES, AND DIPLOMATIC RELATIONS .......................... 122 

3.1. The Institutional Status of the Patriarchal Vicariate 
Before the Ottoman Porte ....................................................... 122 

3.2. Financial Support, Salaries, and Protocol Gifts ............. 123 

3.3. Loyalty Telegrams and Ritual Legitimacy ..................... 124 

3.4. The Ottoman State and Istanbul Chaldeans: Decorations 
and Loyalty Relations ............................................................. 125 

3.5. The 1909 Reception of the Chaldean Patriarch by Sultan 
Mehmed V and the Istanbul Chaldean Community's 
Declaration of Loyalty ............................................................ 127 



vii İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

3.6. Emanuel Thomas's Visit to Rome and the Protocol Status 
of the Patriarchal Seat ............................................................ 127 

3.7. Interactions Between the Chaldean and Armenian 
Catholic Patriarchates in the Second Constitutional Era ..... 129 

3.8. Declaration of Loyalty After the March 31 Incident and 
Representation of the Istanbul Chaldean Community (1909–
1915) ......................................................................................... 130 

PART IV: CRISES, EDUCATION, AND INSTITUTIONAL 
FRAMEWORK ............................................................................... 134 

4.1. The Stance of the Istanbul Chaldean Community Toward 
the 1909 Adana Incidents ....................................................... 134 

4.2. The Occupation Period (1918–1920) and the Double 
Representation Strategy ......................................................... 138 

4.3. Appointment to the Council of State and Istanbul-
Centered Chaldean Institutionalization ................................ 141 

4.4. The Institutional Formation of the Chaldean Catholic 
Community via Education in Istanbul ................................... 142 

4.4.2. The Letter of Saint-Louis de Péra and Its Importance 
for the Chaldean Community ................................................. 144 

4.4.3. The Education Strategy of the Chaldean Community 148 

CONCLUSION ....................................................................... 151 

KAYNAKÇA ..................................................................................... 153 

EKLER .............................................................................................. 157 

APPENDICES ................................................................................. 173 

DİZİN ................................................................................................. 187 



1  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

GİRİŞ 

KELDANİ KİMLİĞİNİN TARİHSEL VE FİLOLOJİK 
DÖNÜŞÜMÜ 

“Keldani” kavramının kökeni ve anlam alanı, filolojik ve tarihsel açıdan 
çok katmanlı bir yapı arz etmektedir. Literatürde kavramın menşeine ilişkin 
kesin bir görüş birliğinin bulunmaması, Keldanilerin son derece eski bir tarihsel 
geçmişe sahip olmaları ve farklı dönemlerde farklı işlevler ile kimlikler 
üstlenmeleriyle doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda “Keldani” terimi, tek boyutlu 
bir etnik ya da yalnızca dinî bir kimlik kategorisi olarak değil; tarihsel süreç 
içerisinde anlamı dönüşen, yeniden tanımlanan ve bağlama göre farklı 
katmanlar kazanan dinamik bir kavram olarak ele alınmalıdır. 

Etimolojik açıdan “Keldani” kelimesi, farklı dil ve metin geleneklerinde 
çeşitli biçimlerde karşımıza çıkmaktadır. Türkçe literatürde “Kaldani”, 
“Kildani” veya “Geldani” gibi yazım varyantları görülürken, İbranice Tevrat’ta 
kavram “Kasdim” ya da “Kaşdim” şeklinde yer almaktadır. Bu kullanım, 
Keldanilerin antik Yakın Doğu literatüründeki erken temsiline işaret 
etmektedir. Sözlük anlamı itibarıyla kelime; astrolog, müneccim, kâhin ve 
sihirbaz gibi anlamlarla ilişkilendirilmiş, aynı zamanda “Babil’de yaşayan 
kavim”i tanımlayan bir terim olarak da kullanılmıştır. Bazı araştırmacılar 
kavramın “fatihler” veya “istilacılar” anlamına geldiğini ileri sürerken, başka 
bir yaklaşımda ise “Kes” adlı bir dağın çevresinde yaşayan topluluğu 
tanımlayan “Kes-di” ifadesinden türediği savunulmaktadır. Bu farklı etimolojik 
yaklaşımlar, kavramın erken dönemlerde hem coğrafî hem de işlevsel bir 
tanımlama olarak kullanıldığını göstermektedir. Antik dönemde “Keldani” 
terimi, öncelikle etnik ve siyasî bir topluluğu ifade etmekteydi. Özellikle Yeni 
Babil dönemi bağlamında Keldaniler, Mezopotamya’da, Fırat ve Dicle 
havzasında, hüküm sürmüş, krallık kurmuş ve bilimsel faaliyetleriyle temayüz 
etmiş bir kavim olarak tanımlanmıştır. Bu dönemde Keldaniler, bilhassa 
astronomi ve astroloji alanlarındaki bilgileriyle ün kazanmış; “Keldani 
bilginleri” ifadesi antik dünyada ilim, hesap ve kehanetle özdeşleşmiş bir 
entelektüel zümreyi temsil etmiştir. Dolayısıyla antik bağlamda Keldani 
kavramı, yalnızca belirli bir etnik-siyasî topluluğu değil, aynı zamanda bilimsel 
ve idarî bir elit tabakayı da çağrıştırmaktadır. Hristiyanlığın Mezopotamya 
coğrafyasında yayılmasıyla birlikte “Keldani” kavramının anlam alanında 
belirgin bir dönüşüm yaşanmıştır. Antik dönemin etnik ve siyasî çağrışımları 
zamanla zayıflamış; kavram, Orta Çağ’dan itibaren giderek dinî ve mezhebî bir 
bağlamda kullanılmaya başlanmıştır. Özellikle Doğu Süryani (Nasturi) 
Hristiyan geleneği içerisinde yer alan topluluklar, tarihsel süreçte bu 
adlandırma ile ilişkilendirilmiştir. Yüzlerce yıl boyunca Avrupa’dan büyük 
ölçüde soyutlanan Doğu Kilisesi, ilk Haçlı Seferleri sırasında Roma ile sınırlı 



2  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

temaslar kurmuştur. Katolikos V. Sabriso (1226-1257) ve onu izleyen III. 
Yabalaho dönemlerinde birlik arayışları gündeme gelmiş olsa da piskoposların 
direnci bu girişimlerin kalıcı bir sonuç doğurmasını engellemiştir. 
Floransa’daki 1439 tarihli Birlik Konsili’nden sonra Nasturi Kilisesi Avrupa’ya 
herhangi bir temsilci göndermemiştir. Bununla birlikte 1445 yılında Tarsuslu 
Metropolit Timatewos’un Roma’ya bağlanma amacıyla Kıbrıs’a gitmesi, birlik 
düşüncesinin cemaat tabanında giderek güç kazandığını göstermektedir1. 

XV. yüzyıl ortalarından itibaren Nasturi Katolikosluk makamının Bar-
Mamma ailesinde kalıtsal bir yapıya dönüşmesi, cemaat içinde ciddi bir 
muhalefetin doğmasına yol açmıştır. VII. Şamun-Denḥo’nun ölümünün 
ardından Bar-Mamma hanedanının devamına karşı çıkan grup, Yukarı Dicle 
havzasındaki Rabban Hürmüz Manastırı’nın başrahibi Şamun Sulaka’yı 
Katolikos olarak Roma’ya takdim etme yoluna gitmiştir. Bu girişim, Vatikan’a 
bağlı Keldani Katolik Kilisesi’nin kurumsal olarak doğuşunu hazırlayan temel 
dönüm noktası olmuştur. Şamun Sulaka’nın Roma’ya giderek Katolik inancını 
kabul etmesi ve Papa III. Julius tarafından 28 Nisan 1553’te Pallium verilerek 
Musul Patriği ilan edilmesi, Keldani Kilisesi’nin resmî kuruluşunu simgeleyen 
önemli bir adım olmuştur. Ancak bu süreç, cemaat içi anlaşmazlıkları ve 
çatışmaları da beraberinde getirmiştir. Nitekim Sulaka, 1553 yılında 
Diyarbekir’e geldikten sonra tutuklanmış ve 1555 yılında öldürülmüştür. Bu 
olay, genç Keldani Birleşmesi’nin ilk “şehit” vakası olarak hafızalarda yer 
edinmiştir. Sulaka’nın ardından Abdişo’nun patrik seçilmesiyle Roma ile 
kurumsal bağ sürdürülmüş; XVI. yüzyıl boyunca Keldani patrikleri Papalık 
onayıyla görev yapmıştır. Ancak XVII. yüzyılda XIII. Şamun-Denḥo’nun 
birlikten ayrılmasıyla Nasturi geleneği yeniden bağımsız çizgiye sahip olmuş 
ve Kudşanis merkezli yeni bir patriklik ortaya çıkmıştır. Buna rağmen Roma 
ile birlik fikri tamamen ortadan kalkmamıştır. 1672 yılında Diyarbekirli 
Metropolit I. Yusuf’un Katolikliğe geçmesi ve 1681’de “Babil Patriği” 
unvanıyla Keldanilerin başına getirilmesi, Keldani Kilisesi’nin Diyarbekir hattı 
üzerinden yeniden güçlenmesini sağlamıştır. XVIII. yüzyıl boyunca devam 
eden ikili patriklik sorunu ise 1830 yılında Roma’nın tek bir “Babilistan 
Patrikliği” tesis etmesiyle sona ermiştir. 

XIX. yüzyıl ve XX. yüzyıl başlarında Keldani Kilisesi’nin 
kurumsallaşması, Irak ve İran merkezli bir coğrafyada gerçekleşmiştir. Keldani 
Patrikliği, metropolitlik ve piskoposluk ağıyla Doğu Katolik dünyasında 
kendine özgü bir mevki sahibi olmuştur. Osmanlı İmparatorluğu döneminde 
Keldaniler resmî olarak müstakil bir millet statüsüne sahip olmamakla birlikte, 
özellikle Musul ve çevresinden İstanbul’a yönelen göçler sonucunda başkentte 
belirgin bir demografik ve sosyolojik varlık kazanmışlardır. Bununla birlikte 

 
1 Kadir Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, Konya: Vadi Yayınları, 1. bs., Ekim 1997, s. 23-29; 
Joseph Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, Çev. Vedii İlmen, Yaba Yayınları, İstanbul 
2004, s. 28-29. 



3  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

İstanbul’daki Keldani cemaatinin kilise inşası ve patriklik temsilini kurumsal 
düzeyde tesis etme çabaları, hem Roma’nın merkezî Katolik politikaları hem 
de Osmanlı bürokrasisinin denetimci yaklaşımı ve kadimî geleneği nedeniyle 
sınırlı kalmıştır. Bu tarihsel ve kavramsal çerçeve, geç Osmanlı döneminde 
İstanbul ve çevresinde incelenen Keldani Katolik cemaatinin sosyo-ekonomik 
profilini anlamlandırmak açısından belirleyici bir önem taşımaktadır. Antik 
dönemden tevarüs eden “bilgin” ve “elit” imajı, XIX. yüzyıl sonu ile XX. yüzyıl 
başlarında başkente yönelen Keldani nüfus içerisinde görülen eğitimli memur, 
tüccar ve ruhban profillerinin tarihsel arka planını oluşturmaktadır. 

Osmanlı başkentinde yerleşik hâle gelen Keldani Katolik cemaati, nicel 
olarak sınırlı bir nüfusa sahip olmakla birlikte, bürokrasiyle kurduğu ilişkiler, 
eğitim düzeyi ve kurumsal talepleri bakımından dikkat çekici bir görünürlük 
kazanmıştır. Buna karşın cemaatin İstanbul’da müstakil bir kilise inşa etme ve 
patriklik otoritesini mekânsal düzeyde temsil etme girişimleri, hem Roma’nın 
Doğu Katolik kiliseleri üzerindeki merkezîleştirici politikaları hem de Osmanlı 
idaresinin gayrimüslim cemaatlere yönelik denetimci bürokratik yaklaşımı 
nedeniyle uzun süre sonuçsuz kalmıştır. Bu bağlamda İstanbul’daki Keldani 
Katolik varlığı, yalnızca dinî bir cemaat olarak değil; aynı zamanda 
imparatorluk başkentinde kurumsal temsil, mekânsal görünürlük ve kimlik 
muhafazası mücadelesi veren küçük fakat tarihsel derinliği olan bir topluluk 
olarak değerlendirilmelidir. Keldani Katolik cemaatinin patriklik yapısı, 
yerleşim örüntüleri ve mülkiyet ilişkileri birlikte ele alındığında, bu kadim 
kimliğin Osmanlı idarî sistemi içerisinde hem uyum sağlayan hem de kendi 
sınırlarını korumaya çalışan dinamik bir yapı sergilediği açık biçimde ortaya 
çıkmaktadır2.  

Katolik Milletinin Oluşumu ve Doğu Katolik Cemaatlerindeki 
Ayrışmalar 

XIX. yüzyılın ilk yarısında Osmanlı Devleti’nin Katolik cemaatlere 
yönelik idari ve hukuki düzenlemeleri, teoride birlik ve hiyerarşik bütünlük 
hedeflese de uygulamada farklı Katolik gruplar arasında yetki, temsiliyet ve 
aidiyet tartışmalarını derinleştiren sonuçlar doğurmuştur. Bu bağlamda, 1830 
ve 1834 yıllarında Asya’daki Katoliklere verilen fermanlara rağmen, 1840 
yılında Halep’ten bazı kişiler (Süryaniler ve Melkitler), Latin rayalarının 
siciline kaydedilmelerine izin veren bir vezirlik emri elde etmiş; bu girişim yeni 
Ermeni Katolik patriğinin yargı yetkisinin reddedilmesi anlamına gelmiştir. 
Herhangi ciddi bir ihtiyaçtan kaynaklanmayan bu gelişme, Katolik topluluklar 
arasında gözle görülür bir ayrışmaya neden olmuştur. Yine aynı dönemde 
Maruni Patriği de Babıali nezdinde kendisini temsil edecek bir temsilciyi 
İstanbul’da kabul ettirmeyi başarmıştır.  

 
2 Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, s. 28-29. 



4  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Ermeni Katolik Patriği, bu düzensizliklere karşı yaptığı itirazlardan 
sonuç alamayınca kendisi ve ruhanî reisleri adına, farklı ritlere mensup Katolik 
topluluklarının işlerini yürütmekten vazgeçeceğini bildirmiştir. Bu süreçte 
ayrılık yanlıları bile Ermeni Patriği’nden alınan yetkinin Papalık lehine 
artırılması beklentisiyle hareket etmiştir. Papalık ise Fransa’nın Asya’daki 
Katolikleri iki ayrılıkçı cemaatten ayırma politikasıyla paralel bir amaç taşısa 
da Ermeni patriğinin otoritesinden çıkarmak istediği Katolik grupları 
zihinlerinde “Latins Rayassi” olarak nitelendirdiği Osmanlı Latinleriyle birlikte 
değerlendirme eğilimindeydi. Papalığın yaklaşımı; “Farklı milletlere mensup 
olan Latin rayalarının Ermenilerin basit birer eklenmiş unsuru ve onlara vergi 
veren bağımlıları olmaları, ayrıca eskiden olduğu gibi kendi içlerinden seçilmiş 
liderlere sahip olmamaları adil değildir. Birlik (unification), Ermeni patriğine, 
çocuksuz ölen rahiplerin ve rahibelerin malları üzerinde tasarrufta bulunma 
yetkisi tanıyarak olağanüstü sonuçlar doğurmaktadır; böylece bir topluluk 
diğerlerinin zararına zenginleşmektedir.” ifadesiyle özetlenmiştir. Bu karmaşık 
durum Babıali açısından da ciddi zorluklar barındırmaktadır. Nitekim 1844 ve 
1845 yıllarında Ermeni, Keldani ve Süryani milletlerinin liderleri arasında bir 
anlaşma imzalanmış ve üç Doğu ritinin merkezi idare nezdindeki tek aracısı 
Ermeni Katolik Patriği olarak belirlenmiştir. Bu anlaşmazlıklar geçici olarak 
yatışsa da Hristiyan rayaların tümünü etkileyen daha derin bölünmelerin 
varlığını göstermektedir. Gelişmeler Osmanlı yönetiminin uzlaştırıcı çabasının 
dikkate alınması gerektiğini ortaya koymaktadır3.  

Osmanlı İdaresinde Keldanilerin Statüsü ve Patrik Vekâleti 
Abdülaziz döneminden itibaren Keldaniler, Katolik Ermeniler, Melkitler 

ve Süryani Katolikler gibi Doğu ritli Katolik topluluklarla birlikte İstanbul’daki 
Katolik mozaiğinin önemli bir bileşeni hâline gelmiştir. Her ne kadar Keldani 
nüfusu Katolik Ermeniler kadar yüksek olmasa da patrik vekili aracılığıyla 
temsil edilmeleri onları sıradan bir azınlıktan çıkararak kurumsal tanınırlığa 
sahip bir cemaat hâline getirmiştir. Patrik vekilliği, Musul merkezli patriklik 
yapısıyla bağlarını koruduklarını, Osmanlı Devleti ve Vatikan nezdinde 
kurumsal statü talep ettiklerini ve Latin veya Ermeni Katolik cemaatleri içinde 
erimekten uzak durduklarını göstermektedir. Dolayısıyla patrik vekilliği, 
İstanbul’daki Keldani varlığına temsiliyet ve bağımsız kimlik kazandıran 
kurumsal bir ara yapı niteliğindedir denilebilir4.  

1830 yılı öncesinde İstanbul’daki Keldani varlığı, kurumsal bir cemaat 
yapısından ziyade bireysel ve dağınık bir görünüm arz etmekteydi. Bu dönemde 
Keldaniler ne müstakil bir patriklik teşkilatına ne de resmî bir cemaat statüsüne 

 
3 Ed. Engelhardt, La Turquie et les Tanzimat: Ou, Histoire des réformes dans l’empire ottoman 
depuis 1826 jusqu’à nos jours. A. Cotillon et Cie, Imprimeurs-Éditeurs, Paris 1882, s. 56–57. 
4 Ahmet Türkan, Ermenilerin ve Doğu Hıristiyanlarının Sorunları Çerçevesinde Osmanlı-
Papalık İlişkileri, İstanbul: Kitabevi, 2012, s. 139. 



5  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

sahip olduklarından, İstanbul’daki mevcudiyetleri çoğu zaman Latin Katolik ya 
da Ermeni Katolik toplulukları içinde erimiş ve kamusal alanda görünmez hâle 
gelmiştir. Bu durum, Keldani kimliğinin idarî ve temsili düzeyde tanınmasını 
sınırladığı gibi, cemaatin kurumsal sürekliliğini de önemli ölçüde 
zayıflatmıştır. XIX. yüzyılın ilk yarısında Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim 
tebaaya yönelik reform süreci, cemaat yapılarının yeniden tanımlanmasını 
gündeme getirmiştir. Bu bağlamda 1830 yılında Katoliklerin ayrı bir “millet” 
olarak resmen tanınması, Maruniler, Keldaniler ve Melkitler dâhil olmak üzere 
Doğu Katolik toplulukları için yeni bir idarî çerçeve oluşturmuştur. Ancak bu 
düzenleme, Doğu Katolik cemaatler arasında yetki, temsil ve aidiyet 
meselelerini de daha görünür hâle getirmiştir. 

Osmanlı idaresi, Katolik milletinin teşkilatlanmasında İstanbul merkezli 
ve bütüncül bir hiyerarşik yapı tesis etmeyi tercih etmiş; bu doğrultuda 
İstanbul’daki Keldaniler için müstakil bir patriklik ya da bağımsız bir millet 
teşkilatı öngörülmemiştir. Bunun yerine Keldani cemaati, idarî bakımdan 
Katolik Ermeni Patrikhanesi’nin yetki alanı içerisinde değerlendirilmiştir. Bu 
uygulama, Osmanlı Devleti’nin Katolik tebaayı tek bir idarî çatı altında 
toplama yönündeki yaklaşımını yansıtırken, Keldanilerin kurumsal özerklik ve 
temsiliyet taleplerini de yapısal olarak sınırlandırmıştır5. 

1840’lı yıllarda Katolik cemaatler arasındaki idarî statü tartışmaları, 
İstanbul merkezli temsiliyet sorunlarını daha görünür hâle getirmiştir. Bu 
bağlamda 1845 yılında bazı Katolik bireylerin Latin Katolik milleti siciline 
kaydedilmeye başlanması, Doğu Katolik patriklikleri açısından ciddi bir 
kırılma noktası oluşturmuştur. Söz konusu uygulamaya tepki olarak 
Musul’daki Keldani Patriği Maryakub ile Halep Süryani Katolik Patriği 
Bedros, 27 Mart 1845 tarihinde Babıali’ye müşterek bir başvuruda bulunarak 
İstanbul’daki Keldani cemaatinin Latin Katolik idari sistemi içine dâhil 
edilmesine yönelik girişimlere itiraz etmişlerdir. Bu gelişmenin arka planında, 
1840’lı yıllarda Süryani ve Melkit cemaatlerinin Latin rayaları siciline 
kaydolmalarına izin veren fermanın yarattığı idarî belirsizlik yer almaktadır. 
Zikredilen düzenleme, Katolik topluluklar arasında temsil ve yetki bakımından 
ciddi bir eşgüdümsüzlük doğurmuş; farklı Doğu Katolik cemaatlerin devlet 
nezdindeki konumlarını muğlaklaştırmıştır. Bu süreçte Maruni Patriği’nin 
İstanbul’da müstakil bir temsilci bulundurmayı başarması, Katolikler arasında 
hiyerarşik dengeyi daha da sarsmış ve Ermeni Katolik Patriği’nin merkezi 
otoritesini belirgin biçimde zayıflatmıştır. Bununla birlikte, Kutsal Makam’ın 
Doğu Katolik kiliselerini Latin rayalarıyla aynı idarî statü altında toplamaya 
hazırlandığı yönündeki işaretlerin belirginleşmesi, Osmanlı merkezi idaresini 
mevcut düzeni yeniden tesis etmeye sevk etmiştir. Babıali, Katolik cemaatler 
arasındaki bu dağınık yapının idarî istikrarı zedelediği kanaatine vararak 
Ermeni, Keldani ve Süryani patrikleri arasında uzlaşı sağlamış ve bu durum 

 
5 Önder Kaya, İmparatorluktan Cumhuriyete Azınlıklar, Kronik Kitap, İstanbul 2017, s. 209-210. 



6  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Ermeni Katolik Patriği’ni söz konusu üç mezhebin devlet nezdindeki tek resmî 
temsilcisi konumuna yeniden yerleştirmiştir6.  

Osmanlı Devleti’nin yaptığı hukukî düzenleme sonucunda Keldaniler ve 
birleşmiş Süryaniler açısından statüde bir değişiklik olmamıştır; her iki grup da 
21 Ekim 1844 tarihli uzlaşıya göre Ermeni Katolik Patrikliği’nin kalemine bağlı 
kalmaya devam etmiştir. Bu uzlaşıya ilişkin M. d’Avril’in Dışişleri 
Arşivleri’ndeki nüshaya dayanarak verdiği çeviride özellikle 2. maddede şu 
ifade yer almaktadır: “Osmanlı İmparatorluğu tebaasından olan Keldani (veya 
Süryani) milletine ait tüm işler, Konstantinopolis’te Ermeni Katolik Patriği 
kanalıyla yürütülecektir.” Bu hüküm gereğince 1876 yılında birleşmiş Keldani 
Patriği, Ermeni Katolik Patrikliği nezdinde İstanbul’da bir temsilci 
bulundurmaya devam etmekteydi7. Bu bağlamda 1883’te kurulan 
Konstantinopolis (Dersaadet) Keldani Patrik Vekâleti, Keldani cemaatinin 
Osmanlı Devleti nezdinde bağımsız bir “millet” olarak tanındığı anlamına 
gelmemekte; aksine, Ermeni Katolik Patrikliği çerçevesi içinde ruhani 
yetkilerle donatılmış sınırlı bir temsil makamı olarak varlığını sürdürmektedir. 
Yine de vekâletin kurulması, İstanbul’daki Keldani cemaati için kimlik ve 
temsiliyet bakımından kritik bir dönemi başlatmış; cemaat, başkentte yalnızca 
bireysel değil, kurumsal olarak da varlık göstermeye başlamıştır. 

Uzun bir süre Ermeni Katolik Patrikhanesi’ne bağlı olarak faaliyet 
gösteren İstanbul’daki Keldani cemaati, başkentteki kurumsal varlığını ancak 
XIX. yüzyılın son çeyreğinde kurulan patrik vekâleti aracılığıyla görünür hâle 
getirebilmiştir. İstanbul’daki Keldani Patrik Vekâleti kurumu, XII. İlyas 
tarafından 1883 yılında, Patrikhane’nin Babıali ile olan siyasi işlerini yönetmek 
amacıyla kurulmuştur. Joseph Tfinkdji’nin aktardığına göre vekâlet 
makamında bulunan papaz aynı zamanda İstanbul’da yaşayan 300 kişilik 
Keldani cemaatinin ruhani ihtiyaçlarını da karşılamaktaydı8. 

Keldani Patrik Vekâleti’nin kurulması, cemaat açısından önemli bir 
dönüm noktası olmakla birlikte, Osmanlı idaresi nezdindeki hukuki 
konumunda köklü bir değişiklik yaratmamıştır. Zira Keldanilerin devletle 
ilişkilerini belirleyen çerçeve daha önceki reform döneminde şekillenmiştir. 
Nitekim bu dönem, sadece idari bir tanınma eksikliği değil; aynı zamanda 
Keldani Katolikliğin mezhebî bir kimlikten çok kültürel ve siyasi bağlamda 
daha silik bir aidiyet olarak algılandığı, geçişken ve kırılgan bir dönemdir. 

 
6 Türkan, Osmanlı-Papalık İlişkileri, s. 115; George Young, Corps de Droit Ottoman: Recueil 
des Codes, Lois, Règlements, Ordonnances et Actes les plus importants du Droit Intérieur, et 
d'Études sur le Droit Coutumier de l'Empire Ottoman, vol. II, Clarendon Press, Oxford 1905, s. 
98-99. 
7 A. Ubicini ve Jaubert de Courteille, État présent de l’Empire ottoman…, Librairie militaire de 
J. Dumaine, Paris 1876, s. 216. 
8 Joseph Tfinkdji, “L'Eglise chaldéenne catholique Autrefois Et Aujourd'hui”, Annuaire 
Pontifical Catholique, XVIII Année - 1914, Paris 1914, s. 484. 



7  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Ancak patrikliğin resmî olarak tanınmasıyla birlikte bu görünmezlik aşılmaya 
başlanmış; İstanbul’daki Keldaniler, sosyal, dini ve idari düzlemde ayrı bir 
cemaat olarak kendini yeniden tanımlama imkânı bulmuştur. Halbuki Osmanlı 
döneminde kardeşleri olan Nasturiler, kendileri gibi İstanbul’da kurumsallaşma 
ve hükümet nezdinde temsil edilebilme olanağından yoksun kalmışlardır. 1887 
yılına ait İngiliz dışişleri belgelerine göre Nasturilerin bu temsilden mahrum 
kalmalarının nedeni onların eğitimsiz ve yoksul olmalarından 
kaynaklanmaktadır9. Ancak bunun en önemli nedenlerinden biri de onları siyasi 
olarak önemli bir paydaş gören bir dış gücün kendilerini sürekli 
desteklememesidir. Bununla birlikte Nasturiler, XX. yüzyılın ilk yıllarında 
İngilizlerin zaman zaman siyasi desteklerini almışlardır10. 

Patrik Audu Döneminde İstanbul’da Keldani Katolik Kilisesi 
Kurma Girişimi ve Roma ile Yaşanan Yetki Gerilimi 

Mar Joseph VI Audo (Yûsuf VI Audu), XIX. yüzyıl Keldani Katolik 
Kilisesi tarihinde Roma ile yaşanan yetki ve otorite krizlerinin merkezinde yer 
alan en etkili patriklerden biridir. 1790 yılında Alqosh’ta doğan Audo, Keldani 
Kilisesi’nin geleneksel Doğu Süryani ruhban çevrelerinde yetişmiş, 1847 
yılında Keldani Patriği seçilmiş ve 1848’de Osmanlı Devleti tarafından 
patriklik beratı verilerek resmen tanınmıştır. Bu resmî tanıma, Audo’nun 
patriklik makamını yalnızca ruhani değil, aynı zamanda Osmanlı hukuk düzeni 
içinde siyasi ve idari bir otorite olarak da icra etmesini mümkün kılmıştır11. 

Audo’nun patrikliği, Keldani Kilisesi’nin Roma ile birlik içinde 
bulunduğu, ancak bu birliğin sınırlarının yoğun biçimde tartışıldığı bir döneme 
denk gelmektedir. Patrik Audo, Katolik birlik ilkesini açıkça reddetmemekle 
birlikte, özellikle piskopos atamaları, patriklik yetkileri ve Doğu kiliselerine 
özgü sinodal geleneklerin korunması hususunda Roma’nın doğrudan 
müdahalelerine karşı çıkmıştır. Bu tavır, Roma nezdinde Keldani 
Patrikhanesi’nin “özerklik eğilimleri” olarak değerlendirilmiş ve patriklik 
makamıyla Papalık arasında giderek sertleşen bir yetki mücadelesine yol 
açmıştır12.  Bu gerilimin en belirgin tezahürlerinden biri, Malabar meselesi 
sonrasında yaşanmıştır. Patrik Audo, Papa IX. Pius tarafından Roma’ya 
çağrılmış ve uzun süren müzakereler neticesinde Roma’nın üstün otoritesini 
kabul ettiğini bildirmek zorunda kalmıştır. 1870’lerin başında gerçekleşen bu 
geri adım, Doğu Katolik Kiliseleri tarihinde Roma merkezîyetçiliğinin 
kurumsal olarak tahkim edildiği bir dönüm noktası olarak 
değerlendirilmektedir. Buna rağmen Audo’nun patrikliği, Roma ile ilişkilerde 

 
9 Great Britain. Foreign Office. 1887. Further Correspondence Respecting Administrative 
Reforms in the Asiatic Provinces of Turkey. FO 424/144. Kew: British National Archive, s. 3-4. 
10 Œuvre d'Orient (France). Auteur du texte. Oeuvre des écoles d'Orient: bulletin périodique... 
No.265, Kasım-Aralık 1904, s. 354-355. 
11 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of the East, 2000, s. 347-349. 
12 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of the East, s. 351. 



8  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

tam bir uyumdan ziyade, sürekli bir müzakere, sınır belirleme ve fiilî alan açma 
süreciyle karakterize olmuştur. 

Bu bağlamda Patrik Audo’nun 1870 yılı sonbaharında gerçekleştirdiği 
Orta Avrupa ve İstanbul seyahati, söz konusu yetki mücadelesinin sadece 
teolojik düzlemde değil, aynı zamanda diplomatik ve toplumsal pratikler 
üzerinden yürütüldüğünü göstermektedir. 20 Eylül 1870’te Şamun ile birlikte 
Graz’a gidilerek Macaristan piskoposlarının başkanı ziyaret edilmiş, iki gece 
sonra tekrar Peşte’ye dönülmüştür. 26 Eylül’de Tuna Nehri üzerinden hareket 
edilmiş ve 29 Eylül’de İstanbul’a varılmıştır. Burada Patrik, Abdülmesih 
Efendi başta olmak üzere yerleşik Keldani tacirler tarafından karşılanmış; 
Musul, Amid ve Sena kökenli kalabalık bir Keldani topluluğuyla temas 
kurmuştur. Bu gelişmeler, patrikliğin payitahtta yalnızca dinî değil, aynı 
zamanda sosyal ve ekonomik bir temsil zemini oluşturma isteğini de 
yansıtmaktadır. Bu süreçte Patrik Audo, sadrazamı ve hükümdarı ziyaret etmiş; 
Peder Luwiz Şoriz ile birlikte Ramazan Bayramı’nda yeniden Sadrazam’a 
gitmiş ve bu vesileyle “Mesh / Yağlama Duası”nı kaleme almıştır. Patrik’in 
1870 yılından 11 Mayıs 1871’e kadar İstanbul’da kalması, bu dönemin geçici 
bir ziyaret değil, aksine patriklik makamının Osmanlı başkentinde kurumsal ve 
sembolik bir görünürlük oluşturmaya yönelik bilinçli bir girişim olduğunu 
göstermektedir13. 

 
13 Keldani Patriği’nin Avrupa gezisi ve dönüş kronolojisi şu şekilde olmuştur: “8 Eylül 1869’da 
Musul’dan yola çıkıldı. İlk durak Mar Gewergis Manastırı oldu. Buradan Tel-Kepe’ye geçildi ve 
gece burada geçirildi. Ertesi gün Baqnaya’ya ulaşıldı. Yayla yolunu izleyerek Kasrul Har’a, 
ardından Alqosh’a varıldı. Alqosh’taki manastırda birkaç gün kalındı. 14 Eylül’de manastırdan 
ayrılarak yola devam edildi. Yol Peş-Abor, Gzira (Cizre), Şeyh Hasan, Ayn-Sare, Gineke, 
Gartawane, Nusaybin, Dara, Garhin, Mardin ve Xanëka üzerinden sürdü. Ekim ayı başlarında 
Şagırlo’ya ulaşıldı. 8 Ekim günü Amid’de geçirildi. Buradan Quşdoğan, Qaynagë, Siverek, 
Mışmış, Otris, Karacaviran, Hevak, Siqube, Birecik, Mezar, Beglerbeg, Odrame ve Suruç 
güzergâhı izlenerek Halep’e varıldı. 27 Ekim 1869’da Halep’ten ayrılmadan önce Amid’in ileri 
gelenlerine yazılar gönderildi ve Musul’daki Mar Tuma’ya bir telgraf yazıldı. Ardından 
Termanin köyüne doğru yola çıkıldı. 28 Ekim’de Ayn-Bayda’ya, 29 Ekim’de Baylan’a, 30 
Ekim’de ise İskenderun’a ulaşıldı. Bu sırada Maruni Başpiskopos Yusuf’tan Caftar (Attar) ve 
Farso’nun atamalarına ilişkin bir telgraf alındı ve yanıtlandı. 31 Ekim’de vapura binilerek 
Beyrut’a hareket edildi. Kasım ayının ilk günü Beyrut’a varıldı. Burada Kapusen rahiplerinin 
başkanı, Papa ve Barnabo adına, Keldani cemaatine ait piskoposluk atamalarını içeren Arapça ve 
Latince raporlar sundu. İskenderun’dan hizmetçi Hürmüz ile birlikte geri dönüldü. Yanlarında üç 
rapor bulunuyordu; ikisi Halep’e, biri Musul’a gönderildi. Lübnan’da bazı gençler, Gazir’deki 
Cizvit rahiplerinin yanında dinî eğitim almaları için bırakıldı. Musul’dan Beyrut’a kadar yolculuk 
masrafları için 1.000 kuruş, Beyrut’tan Ankawne’ye kadar gemide 19 kişi için 400 kuruş 
harcandı. Beyrut’ta önde gelen ruhbanlar, sivil şahsiyetler, konsoloslar ve Hristiyan Paşa 
ziyaretlerde bulundu. 9 Kasım’da ücretsiz olarak bir Avusturya vapuruyla Kıbrıs’a geçildi. 
Kıbrıs’tan sonra Rodos, İzmir ve Siro üzerinden Kefalonya’ya ulaşıldı. Bu yolculuk dokuz gün 
sürdü. 18 Kasım’da akşam saatlerinde Korfu’ya varıldı. Buradan Berinig üzerinden Angona’ya 
geçildi ve trenle Roma’ya gidildi. 21 Kasım’da Roma’ya ulaşıldı. Roma’da Kambo Marso’daki 
Meryem Ana Kilisesi’nde konaklandı. Süryani, Rum ve Ermeni patrikleriyle görüşmeler yapıldı. 
Boş zamanlarda ayin kurallarına dair bir eser çoğaltıldı. Yolculuk sırasında karada ve denizde 



9  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Bu çerçevede, Patrik Audo döneminde İstanbul’da bir Keldani Katolik 
kilisesi inşa edilmesine yönelik girişimler, sıradan bir cemaat ihtiyacının 
ötesinde, Roma ile Keldani Patrikhanesi arasındaki yetki mücadelesinin 
mekânsal ve sembolik bir uzantısı olarak değerlendirilmelidir. Nitekim 1876 
tarihli Die Katholischen Missionen Dergisi’nde yer alan bilgilere göre, söz 
konusu kilise inşa girişimi, Patrik Audo’nun Papalık otoritesinden görece 
bağımsız bir kurumsal tutum sergileme arzusunun açık bir göstergesi olarak 
algılanmış ve Roma nezdinde “kutsala aykırı eylemler” kapsamında 
değerlendirilmiştir. Bu yaklaşım, kilise inşasının yalnızca mekân veya ibadet 
bir ihtiyacından kaynaklanmadığını; Katolik hiyerarşisi ve birlik anlayışı 
çerçevesinde ciddi bir kurumsal meydan okuma olarak algılandığını ortaya 
koymaktadır. Öte yandan, Patrik Audo’ya yakın bir Keldani rahibin Fransa’da 
Patrik’e olan bağlılığının karşılığı olarak kendisine tahsis edilen bir arsa 
üzerinde İstanbul’da inşa edilmesi planlanan kilise için bağış toplaması, bu 
girişimin yalnızca teolojik değil, aynı zamanda diplomatik ve finansal boyutlara 
da sahip olduğunu göstermektedir. Bahsi geçen rahibin daha önce Raban 
Hürmüz Manastırı’nda görev yapmış, itaatsizlik nedeniyle aforoz edilmiş ve 
ardından Patrik Audo tarafından yeminlerinden azat edilmiş olması, söz konusu 
girişimin Keldani ruhani hiyerarşisi içinde de tartışmalı bir zemininin olduğunu 
göstermektedir. Bu durum, Patrik Audo’nun sadece Roma ile değil, zaman 
zaman kendi ruhban çevresi içinde de otorite sınırlarının müzakere edildiği bir 
patriklik pratiği yürüttüğünü ortaya koymaktadır14. 

 
karşılaşılan zorlukların ilahî yardımla aşıldığı kaydedildi. 29 Ağustos 1870’te Roma’dan 
ayrılarak Angona’ya, oradan Trieste’ye geçildi. 31 Ağustos’ta bir otele yerleşildi. 3 Eylül’de 
Viyana’ya varıldı. Ermeni Manastırı’nda iki gece kalındı, ardından bir lokantaya geçilerek on iki 
gün konaklandı. Bu süre içinde hayvanat bahçesi de ziyaret edildi. Daha sonra Peşte’ye gidildi 
ve Kapusen rahiplerinin yanında misafir olundu. 20 Eylül 1870’te Şamun ile birlikte Graz’a 
gidilerek Macaristan piskoposlarının başkanı ziyaret edildi. İki gece sonra tekrar Peşte’ye 
dönüldü. 26 Eylül’de Tuna Nehri üzerinden yola çıkıldı ve 29 Eylül’de Konstantinopolis’e 
varıldı. Burada Abdülmesih Efendi ve diğer Keldani tacirler tarafından karşılanıldı. Musul, Amid 
ve Sena’dan gelen çok sayıda Keldani ile görüşüldü. İstanbul’da Sadrazam ve Sultan ziyaret 
edildi. Peder Luwiz Şoriz ile birlikte Ramazan Bayramı’nda yeniden Sadrazam’a gidildi ve bu 
sırada “Mesh / Yağlama Duası” kaleme alındı. 1870 yılından 11 Mayıs 1871’e kadar 
Konstantinopolis’te kalındı. Daha sonra İstanbul’dan ayrılarak İzmir üzerinden İskenderiye’ye, 
oradan Kahire’ye geçildi. Musullu Kildani Antuwan’ın evinde kalındı. Peder Petros, hizmetçisi 
Jejo (Cico) ile birlikte Qaşer el-Xadawi’ye gönderildi. Bu sırada İbn Wardi’nin eseri, İbn 
Haldun’un tarihi, Ḥesnü’l-Muḥāḍarāt ve bir fetva kitabı satın alınarak İstanbul’a gönderildi. 
Peder Petros daha sonra Halep’e tayin edildi. Kahire’den İskenderiye’ye, oradan Port-Said, Yafa, 
Beyrut ve Lazkiye üzerinden İskenderun’a ulaşıldı. Baylan ve Termanin yoluyla Halep’e geçildi. 
26 Eylül’de Halep’ten ayrılarak Birecik, Siverek ve Quşdoğan üzerinden yol alındı. 6 Ekim 
1871’de Amid’e, Aralık ayının başında ise Musul’a varıldı. Roma’da, 30 Ocak 1870 tarihinde 
Kambo Marso’daki Azize Meryem Ana Kilisesi’nde Papa IX. Pius’un emriyle bazı piskoposluk 
atamaları yapıldığı da kayda geçirilmiştir. Buna göre Mar Timatewos Amid’e, Mar Gabriyel 
Mardin’e, Mar Cabdisho Amadiye’ye piskopos olarak; Mar Eliya Mallus ise Akra piskoposu 
yardımcısı olarak görevlendirilmiştir”. Bkz Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, 88-89. 
14 Die Katholischen Missionen, 1876, c. 11, sy. 11, s. 225 



10  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Mar Joseph VI Audo’nun 1878 yılındaki vefatıyla birlikte, patrikliği 
boyunca şekillenen bu gerilimler sona ermemiş; aksine, XIX. yüzyılın 
sonlarından XX. yüzyılın başlarına kadar yaşanacak patriklik krizleri için 
tarihsel bir zemin oluşturmuştur. Audo’nun mirası, Keldani Kilisesi’nde 
özerklik fikrinin kurumsal hafızaya yerleşmesi, Roma-Doğu Katolik 
ilişkilerindeki yetki sınırlarının daha keskin biçimde tanımlanması ve Doğu 
Katolik patrikliklerinin merkeziyetçi Papalık yapısı karşısındaki konumlarının 
yeniden tartışmaya açılması şeklinde özetlenebilir. Bu yönüyle Audo, sadece 
bir patrik değil aynı zamanda Doğu Katolik Kiliseleri tarihinde Roma 
merkezîyetçiliğine karşı geliştirilen en bilinçli, belgeli ve kurumsal direniş 
figürlerinden biri olarak değerlendirilmelidir15. 

İstanbul Keldani Cemaati’nin Kurumsallaşmasında Roma’nın 
Engelleyici Rolü  

İstanbul’da mukim Keldani Katolik cemaati, kendilerine ait bir kilise 
binası bulunmadığı için ibadetlerini uzun süre Latin kiliselerinde icra etmek 
zorunda kalmıştır. Keldani ayin usulleri ile Latinlerin ibadet gelenekleri 
arasında ciddi farklar bulunması, zaman içinde litürjik ve pratik düzeyde çeşitli 
sorunlara yol açmıştır. Bu sıkıntıların artması üzerine, İstanbul’daki Keldani 
cemaatinin ruhani ihtiyaçlarını karşılayacak müstakil bir kilise inşa etme isteği 
doğmuştur. Bu çerçevede Keldani Patriği’nin İstanbul vekili, Papa’nın 
Dersaadet (İstanbul) temsilcisi nezdinde gizli bir girişimde bulunarak 
Vatikan’ın konuya yaklaşımını dolaylı yoldan öğrenmeye çalışmıştır. Papanın 
temsilcisi resmî olmayan ve kendisine gizlice iletilen bu talebe kesin bir ret 
cevabı vermiş ve Roma’nın tavrı açıkça ortaya konmuştur. Verilen cevapta, 
İstanbul’daki Keldani cemaatine bir kilise inşa edilmesi için ne Papalık’tan ne 
de Propaganda Fide Kongregasyonu’ndan herhangi bir maddi yardım 
beklenmemesi gerektiği belirtilmiş; Roma’nın, Osmanlı topraklarında yaşayan 
ve kendi kiliseleri bulunmayan Katolik cemaatlerin Latin kiliselerinde ibadet 
etmeye devam etmeleri yönündeki ısrarları hatırlatılmıştır. Bu statükonun 
muhafazasının Papalığın temel politikası olduğu ifade edilmiş; Osmanlı 
hükümetinin bu konuda müspet bir yaklaşım sergileyerek Keldanilere maddi 
yardımda bulunmasının ise Katolik cemaatleri Latin kiliselerinden ayırma 
yönünde bir teşebbüs olarak görüldüğü ve Roma tarafından hoş karşılanmadığı 
da bu görüşmede vurgulanmıştır16. 

 
15 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of the East, s. 351 
16 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893). 



11  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Papalık vekili, Roma’nın bu meselede herhangi bir adım atmayacağını 
kesin bir dille belirtmekle kalmamış, şahsi düzlemde bir “teselli” önerisinde de 
bulunmuştur. Buna göre, eğer isterse patrik vekiline şahsen 2.000 frank yardım 
sağlanabileceği, ruhbanlık onuruna layık bir unvan ile cemaat üyelerinden 
bazılarına nişan temin edilebileceği ifade edilmiştir. Böylelikle Papalığın 
yardım anlayışının kurumsal ve ibadethane odaklı olmayıp sembolik ve 
bireysel ödüllerle sınırlı kaldığı, Keldani cemaatinin kurumsal kilise talebinin 
ise fiilen görmezden gelindiği ortaya konmuştur. Ayrıca vekile, Latin 
kiliselerine devamın önünde hiçbir engel bulunmadığı; padişah ve Osmanlı 
hükümeti için edilen duaların dahi bu kiliselerde yapılabileceği belirtilmiştir. 
Latin kiliselerinden ayrılma yönündeki eğilim papanın temsilcisi tarafından 
“anlaşılamaz” ve gereksiz bir ayrışma olarak nitelendirilmiştir. 1892-1893 
(H.1310) tarihli belgede belirtilen bu durum, İstanbul’daki Keldani Katolik 
cemaatinin kilise inşa etme talebine karşı Papalık temsilcisi Monsenyör Taci 
tarafından verilen sert ve açık ret cevabını belgelemektedir17. Bununla birlikte 
mektup, yalnızca bir ibadethane meselesine dair olumsuz bir yanıt değil; 
Roma’nın Doğu Katolik kiliseleri üzerindeki denetimini mutlak biçimde 
sürdürme iradesinin ve Keldani Patrikliği’ni bağımsızlaşma eğilimlerinden 
uzak tutma stratejisinin somut bir göstergesi niteliğindedir. Belgede dikkat 
çeken önemli hususlardan biri, Keldani Patrik Vekili’nin bu talebi doğrudan 
Roma’ya iletmekten imtina ederek konuyu dolaylı biçimde “dâi-i memlûk” 
aracılığıyla Papalık temsilcisine sormasıydı. Bu durum, Keldani Patrikliği’nin 
Papalık ve Vatikan karşısında ne derece çekingen bir pozisyonda bulunduğunu; 
ayrı bir kilise talebi gibi temel bir arzuyu bile resmî yollardan dile getirmekten 
kaçındığını gösteriyordu. Bu yaklaşım, yalnızca diplomatik bir ihtiyat değil; 
Roma’nın sağladığı sınırlı mali, sembolik ve siyasi desteklerin 
kaybedilmesinden duyulan derin endişenin de bir ürünüydü. Keldani ruhani 
önderliği, ayrı bir kilise üzerinden kazanılacak kamusal görünürlüğün Vatikan 
nezdinde sadakat krizine dönüşebileceğini öngördüğü için taleplerini örtük 
biçimlerde ve dolaylı kanallar üzerinden iletmeyi tercih etmekteydi18.  

Roma Temsilcisi Taci’nin kaleme aldığı mektuptaki ifadeler, Roma’nın 
Keldani Kilisesi’ni bağımsız bir Doğu Katolik kurumu olarak değil, Latin 
Kilisesi’nin otoritesi altında konumlandırılmış bir ritus orientalis olarak 
değerlendirdiğini açık bir şekilde göstermektedir. Bu yaklaşım, Papalık 
makamının XIX. yüzyılda Doğu Katolik cemaatlere yönelik benimsediği genel 
politikanın doğrudan bir yansımasıdır. Roma açısından temel hedef, Doğu 
Katolik toplulukların millî veya yerel kimliklerini kurumsal düzeyde 
güçlendirmekten ziyade, bu cemaatleri Latin normatif yapısı içinde 
bütünleştirerek “merkezi birlik” (unitas centralis) doktrini çerçevesinde idare 

 
17 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893). 
18 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893);Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, s. 331-332. 



12  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

etmektir. Bu nedenle Keldanilere ait müstakil bir kilise ya da kurumsal 
yapılanma fikri, Roma nezdinde Katolik birliğini zedeleyebilecek bir sapma 
olarak değerlendirilmiştir. Mektupta Roma’nın söz konusu projeye herhangi bir 
mali veya kurumsal destek sunmayacağını açıkça ifade etmesi, bu merkeziyetçi 
yaklaşımın pratik düzeydeki karşılığını oluşturmaktadır. Aynı şekilde Osmanlı 
Devleti’nin Keldani cemaatine yönelik olası destek veya kolaylaştırıcı 
girişimlerine karşı mesafeli bir tutum sergilemesi, Roma’nın Keldani cemaatin 
yerel idareyle geliştirebileceği kurumsal bağları dahi teşvik etmediğini 
göstermektedir. Bu tutum, Keldani cemaatinin Osmanlı idaresiyle temas ederek 
kurumsallaşma yönünde atabileceği adımların Vatikan nezdinde stratejik bir 
değer taşımadığını ortaya koymaktadır. 

Kurumsal desteğin bilinçli biçimde reddedilmesine karşılık, Taci’nin 
bireysel sadakat temelinde şekillenen bir ödüllendirme mekanizmasını 
önermesi, Roma’nın Doğu Katolik cemaatlere yönelik yönetim anlayışının 
karakteristik bir unsurudur. Papalık makamından sağlanabilecek 2.000 frank 
tutarındaki mali yardım, ruhbanlara verilebilecek unvanlar ve cemaat 
mensuplarına tevcih edilebilecek nişanlar, topluluk temelli bir 
kurumsallaşmayı değil; doğrudan Roma hiyerarşisine bağlı bireylerin teşvik 
edilmesini hedefleyen bir stratejinin parçası olarak değerlendirilmelidir. Bu 
yaklaşım, kolektif kimlik ve kurumsal özerklikten ziyade, bireysel itaat ve 
hiyerarşik bağlılığın önceliklendirildiğini göstermektedir. Bu çerçevede 
Taci’nin mektubu, Keldani Patrikliği’nin Vatikan nezdindeki konumunun 
sınırlarını net biçimde ortaya koymaktadır. Keldani Patrikliği, Roma tarafından 
kendi başına kurumsal inisiyatif geliştirebilecek özerk bir Doğu Katolik yapı 
olarak değil; Papalık hiyerarşisine tabi, temsili yetkileri sınırlı bir ruhani 
makam olarak algılanmıştır. Dolayısıyla söz konusu belge, yalnızca belirli bir 
kilise inşa girişimine dair bir tutum beyanı değil; XIX. yüzyılda Roma’nın 
Doğu Katolik Kiliselerine yönelik merkeziyetçi ve normatif yönetim anlayışını 
somut biçimde yansıtan temel bir tarihsel kaynak niteliği taşımaktadır19.  

İstanbul’daki Keldani cemaatinin kilise talebi, yalnızca ruhani değil, 
idari ve sosyal düzeyde de yankı bulmuştur. Adliye ve Mezâhib Nazırı, 
Keldanilerin kilisesi olmadığı için Avusturya, İtalya, Fransa ve Papalık’a ait 
Latin kiliselerine devam ettiklerini; bu durumun devlet nezdinde çeşitli 
mahzurlara neden olduğu hükümete bildirmiştir. Nazıra göre bu mahzurların 
giderilebilmesi için Beyoğlu veya Pangaltı gibi bölgelerde cadde üzerinde 
bulunan boş arazilerden 2-3 bin arşınlık bir alanın temin edilerek Keldani 
cemaatine bir kilise inşa edilmesi gerekmekteydi; bunun için de Hazine-i Hassa 
veya Maliye Nezareti’nden birinin devreye girmesi icap etmekteydi. 

Roma’nın Doğu Katolik cemaatlerine yönelik mesafeli ve merkeziyetçi 
tavrı yalnızca Keldanilerle sınırlı kalmamış, benzer bir tablo Melkit Katolik 

 
19 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893); Türkan, 2012, s. 331–332. 



13  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Rum cemaati için de geçerli olmuştur. Melkit Patrikliği adına İstanbul’da vekil 
olarak bulunan Matran isimli ruhani lider, ibadetlerini Galata’daki Sakızağacı 
Sokağı’nda yer alan hanesinde gerçekleştiriyor; ancak Latin ruhbanı tarafından 
sürekli rahatsız edilerek çeşitli baskılara maruz bırakılıyordu. Matran, Sadaret’e 
sunduğu arzuhâlde, Melkitlerin başlangıçta Latin kiliselerinde ayin icra 
ettiklerini, daha sonra kendi evlerinde ibadete yöneldiklerini; bu değişimin 
Latin ruhbanı tarafından hoş karşılanmadığını ve baskıların bu nedenle ortaya 
çıktığını belirtmiş, ayrıca hükümetten Latin rahiplerinin bu müdahalelerinin 
önlenmesini ve gerekli ikazın yapılmasını talep etmiştir. 

Keldani ve Melkit örneklerinde görüldüğü üzere, her ne kadar Papa XIII. 
Leon döneminde bazı toleranslı davranışlar gündeme gelmiş olsa da Vatikan’ın 
Doğu Katolik cemaatler üzerindeki merkeziyetçi ve Latin normlarına dayalı 
kontrol anlayışı köklü alışkanlıklardan beslenmekteydi. Doğu Katolikleri, 
Katolik kimliklerinin yanı sıra tarihsel ritüellerini ve geleneksel dini 
uygulamalarını da muhafaza ediyorlardı. Bu özellikler, tıpkı Ermenilerde 
olduğu gibi, onların dinî ve kültürel anlamda “millî unsurlarını” oluşturuyordu. 
Dolayısıyla bu cemaatler nezdinde yeni bir kilise inşası, sadece bir ibadet 
mekânı tahsisi değil; aynı zamanda cemaat kimliğinin şehir mekânında görünür 
kılınması, yani bir kimlik manifestosu anlamını taşıyordu. 

Osmanlı Devleti, bu süreçte dikkatli olmakla birlikte menfaati 
doğrultusunda bir yaklaşım benimsemiştir. Devlet, kendi Katolik tebaasının 
huzurunu sağlamak ve onları Batılı güçlerin nüfuzundan korumak amacıyla 
Keldani ve diğer Katolik cemaatlerin bazı taleplerini desteklemiştir. Bu 
bağlamda bir yandan cemaatlerin dinî ihtiyaçlarını karşılarken bir yandan da 
onları doğrudan devlete bağlamaya çalışmıştır. Böylece Fransa, Avusturya, 
İtalya ve Papalık gibi güçlerin Katolik tebaanın üzerinde kurdukları nüfuz 
alanını daraltmayı hedeflemiş; özellikle yaklaşık yarım asırdır Vatikan 
tarafından yürütülen Doğu Hristiyanlarını Katolik birlik çatısı altında toplama 
projesine mesafeli durmuştur. Devlet, bu birleştirme projesinin sonucu olarak 
Osmanlı’daki Katoliklerin özgün kimliklerinin eriyebileceği ve dış tesirlerin 
artabileceği endişesini taşımıştır.  

Vatikan’ın Doğu Katoliklerini birleştirme yönündeki politikası, yalnızca 
Osmanlı tarafından değil, Fransa gibi Katolik ülkeler tarafından da endişeyle 
karşılanmıştır. Çünkü bu birlik projesi, yerel Katolik cemaatler üzerindeki 
Fransız etkisini zayıflatma potansiyeline sahiptir. Bu bağlamda, Osmanlı’daki 
Katolik patrikler ve Papalık tarafından görevlendirilen beş kardinalden oluşan 
bir heyet, Papa başkanlığında toplanarak bir kararname hazırlamıştır. Toplantı 
sonunda yayımlanan on iki maddelik Latince bildiride Papalık; Katolik 
cemaatlerin ruhani liderlerinin yetkilerini sınırlandırmış, yabancı ruhbanların 
müdahalelerinin önüne geçilmesini kararlaştırmış ve Osmanlı’daki 
Katoliklerin, sahip oldukları dinî serbestiyetin kıymetini bilmeleri gerektiğini 
vurgulamıştır. Aynı zamanda cemaatlerin Osmanlı Devleti’ne sadakatle bağlı 



14  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kalmaları ve bu bağlılığın ruhani otorite tarafından da desteklenmesi gerektiği 
ifade edilmiştir20.  

Bütün bu bağlamlar içinde, Taci’nin mektubu sadece Keldani cemaatinin 
kilise talebine dair bir ret değil aynı zamanda Roma’nın Doğu Katolik 
kiliselerine kurumsal sınırlar çizme kararlılığının açık bir vesikası olarak ortaya 
çıkmıştır. Bu belge, Doğu Katolikleri için tanınan ritüel farklılığın yapısal 
özerklikle sınanmasına asla izin verilmediğini göstermiştir. Roma’nın Latin 
merkeziyetçiliğini muhafaza adına Keldani cemaatinin İstanbul’da kurumsal 
olarak görünür olmasına karşı geliştirdiği düzenli ve planlı direnişi görünür 
kılmıştır. Böylece söz konusu cemaatin Osmanlı belgelerinde neden sınırlı ve 
parçalı biçimlerde yer aldığı, neden kamusal-dinî alanda kurumsallaşmakta 
zorlandığı da açıklık kazanmıştır21. 

Belgenin Osmanlı arşivine intikal etmiş olması da ayrıca önem 
taşımaktadır. Osmanlı merkezi idaresi, yalnızca Katolik tebaasının taleplerini 
değil, bu taleplerin Vatikan tarafından nasıl karşılandığını ve Papalık’ın Doğu 
kiliselerine dair stratejik tutumlarını da dikkatle takip etmiştir. Bu kayıt, 
devletin; Katolik cemaatlerin üzerinde söz sahibi olan dış güçlerin etkisini 
sınırlama ve özellikle Fransa ile Papalık gibi aktörlerin müdahalelerine karşı 
kendi tebaasını doğrudan koruma altına alma yönündeki hassasiyetinin bir 
yansıması niteliğindedir22.  

1892-1893 tarihli bu belge, yalnızca bir ibadethane meselesini değil aynı 
zamanda Doğu Katolik kiliseleri üzerinde kimin söz sahibi olduğu sorusunu da 
gündeme getirmiştir. Roma’nın merkeziyetçi denetim isteğiyle yerel Keldani 
cemaatinin kurumsal görünürlük talebi arasında sıkışan Keldani Patrikliği, hem 
Papalık otoritesinin hem de Osmanlı devlet yapısının çizdiği sınırlar içinde 
varlığını sürdürmeye çalışmıştır. Bu süreç, Osmanlı’daki Doğu Katolik 
cemaatlerin kurumsal ve kimliksel konumunu anlamak bakımından anahtar bir 
örnek teşkil etmiştir. 

 

 

 

 

 

 
20 Türkan, Osmanlı-Papalık İlişkileri, s.331. 
21 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, s. 331-332. 
22 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310-14 Temmuz 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, s. 331-332. 



15  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

I. BÖLÜM: MEKÂNSAL GÖRÜNÜRLÜK, AYİN 
PRATİKLERİ VE KİLİSE ARAYIŞI  

1.1. İstanbul’daki Keldani Cemaati ve Sainte-Marie Draperis 
Kilisesi’nde Keldani Ayinleri (1893-1912) 

Payitaht’ta XIX. yüzyıl sonu ile XX. yüzyıl başlarında yaşayan Keldani 
Katolik cemaati, İstanbul’da henüz kendi kiliselerine sahip olmadıklarından, 
özellikle Pera’daki Sainte-Marie Draperis Kilisesi ile Saint-Louis Şapeli başta 
olmak üzere Latin ve diğer Katolik mekânlarında Keldani ayinine göre düzenli 
ibadetlerini icra etmişlerdir. 1887’den 1912’ye kadar uzanan gazete kayıtları, 
bu ibadetlerin sıklığını, görünürlüğünü ve cemaatin kurumsal temsil gücünü 
açık şekilde ortaya koymaktadır. 

1887 yılında Stamboul gazetesinde çıkan haber, Keldanilerin Osmanlı 
idaresi nezdinde resmî tanınma ve himaye arayışlarının ilk izlerinden biridir. 
Musul’daki Keldani Patrikhanesi’ne gönderilen imparatorluk tuğrası 
vesilesiyle Pera’daki ayin düzenlenmiştir. Bu ayin haberi, hem Keldani 
Patrikliği’nin Osmanlı merkeziyle doğrudan ilişkisinin hem de İstanbul’daki 
Keldani cemaatinin sembolik sadakat gösterisinin kaydı olmuştur23. Bu ayin, 
Musul merkezli patriklik ile İstanbul’daki Keldani cemaati arasında bir 
“sadakat ve dua” hattı kurulduğunu, aynı zamanda Osmanlı merkezinin Keldani 
Patrikhanesi’ne resmî semboller (tuğra) üzerinden meşruiyet atfettiğini 
göstermektedir. 

1891 yılına gelindiğinde, Keldani Patriği Pierre Élie selamlık törenine 
katılmıştır. Selamlık merasiminde Keldani Patriği’nin diplomatik ve dinî 
çevrelerle birlikte zikrediliyor olması, Keldanilerin yalnızca bir “şark kilisesi” 
değil, Osmanlı zimmî/tebaa sistemi içinde tanınan bir ruhanî otorite olduğunu 
göstermiştir24. Aynı zamanda bu tören konfesyonel eşitliğin gözetildiğini ve 
Vatikan-Osmanlı-Keldani üçgeninde protokol bakımdan bir denge 
kurulduğunu göstermiştir. 

7 Haziran 1893 tarihli Stamboul gazetesindeki “Eucharistiya Haccı” 
başlığı altında Kudüs’te gerçekleştirilen ibadetlerden söz edilirken, sabah saat 
6 ile 8 arasında Habeş, Slav ve Keldani ritlerinde de ayinlerin icra edildiği 
bildirilmiştir. Bu erken tarihli kayıt, Keldani ritinin sadece İstanbul’da değil, 
Osmanlı topraklarının kutsal merkezlerinde de görünürlüğe sahip olduğunu 

 
23 Stamboul, 6 Haziran 1887, s. 1. 
24 Törene 120’den fazla kişi katılmıştır. Bunlar arasında: Avusturya-Macaristan Sefiri ve Sefaret 
Birinci Tercümanı; Amerika Birleşik Devletleri Orta Elçisi ve Birinci Tercümanı; İspanya Orta 
Elçisi ve Birinci Tercümanı, İtalya Sefaretinin Askerî Ataşesi; Keldani Patriği Mgr. Pierre Élie; 
Osmanlı Bankası Müdürü; Bulgar Eksarhı; Yunan Birinci Kâtibi ile elçiliklerince tavsiye edilmiş 
yüz kadar turist yer almıştır. Stamboul, 13 Haziran 1891, s. 1. 



16  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

göstermektedir25. İstanbul’a dair düzenli ve sistematik kayıtlar ise 1899 yılı ile 
başlar. 22 Aralık 1899 tarihli Stamboul gazetesinde, Noel arifesinde saat 
15.00’te Pera’daki Sainte-Marie Draperis Kilisesi’nde Keldani patriğinin genel 
vikarı Peder Joseph (Yusuf)  Gharib tarafından Keldani ayinine göre tören ayini 
(messe solennelle) icra edileceği duyurulmuştur26. Bu ilk düzenli kayıt, İstanbul 
Keldani cemaatinin XX. yüzyıla girerken kendi kilisesi olmadan da Pera’daki 
Katolik mekânları kullanarak kurumsal ayinlerini sürdürebildiğini 
belgelendirmektedir. 

Aynı gazetenin 26 Kasım 1898 tarihli haberinde Siirt Keldani piskoposu 
Emanuel Thomas, Ermeni Katolik patriği Azarian’ı ziyaret etmesi ile ilgili bir 
haber yer almıştır27. Bu ziyaret Keldanilerin yalnızca Osmanlı Devleti ve Latin 
dünyasıyla değil, diğer Doğu Katolik patrikhaneleriyle de ilişki halinde 
olduğunu göstermekle kalmamış aynı zamanda Keldani–Ermeni Katolik 
ilişkilerinin, rekabet kadar diplomatik nezaket ve karşılıklı tanıma üzerinden de 
yürüdüğünün göstergesidir. 

1901-1905 dönemi, Keldani ayinlerinin başkentte kurumsallaştığı ve 
özellikle Mgr (Monsenyör) Joseph Gharib’in merkezi bir rol üstlendiği bir 
safha olarak öne çıkmaktadır. 4 Nisan 1901 tarihli duyuruda, Paskalya 
arifesinde Pera’daki Sainte-Marie Draperis Kilisesi’nde saat 17.00’de Keldani 
ayinine göre tören ayini yapılacağı ve ayini Keldani papazı ve Keldani 
Patriği’nin Genel Vikarı/Patrik Temsilcisi Mgr Joseph Gharib’in yöneteceği 
bildirilmiştir28. 29 Mart 1902 tarihli kayıtta da aynı mekânda, yine saat 17.00’de 
Keldani ayinine göre görkemli ayin (messe solennelle) icra edileceği ve ayini 
Mgr Gharib’in yöneteceği belirtilmiştir29. 5 Ağustos 1902 tarihli duyuruda ise 
Keldani Patriği’nin telgrafla gönderdiği talimat üzerine Papa XIII. Leo’nun 
ruhu için Sainte-Marie Draperis’de tören ayini düzenleneceği, bu ayini Mgr 
Gharib’in yöneteceği ve ardından törenle absolutio (bağışlama) verileceği ifade 
edilmiştir30. Bu kayıtlar, Gharib’in yalnızca Keldani cemaati için değil, Roma 
ile ilişkiler açısından da sembolik bir temsilci konumunda olduğunu 
göstermektedir. 

5 Ekim 1903 tarihli kayıt, Keldani ayinlerinin İstanbul Katolik dünyası 
içindeki görünür konumunu daha da belirginleştirmiştir. Saint-Louis 
Şapeli’nde Papa XIII. Leon’un ruhu için iki ayrı tören ayini yapılmıştır. Saat 

 
25Stamboul, 7 Temmuz 1893, s. 1-2. 
26Stamboul, 22 Aralık 1899, s. 1. 
27Stamboul, 26 Kasım 1898, s. 1. 
28Stamboul, 4 Nisan 1901, s. 1. 
29Stamboul, 29 Mart 1902, s. 1; Aynı gazetenin 17 Eylül’deki yazısında Avrupa seyahatinden 
dönen Keldânî Patriği Emmanuel Thomas İstanbul’a gelmiştir. Burada kendisini Keldânî 
Patriğinin Konstantiniyye’deki umûmî vekili Joseph Gharib ve Keldânî Cemaati Reisi Tabibzâde 
Abdülkerim Paşa karşılamıştır. Sonrasında patrik ve yanındakiler saraya giderek padişahı ziyaret 
etmişlerdir. Saraydan sonra yortu için bir ayin düzenlenmiştir. Stamboul, 17 Eylül 1902, s. 1. 
30 Stamboul, 3 Ağustos 1903 (Gazete yılı 1903’tür ama talimat 1902 yılına ait), s. 1. 



17  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

08.00’de Latin ayini, saat 09.30’da ise Keldani ayini icra edilmiştir. Keldani 
ayininde Mgr Joseph Gharib tarafından “görkemli son bağışlama” (absoute) 
yapılmış, ardından Keldani geleneğine özgü kadim ilahiler söylenmiştir. Bu 
törende Katolik cemaatinin pek çok üst düzey temsilcisi, Keldani eşrafı ve 
Osmanlı bürokratı hazır bulunmuştur31. Böylece Keldani ritüeli, Latin ayiniyle 
yan yana ve eşit derecede “resmî” bir görünürlük kazanmıştır. 

1904-1905 yıllarına ait kayıtlar da bu kurumsallaşmayı pekiştirmiştir. 18 
Mart 1904 tarihli duyuruda, cumartesi günü saat 17.00’de Mgr Gharib’in 
Sainte-Marie Draperis’de Keldani ayinine göre tören ayini icra edeceği 
belirtilir32. 17 Mart 1905 tarihli Stamboul kaydı ise Keldani cemaatinin 
İstanbul’daki en kurumsallaşmış dini temsilini yansıtması açısından dikkat 
çekicidir. Aziz Yusuf yortusunda Sainte-Marie Draperis Kilisesi’nde saat 
09.30’da Keldani ayinine göre görkemli ayin yapılmıştır. Bu törene “çeşitli 
cemaatlerden ruhanîler” ile birlikte Keldani cemaat reisi Abdülkerim Paşa ve 
cemaat mensupları katılmıştır33. Bu veriler, Keldani cemaatinin 1905’e 
gelindiğinde Pera’daki Katolik mekânları düzenli ve görünür biçimde kullanan 
istikrarlı bir dini topluluk hâline geldiğini ortaya koymaktadır. 

1908-1909 dönemi, Keldani ayinlerinin yalnızca litürjik düzeyde değil, 
aynı zamanda cemaat içi temsiliyet ve kamusal görünürlük düzeyinde de ön 
plana çıktığı bir safhayı teşkil etmektedir. Nitekim 12 Mart 1908 tarihli 
Stamboul gazetesi; Epifani arifesinde Monsenyör Joseph Gharib’in, Sainte-
Marie Draperis Kilisesi’nde saat 15.00’te törensel bir ayin düzenlediğini ve 
Keldani diyarından gelen Müneccim Krallar geleneğinin ilahilerle 
hatırlandığını aktarmaktadır34. Benzer şekilde, 24 Aralık 1908 tarihli La 
Turquie nüshasında, Noel arifesinde saat 15.00’te yine Sainte-Marie 
Draperis’de Gharib tarafından görkemli bir ayin icra edildiği kaydedilmiştir35. 
Bu kayıtlar, Keldani ritinin başkentin Katolik takvimi içerisindeki Noel ve 
Epifani gibi merkezî yortularda düzenli ve görünür bir yer edindiğini 
göstermektedir. 

14 Nisan 1909 tarihli kayıt, Keldani cemaatinin yalnızca kilise 
mekânındaki ayinlerle sınırlı kalmayan, daha geniş bir toplumsal görünürlüğe 
sahip olduğunu belgelemektedir. Paskalya vesilesiyle cumartesi akşamı Patrik 
Vekili Gharib Keldani ayinine göre ayin icra etmiş, pazar sabahı Keldani 
vekâletinde bir kabul yapılmış, akşam ise Nişantaşı’nda Milletvekili Davoud 
Bey Youssoufani’nin evinde bir ziyafet düzenlenmiştir. Bu ziyafette Keldani 
Patrik Vekili Gharib, Cebrail Hindi Efendi, Yusuf Kanan Efendi ve diğer ileri 
gelenler, Osmanlı kamu selâmetine katkıda bulunan herkes adına kadeh 

 
31 Stamboul, 5 Ağustos 1903, s. 1. 
32 Stamboul, 18 Mart 1904, s. 3. 
33 Stamboul, 17 Mart 1905, s. 2. 
34 Stamboul, 12 Mart 1908, s. 2. 
35 La Turquie, 24 Aralık 1908, s.1. 



18  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kaldırmışlardır36. 21 Temmuz 1909 tarihli La Turquie kaydı da Paskalya 
arifesinde Sainte-Marie Draperis’de Gharib’in görkemli bir ayin icra ettiğini 
bildirmiştir37. Böylece Keldani ayinleri, bir yandan litürjik süreklilik arz 
ederken, diğer yandan Osmanlı kamu düzeni ve devletle iyi ilişkileri 
vurgulayan sembolik jestlerle iç içe geçmiştir. 

1910-1912 yılları arasında ayinlerin yüksek katılımla devam ettiği ve 
patriklik tarafından yeni patrik vekillerinin görevlendirildiği anlaşılmaktadır. 
12 Ocak 1910 tarihli Stamboul kaydı, Sainte-Marie’de icra edilen bir törene 
dikkat çekmiştir. Bu törende Keldani Patrik Vekili Gharib, Ermeni ruhanîleri 
ve çeşitli Katolik ayinlerin temsilcileri birlikte yer almıştır38. Böylece Keldani 
ritüeli, yalnızca kendi cemaatinin değil, İstanbul’daki çok ritli Katolik yapının 
da ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. 12 Nisan 1911 tarihli kayıtta Paskalya 
programı çerçevesinde Cumartesi saat 17.00’de Keldani ritinde görkemli ayin 
yapılacağı belirtilmiştir39. 23 Aralık 1912 tarihli Stamboul duyurusunda ise 
Noel arifesi vesilesiyle bu kez yeni bir Genel Vikar adı zikredilmektedir. 
Habere göre Monsenyör Thomas Bajari, Sainte-Marie Draperis Kilisesi’nde 
saat 15.30’da Keldani ritine göre görkemli bir ayin icra edecektir40. Bu değişim, 
Patrik Vekili Gharib’in yaşlanması ve patriklik tarafından İstanbul’daki 
vekâletin sürdürülebilirliğini temin amacıyla yeni temsilcilerin 
görevlendirilmesi bağlamında değerlendirilebilir. 

1893’ten 1912’ye uzanan tüm bu kayıtlar bir araya getirildiğinde, 
öncelikle Keldanilerin bu dönemde İstanbul’da kendi kiliselerine sahip 
olmadıkları, bu nedenle özellikle Sainte-Marie Draperis ve kısmen de Saint-
Louis gibi Latin mekânlarının Keldani ayinlerinin fiilî merkezleri hâline geldiği 
anlaşılmaktadır. Ayinler yalnızca ibadet anlamı taşımamış; aynı zamanda 
toplumsal temsil, cemaat içi dayanışma ve Osmanlı devletiyle ilişkilerde 
sadakat ve uyum beyanının sahnesi olmuştur. Osmanlı bürokratları, Ermeni, 
Latin, Rum, Fransisken, Cizvit ve Assomptioniste ruhanîleri, Keldani eşrafı ve 
Pera’nın Katolik topluluğu bu ayinlerde bir araya gelmiş; böylece Keldani 
ritüeli, İstanbul’un Katolik kamusal alanında görünür bir unsur olmuştur. 1900-
1910 arasında Patrik Vekili Joseph Gharib’in cemaatin tartışmasız lideri 
olduğu; 1910’ların başından itibaren ise patriklik vekâletinin yeni isimlerle 
devam ettiği görülmektedir. Bütün bu süreçte ayinler hem litürjik hem 
diplomatik hem de cemaat içi dayanışma işlevi üstlenmiş; ziyafetler, kabuller 
ve Osmanlı Devleti’ne bağlılık mesajları çoğu kez bu törenler vesilesiyle ifade 

 
36 La Turquie, 14 Nisan 1909, s. 4. 
37 La Turquie, 21 Temmuz 1909, s. 1. 
38 Gazetenin aynı sayfasında yer alan bir diğer haberde; Fransız eğitimci Schaffner’in 
cenazesinde Keldani Patrik Vekili Gharib’in, Latin ve Ermeni ruhbanlarla birlikte en ön safta yer 
alması, cemaatin Fransız eğitim ve misyon ağlarıyla kurduğu yakın ilişkiyi göstermesi açısından 
önemlidir. Bk. Stamboul, 12 Ocak 1910, s. 1. 
39 Stamboul, 12 Nisan 1911, s. 3. 
40 Stamboul, 23 Aralık 1912, s. 2. 



19  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

edilmiştir. Keldanilerin İstanbul’da kendi kiliseleri olmadığı bir dönemde Latin 
kiliselerini sistemli biçimde kullanmaları, bu mekânların yalnızca ödünç 
alınmış ibadet yerleri değil, aynı zamanda Keldani cemaatinin modernleşen ve 
şehirleşen kimliğinin kamusal sahnesi hâline geldiğini göstermektedir41. 

1.2. İstanbul’da Kilise Talebi ve Yer Arayışı (1898-1901) 

Keldani Katolik cemaatinin İstanbul’daki kurumsallaşma çabalarının en 
somut adımlarından biri, 5 Eylül 1898 tarihli belgede kayıtlı kilise inşa 
talebidir. Bu belgede, Keldani Patrikliği tarafından Osmanlı hükümetine 
sunulan dilekçede, Beyoğlu, Pangaltı, Nişantaşı ve Feriköy gibi modernleşen 
semtlerde uygun bir arsa veya hane tahsis edilerek bir ibadethane inşa edilmesi 
istenmiştir42. Talep edilen bölgeler, dönemin sosyokültürel yapısı bakımından 
dikkat çekicidir. Çünkü bu semtler, Batılılaşma eğilimlerinin yoğun olduğu, 
Katolik ve Levanten nüfusun arttığı, bürokrasiye ve merkezi eğitim 
kurumlarına yakınlığıyla öne çıkan mahallelerdir. 

Başvurunun ardından Mezâhib Nezareti devreye girmiş ve cemaatin 
İstanbul’daki nüfusunu, nüfus dağılımını ve yerleşim yoğunluğunu belirlemek 
üzere ayrıntılı bir demografik tarama yapılmasını istemiştir. 24 Ağustos 1898 
tarihli ek belgede, Patrik Vekâleti’nin talebine cevaben Beyoğlu ve civarında 
mevcut miriye (devlet) ait hane veya arsaların tespiti için bir soruşturma 
başlatıldığı, ancak ilk aşamada semtte kaç Keldani yaşadığına dair yeterli 
bilgiye ulaşılamadığı ifade edilmiştir43. Bunun üzerine yeni bir tahkikat emri 
verilmiş ve araştırmanın kapsamı genişletilmiştir. 

Bu sürecin ayrıntıları, 10 Ekim 1901 tarihli belgede daha net biçimde 
ortaya konulmaktadır. Şehremaneti tarafından yürütülen resmî tahkikata göre, 
Pangaltı Mahallesi’nde 18-20 kişilik küçük bir Keldani topluluğu 
bulunmaktadır ve bu bölgede cemaat için uygun bir kamu mülkü veya hane 
mevcut değildir. Buna karşılık, altıncı belediye dairesi sınırları içerisinde, 
muhtemelen Harbiye, Şişli ve civarındaki alanlarda, 49 hanede toplam 185 
kişilik daha yoğun bir Keldani yerleşimi tespit edilmiştir. Ayrıca şehrin çeşitli 
semtlerine dağılmış şekilde apartmanlarda ikamet eden 200’den fazla Keldani 
bireyin varlığına işaret edilmiştir. Bu nüfusun bir bölümünün her yıl ticaret 
amacıyla gelip gittiği, dolayısıyla mevsimsel ve geçici bir yerleşim düzenine 
sahip oldukları da özellikle belirtilmiştir44. 

 
41 La Turquie, 17 Kasım 1910, s. 2. Gazetede yer alan haberde Keldaniler, Padişah V. Mehmed’e 
ve Meşrutiyet rejimine bağlı ve sadık olduklarını ifade ettikten sonra Papa’dan kendilerini 
kutsamasını ve İstanbul’da çok ihtiyaç duydukları kilise için maddi destekte bulunmasını talep 
etmişlerdir.   
42 BOA, BEO 1192/89358 (24 Rebiülahir 1316-11 Eylül 1898). 
43 BOA, BEO 1185/88869 (12 Rebiülahir 1316-30 Ağustos 1898). 
44 BOA, DH.MKT. 2303/75 (10 Şevval 1317-11 Şubat 1900). 



20  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Keldani nüfusuna dair bu veriler birçok farklı açıdan değerlendirilebilir. 
Bu bağlamda İstanbul’daki Keldani topluluğunun artık yalnızca geçici bir 
azınlık değil, kentsel bir Katolik nüfus olarak görünür hâle geldiğini 
göstermektedir. Harbiye-Şişli ekseninde yaşayan Keldani ailelerin çoğunun 
devlet memuru olduklarına dair kayıtlar, cemaatin Tanzimat sonrası Osmanlı 
bürokrasisine entegrasyon çabasını ve Batılılaşma süreciyle paralel biçimde 
şehirli Katolik burjuvaziye dönüşme eğilimini sergilemektedir. Aynı şekilde, 
cemaatin dağınık biçimde apartmanlarda yaşaması, klasik mahalle temelli 
dayanışma yapısından uzaklaşıldığını ve bireysel kentli yaşam formlarının 
benimsendiğini göstermektedir. 

Bu durum, Keldanilerin İstanbul’da kiliseye sahip olamamalarının 
yalnızca dinî değil, aynı zamanda sosyolojik bir açmaz olduğunu ortaya 
koymaktadır. Kendi ibadethaneleri olmadığı için başka Katolik mezheplerin 
kiliselerine yönelmek zorunda kalan Keldaniler, zamanla kimlik kaybı, farklı 
Katolik milletlerle bütünleşme ve Osmanlı kayıt sisteminde görünmez hâle 
gelme riskiyle karşı karşıya kalmıştır. Dolayısıyla kilise inşa talebi, sadece bir 
ibadet mekânı ihtiyacına değil, cemaatin kentsel mekânda görünürlük kazanma, 
kurumsal kimliğini tahkim etme ve genç kuşakları Keldani kimliği etrafında 
konsolide etme amacına yöneliktir denilebilir. Bu süreçte Ermeni Katolik 
Patrikhanesi’nden alınan ilmühaber, dikkat çekici bir dayanışma örneği 
sunmaktadır. Osmanlı nezdinde meşruiyet sağlamak amacıyla Katolik 
mezhepler arasında siyasi konularda esneyebilen bir iş birliğinin mevcut 
olduğunu göstermektedir. Tüm bu bürokratik ve toplumsal dinamikler, 1898-
1901 yılları arasında Keldani cemaatinin kilise talebi bağlamında yürüttüğü 
girişimin, Osmanlı idaresinin azınlıkların ibadet taleplerine karşı uyguladığı 
ayrıntılı ve katı işleyişi; aynı zamanda Keldanilerin hem devlet hem de Roma 
merkezli otoritelerle dengeli ilişkiler kurarak başkentte kurumsallaşma çabasını 
gözler önüne sermektedir Bu tür belgeler, kilisesi olmayan sayılı Katolik 
cemaatlerden biri olarak Keldanilerin İstanbul’daki görünürlük mücadelesinin 
erken evresini yansıtan kapsamlı bir arka plan sunmaktadır. Bu çerçevede, 1907 
yılına ait bir gazete haberi de cemaatin ibadet mekânı yoksunluğunun pratik 
sonuçlarını teyit eder. Gazetenin haberine göre; Epifani yortusunun arifesi olan 
cumartesi günü, öğleden sonra saat 3 sularında Keldani riti üzere görkemli bir 
ayin, İstanbul’da Pera’daki Fransiskenlere ait Sainte Marie Draperis 
Kilisesi'nde, Keldani Patriği Hazretlerinin genel vekili Mgr Joseph Gharib 
tarafından icra edilmiştir. Cemaat başkanı Tabibzade Abdülkerim Paşa ve 
cemaatin tüm ileri gelenleri ayine katılmıştır45. 

1909 yılına gelindiğinde Keldani patriğinin vekili Monsenyör Thomas 
Bajari ile birlikte Dr. Elias Bey Tabibzade, Hindizade Habib Bey ve Dr. 
Zabouni/Sabuni, bir şapel ve okulun inşası için yardım talep etmek üzere 
Dolmabahçe Sarayı’na gitmişlerdir. Padişah bu kurumlar için kendilerine 

 
45 Stamboul, 7 Ocak 1907, s. 2. 



21  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

yardım edeceğine söylemiştir46. Gazetedeki bu makale Keldanilerin istedikleri 
zaman padişah ile görüşebildiklerini göstermesi açısından önemlidir.  

1.3. Ayin İcrası ve Kurumsal Faaliyetin Başlaması (1905) 

1905 tarihli DH.TMIK.M.. 191/49 numaralı belge, İstanbul’daki Keldani 
Katolik cemaatinin ibadet yaşamına ve kurumsallaşma sürecine dair kayda 
değer bir eşiği temsil eder. Söz konusu belgede, Keldani Patrik Vekili Yosef 
Garib Efendi, resmî makamlar nezdinde yaptığı başvuruda hem kilisede hem 
de patrikhanede düzenli şekilde ayin icra edeceğini bildirmiştir. Bu gelişme, 
İstanbul’daki Keldani cemaatin artık yalnızca yer ve bina talep eden pasif bir 
konumda olmadıklarını, fiilen bir ibadet düzeni kurmak istediklerini ve bunu 
devletin bilgisi ve gözetimi altında yürütmek istediklerini göstermektedir. 
Nitekim Yosef Garib Efendi’nin ayin icra edeceğini bildirdiği “kilise” ve 
“patrikhane” yapılarının, bu tarihte resmen inşa edilmemiş olmasına karşın 
fiilen kullanıma açıldığı anlaşılmaktadır. Bu durum, Keldani cemaatinin 1898-
1902 yılları arasında yaptığı mükerrer yer ve arsa taleplerine rağmen resmî 
tahsis gerçekleşmese dahi, bir binayı ya kiralama ya da vakfî/tasarruf yoluyla 
dini işlevle donatma yoluna gittiklerini göstermektedir. Bu uygulama, devletin 
fiilî durum karşısında sergilediği "denetimli hoşgörü" ilkesinin bir sonucudur. 
Osmanlı idaresi, herhangi bir açık inşa izni vermemiş olsa da ayin yapılacak 
mekânların varlığını kabul etmiş ve ruhban faaliyetlerine izin vermiştir. 
Bununla birlikte ayin icrasına dair resmî bildirim, Keldani cemaatinin artık 
yalnızca bir topluluk değil, devlet nezdinde tanınma arayışında olan bir 
kurumsal yapı hâline geldiğini ortaya koymaktadır. Patrik vekilinin doğrudan 
devlet makamlarına takrirle başvurması, cemaatin faaliyetlerini gayri resmî 
değil, meşru ve hukukî zeminde sürdürmek istediğini göstermektedir. Bu 
durum, Osmanlı bürokrasisinin gayrimüslim cemaatlerin faaliyetlerini kayıt 
altına alma pratiğine uygunluk arz etmekle birlikte Keldanilerin Osmanlı 
sistemine entegrasyon arzusunun göstergesi sayılabilir. Ayrıca Yosef Garib 
Efendi’nin patrikhanede ve kilisede ayin icra etmesi, sadece bir ruhban olarak 
değil dini ve idari liderlik görevini üstlenen bir otorite olarak faaliyet 
yürüttüğünü göstermektedir. Bu çoklu rol, Patrik Vekilliği makamının 
İstanbul’daki Keldani cemaati nezdinde sadece ruhani değil, aynı zamanda 
diplomatik ve temsili bir işlev taşıdığını ortaya koymaktadır. Bu yönüyle, 
Musul merkezli Patriklik makamının İstanbul’daki vekâleti, cemaatin gündelik 
yaşamı açısından merkezi bir düzenleyici rol üstlenmiştir. 

Bu ayin bildirimi aynı zamanda, Osmanlı devletinin gayrimüslim 
cemaatleri ibadet özgürlüğü çerçevesinde denetlediği ve izlediği sistemin bir 
parçası olarak işlev görmektedir. Ayinlerin önceden beyan edilmesi, 
faaliyetlerin şeffaf biçimde sürdürülmesini sağlamakta, aynı zamanda herhangi 
bir dış diplomatik müdahale riskini en aza indirme işlevi görmektedir. Böylece 

 
46 La Turquie, 13 Ekim 1909, s. 1. 



22  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

bu belge, devletin bir yandan cemaatin dinsel ihtiyaçlarını tanıdığını, diğer 
yandan da onu kendi hukukî çerçevesi içinde tutarak kontrol altında tuttuğunu 
ortaya koyar. 

Belge, 1901-1902 yıllarında yoğun şekilde dile getirilen kurumsallaşma 
taleplerinin en azından cemaat içi düzeyde hayata geçirildiğini, yerel bir ibadet 
sistemi oluşturulduğunu ve cemaatin fiilen bağımsızlaşmaya başladığını 
göstermesi bakımından da dikkate değerdir. Bu gelişme, Keldanilerin başka 
Katolik mezheplerin (özellikle Latin ve Ermeni Katolik) gölgesinden çıkma ve 
kendilerine mahsus bir ibadet düzeni oluşturma çabalarının somut sonucudur. 
1905 tarihli bu belge, Keldani cemaatinin İstanbul’daki kurumsallaşma 
sürecinde sembolik bir dönüm noktasıdır. Ayinlerin bildirimle 
gerçekleştirilmesi, hem fiilî olarak bir ibadethane varlığını hem de cemaatin 
ruhani-idari otoriteye kavuştuğunu gösterir. Belge, devletin denetimli 
hoşgörüsü, Roma’nın mesafeli tavrı ve cemaatin kendi kimliğini muhafaza 
etme iradesi arasındaki çok boyutlu dengenin bir ürünü olarak 
değerlendirilmelidir. Bu gelişme, Keldani kimliğinin İstanbul’da hem kamusal 
görünürlük hem de idari tanınırlık kazanma sürecinde önemli bir adımdır. 

1.4. Geçici İbadethane ve Kurumsallaşma (1918) 

1918 yılına tarihlenen DH.İ.UM. 67/1 numaralı belge, Osmanlı 
İmparatorluğu’nun son döneminde İstanbul’daki Keldani Katolik cemaatinin 
ibadet ve kurumsallaşma çabalarının geldiği noktayı yansıtması bakımından 
önemlidir. Bu belgede, Beyoğlu’nun Kâhya Çelebi Mahallesi’nde, Hoca 
Sokağı’nda bulunan 10 odalı bir hanenin, cemaatin talebi üzerine geçici olarak 
ibadethane (kilise) olarak kullanılmasına devlet tarafından izin verildiği 
bildirilmektedir. Söz konusu hanenin mülkiyeti, Madam İzabel Humuliç adlı 
bir şahsa ait olup, bu hanenin yapısı itibarıyla büyük ihtimalle apartman 
tarzında ya da geleneksel konak tipinde bir bina olduğu anlaşılmaktadır47. Bu 
geçici kullanım izni, birkaç yönüyle dikkat çeken ve dönemin siyasal-toplumsal 
yapısını yansıtan kıymetli bir örnektir. 1918 gibi I. Dünya Savaşı sonlarında, 
son derece çalkantılı bir dönemde bile, Keldani cemaatine sabit bir kilise 
binasının tahsis edilmemiş olması, bu cemaatin henüz Osmanlı idaresi nezdinde 
kalıcı kurumsal mekânlara sahip olamadığını göstermektedir. 1898'den itibaren 
süregelen arsa ve kilise talep süreçlerinin net bir sonuca ulaşmaması, 
Keldanilerin dinî varlıklarını geçici çözümlerle sürdürmeye mecbur 
kaldıklarını ortaya koymaktadır. Hanenin geçici olarak ibadethaneye 
dönüştürülmesi, cemaatin görünürlüğünü artırsa da yapısal kalıcılık 
sağlayamamıştır.  

Bütün bu çabalara rağmen Keldanilerin XIX. yüzyıl ve XX. yüzyılın 
sonlarına kadar kendi mezarlıkları, millî kiliseleri ve mekanları bulunmamıştır. 

 
47 BOA, DH.İ.UM. 67/1 (18 Rebiülevvel 1334-24 Ocak 1916). 



23  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Bu bağlamda 25 Ekim 1919 tarihinde Keldani Patrik Vekili Hori Toma Bacari, 
İstanbul’un Beyoğlu semtinde meydana gelen trajik bir trafik kazasında 
hayatını kaybetmesi güzel bir örnektir.  Bacari, Beyoğlu’nda yolda yürürken iki 
yabancı otomobilin arasında sıkışarak ağır şekilde yaralanmış; kaburgalarının 
kırılması ve muhtemel iç kanama nedeniyle kaldırıldığı hastanede ertesi gün 
vefat etmiştir. Bu ölüm, yalnızca bir din adamının kaybı değil, aynı zamanda 
Osmanlı sosyal tarihinin modernleşme sürecinde karşılaştığı ilk kent içi ulaşım 
kaynaklı trajedilerden biri olarak dikkat çekmektedir. Bacari’nin, Osmanlı’da 
belgelenmiş ilk otomobil kazası kurbanlarından biri olması, bu yeni 
teknolojinin kent yaşamındaki fiziksel ve toplumsal dönüşümünü çarpıcı 
şekilde gözler önüne sermektedir48. 

Bari’nin cenazesi, İstanbul’daki Keldani cemaatine ait sabit bir kilise 
veya mezarlık bulunmadığı için kendi mezhebine özgü ritüellerle 
kaldırılamamış; bunun yerine Feriköy’deki Latin Katolik Kilisesi’nde (Sent 
Asri) yapılan törenin ardından naaşı Feriköy Latin Mezarlığı’na defnedilmiştir. 
Bu durum, Keldani cemaatinin İstanbul’daki mekânsal, litürjik ve kurumsal 
anlamda kırılgan bir yapıya sahip olduklarını ortaya koymaktadır. Mezarlık ve 
kilise gibi yapılar sadece dini birer mekân olarak değil, millî ve kurumsal 
temsiliyetin sembolü olarak değerlendirildiğinden, Keldani cemaatinin Latin 
yapılar içinde görünür kılınması bir aidiyet sorunu doğurmaktadır. Litürjik 
birliktelik bulunsa da bu yapıların kullanımı Keldani kimliğinin kamusal 
görünürlüğünü azaltmakta ve kurumsal zayıflığı derinleştirmektedir. Bir Patrik 
Vekili’nin, kendi kilisesiyle değil de Latin Katolik ritüeliyle uğurlanması, 
yalnızca pastoral değil, aynı zamanda millî temsiliyet bağlamında da bir 
kırılmayı ifade etmektedir. Bu durum, sadece sembolik değil, kurumsal 
bağımsızlığa dair yapısal bir eksikliğe işaret etmektedir49. Bu gelişmenin 
ardından Osmanlı makamları, Musul’daki Keldani Patriği Emanuel Efendi’ye 
vekâlet edecek yeni bir ismin belirlenmesi için Bağdat’a resmî telgraf çekmiş; 
Bacari’ye ait mühür ve evraklar Emniyet Müdürlüğü tarafından koruma altına 
alınmış ve tüm dairelere, yeni vekil tayin edilene kadar Keldani cemaati adına 
yapılacak başvuruların kabul edilmeyeceği bildirilmiştir. Bu bürokratik refleks, 
Osmanlı idaresinin gayrimüslim cemaatlerin resmî temsilini mutlak bir yasal 

 
48 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338-6 Kasım 1919); Muhtemelen bu hastane La Paix 
Hastanesi’dir. Bu hastane, Kırım Savaşı sırasında rahibelerin yaralı askerleri millîyet ayrımı 
gözetmeksizin tedavi etmeleri sonucunda ortaya çıkan ihtiyaç üzerine Şişli’de kurulmuştur. 
Hastanenin inşasında padişahın arazi ve maddi desteği başta olmak üzere Osmanlı devlet erkânı, 
Fransız hükümeti, çeşitli hayırseverler ve Mısır Hıdivi İsmail Paşa’nın katkıları belirleyici olmuş; 
sağlanan malzeme ve baraka desteğiyle 300 yataklı bir sağlık kurumu teşekkül etmiştir. Nitekim 
bu kurumun yalnızca askerî ve sivil hastalara değil, sosyal korumaya muhtaç gruplara da hizmet 
verdiği anlaşılmakta olup, 1907 yılında hastanede bir Keldani yetimin bakımının üstlenildiği 
tespit edilmektedir. Ceren Gülser İlikan Rasimoğlu, Filles de la Charité, On Dokuzuncu Yüzyıl 
Osmanlı İmparatorluğu’nda Hayırseverlik ve Sağlık (Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, Sağlık 
Bilimleri Enstitüsü, Tıp Tarihi ve Etik Anabilim Dalı, 2019, s. 130. 
49 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338-6 Kasım 1919). 



24  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

zeminle sürdürme arzusunu ortaya koymaktadır. Aynı zamanda devletin, 
patriğin yokluğunda cemaatin temsil yetkisinin askıya alınması yönündeki 
tutumu, Keldani Patrik Vekilliği’nin merkezi otorite tarafından tanınan ve 
doğrudan denetlenen bir kurum olduğunu da göstermektedir50. 

İstanbul’daki Keldani cemaatinin uzun yıllar süren kilise ve mekân 
edinme çabaları, 27 Mart 1972’de önemli bir kazanım elde etmiştir. Vatikan’ın 
bilgisi ve gözetiminde, Katolik Rum cemaatine ait Hamalbaşı Caddesi No: 44-
46’daki bina, Katolik Doğu Kiliseleri Kongregasyonu’nun direktifleri 
doğrultusunda İstanbul Keldani Cemaati Başepiskoposu Gabriel Batta’ya 
devredilmiştir. Anlaşma, Vatikan Büyükelçisi Salvatore Asta’nın gözetiminde, 
Katolik Rum cemaati temsilcisi Kaloyeras ile Keldani ruhanileri arasında 
imzalanmıştır. Bu devir, Keldanilerin yüzyıllardır sürdürdükleri mekânsal 
temsiliyet taleplerinin Papalık nezdinde resmen tanındığı bir dönüm noktası 
olmuştur. Bu devir anlaşması uyarınca; Keldani cemaati binanın tüm haklarına 
ve dış cephedeki üç dükkânın gelirine sahip olmuştur. Bununla birlikte Katolik 
Rum cemaati, giriş katında yer alan şapel ve bazı sosyal alanları kullanmaya 
devam etmiş ve ortak kullanım alanları, bakım ve giderlerin paylaşımı ise yazılı 
mutabakatla düzenlenmiştir. 

1991 yılında bu en üst düzeydeki Doğu Katolik Kiliseleri, hem kendi iç 
yönetimlerine Keldani Katolik Patrikliği, 1991 yılında Papa II. Johannes Paulus 
tarafından yürürlüğe konan Doğu Katolik Kiliseleri Kanunu (CCEO) ile 
Vatikan nezdinde özerk (sui iuris) kiliseler arasında resmen tanımlanmış ve en 
yüksek düzeyde tanınan Doğu Katolik patriklikleri arasında yerini almıştır. 
1990’lı yıllarda Keldani nüfusunun İstanbul’da artış göstermesi üzerine 
Diyarbakır Başepiskoposu Paul Karataş, Hamalbaşı Caddesi’ndeki binanın 
şapelinin Keldani ayinlerinde de kullanılabilmesi için 15 Mart 1997’de 
başvuruda bulunmuştur. Doğu Kiliseleri Kongregasyonu’nun onayıyla, 17 
Nisan 1997 tarihinde İstanbul’daki Papa Vekili Louis Pelâtre, Vatikan 
Büyükelçisi Pier Luigi Celata ve Başepiskopos Paul Karataş arasında 
imzalanan ek protokol ile şapel Keldani cemaatinin düzenli kullanımına 
açılmıştır. Bu bağlamda şapelin mimari ve litürjik karakteri korunmak kaydıyla 
Keldani cemaatinin de kullanımına açılmasına, ayrıca kullanım saatleri ve 
giderlerin iki cemaat arasında yazılı anlaşmalarla belirlenmesi karara 
bağlanmıştır. 

Bu süreçler, yalnızca bir mülk devri değil, Keldani cemaatinin uzun 
süredir sürdürdüğü kilise ve mekân talebinin nihai kazanımlara dönüşmesi 
anlamını taşımaktadır. Vatikan’ın gözetiminde gerçekleşen bu adımlar, Keldani 
cemaatinin İstanbul’daki kurumsallaşmasını tartışmasız bir zemine oturtmuş ve 

 
50 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338-6 Kasım 1919). 



25  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

İstanbul’u XX. yüzyıl boyunca Katolik cemaatler arası müzakerenin ve Doğu 
Katolik kimliğinin kurumsallaştığı önemli bir merkez haline getirmiştir51.   

Osmanlı Devleti’nin son döneminde Keldani cemaatine ait kurumsal 
yapıların sınırlı olduğu, Cumhuriyet’e ise yalnızca tek bir Keldani vakfının 
intikal edebildiği görülmektedir. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan süreçte 
Keldaniler, çoğu zaman müstakil eğitim, sağlık ve sosyal yardım kurumları 
tesis edememiş; varlıklarını daha çok Katolik ağlar ve diğer cemaatlere ait 
kurumsal yapılar içerisinde sürdürmüş, sayıca küçük ve dağınık bir topluluk 
olarak varlık göstermiştir. Bu tarihsel arka plan dikkate alındığında, 
günümüzde İstanbul’da Keldanilere ait bir vakfın faaliyetini sürdürüyor olması, 
güçlü ve yaygın bir kurumsallaşmadan ziyade, uzun süreli kurumsal 
kırılganlığa rağmen cemaatin tamamen görünmez hâle gelmediğini gösteren 
sınırlı, fakat anlamlı bir gelişme olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda söz 
konusu vakıf, Keldani cemaatinin Cumhuriyet döneminde karşılaştığı idari 
belirsizlikler ve başka cemaat kategorileri içerisinde değerlendirilmeye açık 
konumu karşısında, kimliğini müstakil bir hukukî çerçeve içinde ifade 
edebilmesine imkân tanıyan asgari bir kurumsal zemin sunmaktadır. 
Dolayısıyla İstanbul’daki Keldani vakfı, kapsamlı bir kurumsal yeniden 
yapılanmanın ürünü olmaktan çok, tarihsel süreçte yaşanan kurumsal 
sınırlılıkların ardından ortaya çıkan sembolik ve gecikmiş bir tanınma biçimi 
olarak ele alınmalıdır. 

Osmanlı döneminde fiilî varlıkları kabul edilen, Lozan Antlaşması’nda 
azınlık statüsü çerçevesinde değerlendirilen ve Tapu Kanunu’nun 3. 
maddesinde zikredilen Katolik ve Süryani cemaatleri, Cumhuriyet döneminde 
uygulanan mevzuat ve idarî yorumlar çerçevesinde uzun süre açık bir tüzel 
kişilik statüsüne kavuşturulamamıştır. Bu durum, söz konusu cemaatlere ait 
bazı taşınmazların hukuki statüsünün zaman içerisinde tartışmalı hâle 
gelmesine ve mülkiyet ilişkilerinin farklı hukukî değerlendirmelere konu 
olmasına yol açmıştır. 

Bu çerçevede sıklıkla atıf yapılan örneklerden biri, tapuda İstanbul 
Keldani Patriği adına kayıtlı bulunan Beyoğlu’ndaki bir binadır. Söz konusu 
taşınmaz, 21 Ağustos 1975 tarihinde yürürlükte bulunan mevzuat ve idarî 
uygulamalar kapsamında Debbağzade Elhaç İbrahim Efendi Vakfı adına tescil 
edilmiştir. Bu işlem, cemaat vakıflarının mülkiyet rejimine ilişkin genel 
uygulamalar çerçevesinde değerlendirilmiştir. İstanbul Keldani Katolik Kilisesi 
Vakfı, taşınmazın iadesi amacıyla 1984 yılında yargı yoluna başvurmuştur. 
Beyoğlu 2. Asliye Hukuk Mahkemesi, 16 Mart 1989 tarihli kararında; vakfın 
1936 yılında beyanname vermemiş olması, bu durumun tüzel kişilik kazanımı 
bakımından hukuki değerlendirmeye esas alınması ve Keldani Patrikliği’nin 

 
51 Elçin Macar, İstanbul’un Yok Olmuş İki Cemaati: Doğu Ritli Katolik Rumlar ve Bulgarlar, 2. 
Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul: Ağustos 2006, s. 21-22, 65-68,76. 



26  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

merkezinin Türkiye dışında bulunması gibi unsurları dikkate alarak iade 
talebini uygun görmemiştir. Mahkeme kararı, dönemin mevzuatı ve yerleşik 
içtihatları doğrultusunda şekillenmiştir. 

2000’li yılların başında gerçekleştirilen yasal düzenlemeler, cemaat 
vakıflarının hukuki statülerinin belirlenmesi bakımından yeni bir çerçeve 
ortaya koymuştur. 9 Ağustos 2002 tarihinde kabul edilen 4771 sayılı Kanun ile 
cemaat vakıflarına, fiilen tasarruflarında bulunan taşınmazları kendi adlarına 
tescil ettirebilme imkânı tanınmıştır. Bu düzenleme kapsamında İstanbul 
Keldani Katolik Kilisesi Vakfı, Beyoğlu’ndaki taşınmazın vakıf adına tescili 
talebiyle Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne başvuruda bulunmuştur. Ancak 
başvuru, taşınmazın fiilî tasarruf durumuna ilişkin yapılan hukuki 
değerlendirme neticesinde uygun görülmemiştir. Buna karşılık, 24 Ocak 2003 
tarihli yönetmelikte faaliyette bulunan cemaat vakıfları arasında İstanbul 
Keldani Katolik Kilisesi Vakfı’na da yer verilmiş; böylece vakfın faaliyetlerini 
sürdüren cemaat vakıflarından biri olduğu idarî olarak kayıt altına alınmıştır. 
Bu gelişme, cemaat vakıflarının hukuki çerçevesinin belirlenmesi bakımından 
önemli bir aşama olarak değerlendirilmiştir. 

Söz konusu idarî süreçlerin ardından İstanbul Keldani Katolik Kilisesi 
Vakfı, ilgili işlemlerin hukuki yönden değerlendirilmesi talebiyle Başbakanlık 
ve Vakıflar Genel Müdürlüğü aleyhine Danıştay nezdinde dava açmış olup, 
uyuşmazlık Danıştay 10. Daire Başkanlığı’nda görülmeye devam etmektedir. 
Bu süreç, cemaat vakıflarına ilişkin mülkiyet ve statü meselelerinin 
yürürlükteki mevzuat ve yargı içtihatları çerçevesinde ele alındığını ve hukuki 
değerlendirmelerin yargı mercileri nezdinde sürdüğünü göstermektedir52. 

 

 

 

 

 

 

 
52 Muteber Yılmazcan (haz.), 2015 Çalışma Raporu (İstanbul: Aral Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. 
Şti., Ocak 2016, s.13; Dilek Kurban, “Vakıflar Kanunu Tasarısı Gayrimüslim Cemaat 
Vakıflarının Sorunları için Çözüm Getirmiyor”, Anayasal Vatandaşlık ve Azınlık Hakları: 
Vakıflar Kanunu İzleme Projesi, TESEV Demokratikleşme Programı, Aralık 2007, s. 8-9. 



27  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

II. BÖLÜM: DEMOGRAFİK YAPI, GÖÇ VE 
TOPLUMSAL DÖNÜŞÜM 

2.1. Keldani Göçmen ve Muhacirler için İstanbul’un Önemi ve 
İstanbul Keldani Cemaatinin Oluşumuna Etkisi 

İstanbul, XIX. yüzyılın son çeyreğinden itibaren yalnızca Osmanlı 
Devleti’nin siyasi ve idari başkenti değil, aynı zamanda doğu vilayetlerinden 
gelen göçmenlerin ve muhacirlerin ilk uğrak noktası ile stratejik bir geçiş 
(transit) merkezi olarak öne çıkmıştır. Bu konumu nedeniyle şehir, XIX. yüzyıl 
sonu ile XX. yüzyıl başlarında Keldaniler için yalnızca dinî veya kültürel bir 
merkez değil, aynı zamanda iş bulma, çalışma ve ekonomik güvence arayışıyla 
tercih edilen başlıca şehir hâline gelmiştir. 

Osmanlı başkenti sıfatıyla İstanbul’un sanayi, ticaret ve hizmet sektörü 
gibi alanlarda sunduğu geniş imkânlar, Keldani topluluğu açısından meslek 
edinme, düzenli gelir sağlama ve sosyal hareketlilik bakımından önemli 
fırsatlar yaratmıştır. Aubin’in belirttiği üzere, Keldaniler son dönemde özellikle 
İstanbul’a giderek çalışma imkânı aramış; böylece Anadolu ve 
Mezopotamya’daki geleneksel kırsal yaşamdan çıkarak başkentin ekonomik 
çevrelerine dâhil olabilmişlerdir. Bu yönelim, Keldani topluluğunun erken 
modernleşme döneminde İstanbul’u temel bir iş ve geçim merkezi olarak 
benimsediğini açık biçimde ortaya koymaktadır53. 

1870 yılı itibarıyla İstanbul’da karşılaşılan Keldani topluluğu, yerleşik 
ve uzun süredir teşekkül etmiş homojen bir cemaatten ziyade, farklı 
coğrafyalardan gelen bireylerin oluşturduğu hareketli ve çok merkezli bir grup 
niteliği taşımaktadır. Seyahat kaydında özellikle Musul, Amid ve İran (Sena)  
kökenli Keldanilerin vurgulanması, bu topluluğun Osmanlı-İran sınır 
hattındaki kadim Keldani yerleşimlerinden başkente yönelen erken bir göç 
dalgasını temsil ettiğini göstermektedir. Bu aşamadaki hareketlilik, zorunlu ve 
kitlesel bir yer değiştirmeden ziyade, patriklikle temas kurma, ekonomik 
imkânlara erişme ve başkentte temsil edilme ihtiyacına dayanan kademeli ve 
seçici bir göç süreci olarak değerlendirilmelidir54.  

1870’te İstanbul’da bulunan bu Keldani grubun sosyo-ekonomik 
profiline bakıldığında, cemaat mensuplarının ağırlıklı olarak ticaret, aracılık, 
mali işler ile yazı ve hesap işleriyle meşgul oldukları görülmektedir. Özellikle 
Musul ve Amid kökenli Keldaniler, taşra ile başkent arasında ticari ve idari 
bağlar kurabilen, çok dilli ve eğitimli bireyler olarak öne çıkmıştır. İran kökenli 
Keldaniler ise İran-Osmanlı hattındaki tecrübeleri sayesinde ithalat-ihracat, 
komisyonculuk ve sermaye transferi gibi alanlarda faaliyet göstermiştir. Bu 

 
53 Eugène Aubin, La Perse d’aujourd’hui: Iran, Mésopotamie, Armand Colin, Paris 1908, s. 63. 
54 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, s. 88-89. 



28  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

tablo, 1870 yılı itibarıyla İstanbul’daki Keldani varlığının üretimden ziyade 
dolaşım ve aracılık ekonomisine eklemlendiğini ortaya koymaktadır. Bu erken 
dönemde topluluğun dikkat çeken bir diğer özelliği, dinî kimlik ile mesleki 
konum arasındaki uyumdur. Keldanilerin Katolik Doğu geleneğine mensup 
olmaları, onları Osmanlı gayrimüslim düzeni içinde tanımlı bir cemaat hâline 
getirirken, aynı zamanda Batılı Katolik çevrelerle temas kurabilmelerini de 
mümkün kılmıştır. Patrik Audo’nun 1870 sonbaharında İstanbul’a gelişinde 
Keldani tacirler tarafından karşılanması, bu grubun henüz tam anlamıyla 
kurumsallaşmış bir cemaat yapısına sahip olmamakla birlikte, ekonomik güç 
ve cemaat içi dayanışma bakımından belirli bir kapasiteye ulaştığını 
göstermektedir55. 

1870’lerden itibaren bu sınırlı ve seçici Keldani varlığı, İstanbul’un 
giderek artan çekim gücüyle birlikte daha kalıcı ve geniş bir yönelime 
dönüşmüştür. XIX. yüzyılın son çeyreğine gelindiğinde İstanbul, yalnızca 
Osmanlı Devleti’nin siyasî ve idarî başkenti değil, aynı zamanda doğu 
vilayetlerinden gelen göçmenler için bir ilk uğrak noktası, bir iş ve geçim 
merkezi ve aynı zamanda stratejik bir transit şehir hâline gelmiştir. Bu konumu 
nedeniyle şehir, Keldaniler açısından yalnızca dinî veya kültürel bir merkez 
değil, sanayi, ticaret, zanaatkârlık ve hizmet sektörü gibi alanlarda sunduğu 
imkânlarla meslek edinme ve sosyal hareketlilik bakımından cazip bir şehir 
olarak öne çıkmıştır. 

Eugène Aubin’in de belirttiği üzere, Keldaniler özellikle XIX. yüzyılın 
sonlarına doğru İstanbul’a yönelerek çalışma imkânı aramış; böylece Anadolu 
ve Mezopotamya’daki geleneksel kırsal yaşamdan çıkarak başkentin ekonomik 
çevrelerine dâhil olmuşlardır56. Bu gelişme, 1870’te gözlemlenen sınırlı 
Keldani varlığının, zamanla İstanbul merkezli daha geniş ve kalıcı bir cemaat 
yapılanmasına zemin hazırladığını göstermektedir. 

Bu kronolojik genişleme içinde özellikle Keldani ve Nasturi cemaatleri 
açısından İstanbul, diplomatik temsilciliklerin, Katolik ve Protestan 
misyonerlik merkezlerinin ve yabancı konsoloslukların yoğunlaştığı bir 
bağlantı ve yönlendirme noktası işlevi kazanmıştır. Beyoğlu’nun Fransız ve 
İtalyan Katolik misyonlarının, Latin ayinine açık kiliselerin ve Avrupa 
devletlerine ait konsoloslukların merkezî olarak konumlandığı bir alan hâline 
gelmesi, İstanbul’u yurt dışına açılmak isteyen Doğu Hristiyanları için doğal 
bir geçiş noktasına dönüştürmüştür. Bu bağlamda Keldani ve Nasturi ruhani 
liderler ile papazlar, Avrupa ve Amerika’daki Katolik ve Protestan çevrelerle 
temas kurmak amacıyla yurt dışına çıkmadan önce çoğunlukla İstanbul’da 
bulunmuş, pasaport temin etmiş ve kendilerini cemaat temsilcisi olarak takdim 
ederek yabancı temsilciliklerle ilişki kurmuşlardır. 

 
55 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, s. 88–89 
56 Eugène Aubin, La Perse d’aujourd’hui: Iran, Mésopotamie, Paris 1908, s. 63. 



29  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Bu sürecin somut örneklerinden biri, Şemaşa Şemun Zemaya’nın 
1895’te Marsilya’ya gitmeden önce Trabzon üzerinden memleketine dönmesi 
ve ardından yeniden Avrupa’ya yönelerek 20 Haziran 1898’de Batavya 
Osmanlı Şehbenderliği’nden pasaport talebinde bulunmasıdır57. Bu örnek, 
1870’te başlayan İstanbul merkezli hareketliliğin, 1890’lara gelindiğinde 
kurumsallaşmış bir göç ve geçiş pratiğine dönüştüğünü göstermektedir. 

Bu çerçevede 1870 yılı İstanbul Keldani topluluğu, yalnızca geçici bir 
cemaat görünümü olarak değil, taşra-merkez ilişkilerinin erken ve belirleyici 
bir tezahürü olarak değerlendirilmelidir. Bu erken topluluğun varlığı, Patrik 
Audo’nun İstanbul’da uzun süre kalabilmesini, Osmanlı makamlarıyla 
doğrudan temas kurabilmesini ve ilerleyen yıllarda kilise inşası gibi kurumsal 
taleplerin gündeme gelebilmesini mümkün kılan sosyo-ekonomik ve 
diplomatik zeminin başlangıç noktasını oluşturmuştur. 

Özellikle Keldani ve Nasturi cemaatleri açısından İstanbul, diplomatik 
temsilciliklerin, Katolik ve Protestan misyonerlik merkezlerinin ve yabancı 
konsoloslukların yoğunlaştığı bir merkez olarak göç hareketlerinin toplandığı 
ve yönlendirildiği bir bağlantı noktası konumundaydı. Beyoğlu, bu dönemde 
Fransız ve İtalyan Katolik misyonlarının, Latin ayinine açık kiliselerin ve 
Avrupa devletlerinin konsolosluklarının yoğunlaştığı bir diplomatik merkezdi. 
Avrupa ve Amerika’daki Katolik ve Protestan merkezlerle doğrudan bağlantı 
kurmak isteyen ya da ecnebi yardım kuruluşlarından fon temin etmeyi 
amaçlayan Keldani ve Nasturi ruhani liderler ile papazlar, yurt dışına 
çıkışlarında çoğunlukla İstanbul üzerinden hareket etmişlerdir. Yurt dışına 
gitmeden önce İstanbul’a gelen bu papazlar çoğu zaman Beyoğlu’nda kısa 
süreli konaklamalarda bulunmuş, pasaport temin etmiş ve kendilerini cemaatin 
temsilcisi gibi takdim ederek yabancı temsilciliklerle temas kurmuşlardır. Bu 
duruma örnek olarak, Şemaşa Şemun Zemaya’nın 1895’te Marsilya’ya 
gitmeden önce Trabzon üzerinden memleketine dönmesi, ardından yeniden 
Avrupa’ya yönelerek 20 Haziran 1898’de Batavya Osmanlı 
Şehbenderliği’nden pasaport talebinde bulunması gösterilebilir58. Benzer 
şekilde, Van asıllı iki Keldani papazın Romanya’nın Boğdan bölgesindeki 
İbrail ve Kalas şehirlerinde tutuklandıkları ve İstanbul’dan geçerek Avrupa’ya 
yöneldikleri anlaşılmaktadır. 13 Şubat 1903 tarihli belgede, Kalas’taki Osmanlı 
Şehbenderi Azaryan Efendi’nin bu papazların İstanbul’a mı yoksa doğrudan 
Van’a mı gönderileceklerini sorması, İstanbul’un bu transit ağdaki merkezi 
rolünü açıkça ortaya koymaktadır59. 

Ancak bu hareketlilik yalnızca dini amaçlı seyahatlerle sınırlı 
kalmamıştır. Osmanlı arşiv belgeleri, İstanbul’un aynı zamanda uluslararası 

 
57 BOA, HR.İD. 2041/18, 30 Muharrem 1316-20 Haziran 1898). 
58 BOA, HR.İD. 2041/18 (30 Muharrem 1316-20 Haziran 1898). 
59 BOA, HR.İD. 2041/55 (15 Zilkade 1320-13 Şubat 1903). 



30  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kamuoyuna açılmanın ve propaganda ağlarını başlatmanın da bir zeminine 
dönüştüğünü göstermektedir. 20 Eylül 1891 tarihli belgede, Osmanlı 
topraklarını terk eden bazı Keldani papazların yabancı ülkelerde Osmanlı 
idaresi altında baskı gördükleri ve dinî özgürlüklerinin kısıtlandığı yönünde 
gerçek dışı söylemlerle bağış topladıkları belirtilmiştir. Bu kişiler, özellikle 
Katolik kamuoyunun hassasiyetlerini istismar ederek fon temin etmiş ve bu 
faaliyetler Osmanlı Devleti’nin dış itibarı açısından ciddi bir sorun teşkil 
etmiştir. Bu tür faaliyetlerin en dikkat çekici örneği, Rahip Elayasa Gabriel 
isimli Keldani papazının Libya’nın Kurfa bölgesinde bulunduğu sırada yaptığı 
girişimlerdir. Gabriel’in İstanbul’a dönüşü hâlinde tutuklanması yönünde emir 
verilmiş olması60, devletin bu faaliyetleri yalnızca diplomatik bir mesele değil, 
aynı zamanda cezai müeyyideyi gerektirecek bir suç olarak değerlendirdiğini 
göstermektedir. 

Benzer şekilde, 8 Şubat 1915 tarihinde Dahiliye Nezareti tarafından 
gönderilen bir yazıda, Nasturi ve Keldani taifesinden bazı şahısların "ecnebi 
diyarlarda Hristiyan müesseseleri adına" para topladıkları, bunun engellenmesi 
gerektiği açıkça vurgulanmıştır. Dadatar ve Jürcü (Gorci) isimli iki rahibin 
Amerika’da bu tür faaliyetlerde bulundukları tespit edilmiş; bu kişilerin 
Osmanlı tebaası olarak devletin izni olmadan yurtdışında temsilci sıfatıyla 
girişimlerde bulunmalarının hukuken geçersiz ve zararlı olduğu belirtilmiştir61. 

İstanbul’un bu stratejik transit rolü, aynı zamanda Keldani göçmenlerin 
ve muhacirlerin şehirde yoğunlaşmasına ve burada kalıcı bir cemaat yapısının 
oluşumuna zemin hazırlamıştır. 20 Ocak 1909 tarihinde, Mamuretülaziz, Bitlis 
ve Diyarbakır bölgelerinden daha önce yabancı ülkelere göç etmiş olan Süryani 
ve Keldani muhacirlerden bir kısmı İstanbul’a dönmüş, ancak memleketlerine 
geri dönmeleri mümkün olamamıştır. Yaklaşık 200 kişilik bu topluluğun 
170’inin Keldani olması, göçmenlerin büyük çoğunluğunun bu cemaatten 
oluştuğunu ortaya koymaktadır. Bu muhacirler, Beyoğlu’nda bulunan Süryani 
Kadim Cemaati’ne ait kilise külliyesinde misafir edilmiş, bu mekânlar kentsel 
dini mekânların aynı zamanda sosyal dayanışma alanları olarak da işlev 
gördüğünü göstermiştir. Süryani toplumu günlük iaşe (gıda) yardımlarını kendi 
imkânlarıyla karşılamaya çalışmış; fakat bu kişilerin büyük kısmı 

 
60 BOA, DH.MKT. 1869/100 (15 Safer 1309-20 Eylül 1891). 
61 BOA, DH.İD. 90/15 (23 Rebiülevvel 1333-8 Şubat 1915) Babıali, söz konusu suiistimallerin 
önüne geçmek ve bu durumun Osmanlı Devleti ile Avrupa ülkeleri arasında diplomatik sorunlara 
yol açmasını engellemek amacıyla çeşitli tedbirlere başvurmuştur. Bu kapsamda, yardım toplama 
bahanesiyle Avrupa’ya gitmek isteyen ruhbanlara pasaport verilmemesi için emirler bile 
verilmiştir. Bk. BOA, HR.SYS. 118/64 (18 Cemazeyilevvel 1308-30 Aralık 1890); BOA, 
HR.SYS. 1782/45 20 Şaban 1307-31 Mart 1891); ayrıca yurt dışında zararlı faaliyetlerde 
bulunduğu tespit edilen Keldanilerin konsolosluklar aracılığıyla memleketlerine iade edilmeleri 
talep edilmiştir Bk. BOA, HR.TH. 142/80, (10 Zilhicce 1311-14 Haziran 1894); Osmanlı 
Arşivi’nde bu ve benzeri tedbirlere dair birçok belge mevcut olup, örnekleri çoğaltmak 
mümkündür. 



31  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

"memleketlerine geri dönemeyecek kadar fakir ve fukara" oldukları 
gerekçesiyle Osmanlı hükümetinden 500 lira para yardımı talep etmişlerdir62. 
Bu olay, Osmanlı Devleti’nin muhacirlere yönelik yardım politikasının 
yalnızca insani bir yaklaşım değil, aynı zamanda belirli bir bürokratik düzen ve 
idari denetim çerçevesinde yürütüldüğünü ortaya koymaktadır. Sadrazam 
Kâmil Paşa’nın muhacirlerin isim ve memleket bilgilerini içeren bir defter 
hazırlanmasını talep etmesi, yardımın keyfî uygulamalara dayandırılmadığını; 
aksine kayıt, takip ve kontrol esasına bağlı bir devlet refleksiyle 
gerçekleştirildiğini göstermektedir. Yardımın doğrudan muhacirlerin kimlik 
bilgileri üzerinden yürütülmesi, Osmanlı idaresinin güvenlik kaygıları ile 
sosyal yardım politikalarını birlikte ele aldığını ortaya koymaktadır. 
İstanbul’daki Keldani topluluğu açısından bu göç hareketleri, şehirdeki cemaat 
yapısının güçlenmesine ve dayanışma ağlarının genişlemesine katkı 
sağlamıştır. İstanbul’a ulaşan Keldani muhacirlerin önceki göç hareketlerinin 
büyük ölçüde Mısır, Avrupa ve Amerika Birleşik Devletleri gibi dış merkezlere 
yönelmiş olması, İstanbul’un bu süreçte geri dönüşte veya geçişte ilk uğrak 
noktası işlevi gördüğünü göstermektedir. Bu bağlamda, İstanbul’daki Latin ve 
Süryani Katolik yapılarla kurulan ilişkiler, geçici fakat işlevsel dayanışma 
ağlarının oluşmasını sağlamış; bu ağlar aracılığıyla Keldani muhacirlerin 
şehirde barındırılması mümkün hâle gelmiştir.  

1870-1920 döneminde İstanbul’daki Keldani Katolik Cemaati, Osmanlı 
merkezi otoritesiyle kurduğu çok boyutlu ilişkiler sayesinde protokol 
düzeyinde tanınan ve kurumsal meşruiyet kazanmış bir yapı hâline gelmiştir. 
Sadakat telgrafları, devlet nişanları, maaş tahsisleri, patrik ziyaretleri ve üst 
düzey bürokratik atamalar, Keldani cemaatinin başkentteki görünürlüğünü ve 
idari karşılığını güçlendirmiştir. Bu durum, Osmanlı Devleti’nin çok milletli 
siyaset anlayışının somut bir yansıması olarak, Keldanilerin yalnızca dinî bir 
topluluk değil, aynı zamanda idari ve siyasi bakımdan tanınan bir aktör olarak 
konumlandırıldığını göstermektedir. Nitekim 1920 yılında Abdulkerim 
Paşa’nın Şûrâ-yı Devlet azalığına atanması, Keldani cemaatinin Osmanlı 
bürokrasisi içinde kurumsal düzeyde kabul gördüğünün ve bu çok milletli 
yapının devlet eliyle sürdürüldüğünün açık bir göstergesidir. 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçişle birlikte İstanbul, Keldaniler 
açısından yalnızca ruhani bir merkez olma niteliğini korumamış; aynı zamanda 
Avrupa’ya açılan stratejik bir transit nokta ve ekonomik cazibe merkezi hâline 
gelmiştir. 1960-1980 yılları arasında Keldani göçü, nedenleri bakımından iki 
aşamalı bir karakter göstermiştir. 1970’li yılların başına kadar İstanbul’a 
yönelen göç, büyük ölçüde Güneydoğu Anadolu’daki yapısal kırsal 
yoksulluktan kaçış amacı taşımıştır. Diyarbakır ve Mardin gibi bölgelerden 

 
62 BOA, DH.MKT. 2713/1 (27 Zilhicce 1326-20 Ocak 1909). 



32  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

gelen bu nüfus, son derece sınırlı geçim imkânlarına sahip, tarım ve 
hayvancılıkla geçinen yoksul köylülerden oluşmaktaydı. 1963’ten itibaren 
Almanya’nın işçi alım politikası ise Keldaniler arasında Avrupa’yı bir “yeryüzü 
cenneti” olarak algılayan yeni bir göç tahayyülünü beslemiş; İstanbul bu 
hayallerin ilk durağı ve hazırlık mekânı işlevini üstlenmiştir. Şehirde ev 
hizmetleri ve küçük zanaatkârlık gibi düşük gelirli işlerde çalışan Keldaniler 
için İstanbul, kalıcı bir gelecekten ziyade Batı’ya açılan bir sıçrama tahtası 
olarak algılanmıştır63. 

1980’li yılların ortalarından itibaren ise Keldani göçünün niteliği köklü 
biçimde değişmiştir. 1984 yazından sonra bölgede şiddetlenen PKK kaynaklı 
silahlı saldırılar, Keldani köylerindeki yaşamı fiilen sürdürülemez hâle 
getirmiştir. Baskınlar, cinayetler, yağmalar ve güvenlik güçleri ile silahlı 
gruplar arasındaki çatışmalar, özellikle izole dağ köylerinde yaşayan Keldaniler 
üzerinde sürekli bir tehdit ve belirsizlik ortamı yaratmıştır. Bu güvenlik krizinin 
en çarpıcı örneklerinden biri, 1990 yılında boşaltılan Kovankaya (Arı Kovanı 
Kayası) köyüdür. Bu tür köylerde yaşayan aileler, her türlü altyapıdan yoksun 
bırakılmış; hayatta kalabilmek için çocuklarını İstanbul’daki Katolik 
yetimhanelerine ve ruhban okullarına göndererek köylerini terk etmek zorunda 
kalmıştır. Bu aşamadan itibaren İstanbul’a göç, artık ekonomik bir tercih değil, 
doğrudan bir hayatta kalma stratejisi niteliği kazanmıştır64. 

1990’lı yıllarda İstanbul, mülteci statüsündeki binlerce Keldani için 
Avrupa (özellikle Fransa ve Belçika), Kanada ve Avustralya’ya uzanan göç 
rotalarında bir “bekleme durağı”na dönüşmüştür. Çalışma izni ve sosyal 
haklardan yoksun şekilde şehirde bekleyen Keldani mültecilerin sayısı 2000’li 
yılların başında binlerle ifade edilmektedir. Bu dönemde İstanbul, Keldanilerin 
uluslararası yardım ağlarıyla (özellikle Caritas ve Œuvre d’Orient) temas 
kurduğu, pasaport ve vize işlemlerini takip ettiği, geçici barınma ve 
yönlendirme hizmetleri aldığı bir merkez olarak işlev görmüştür. Sonuç olarak 
Keldani göçünün karakteri, XX. yüzyılın son çeyreğinde belirgin bir dönüşüm 
geçirmiştir. Ekonomik arayışlarla başlayan hareketlilik, PKK terörünün 
yarattığı güvensizlik ortamı nedeniyle zorunlu ve güvenlik eksenli bir kitlesel 
yer değiştirmeye evrilmiştir. Bu süreç, Anadolu’daki Keldani varlığını fiilen 
tasfiye ederken, İstanbul’u bu kadim cemaatin küresel diasporasına 
eklemlenmeden önceki son eşik ve en önemli transit liman hâline getirmiştir. 

 

 
63 Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 685, Nisan 1993, Paris, ss. 415-417 
64 Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 681, Haziran 1992, Paris, ss. 268-273; Pierre 
Mazoué, “TÜRKİYE”, Œuvre d’Orient, No: 692, Eylül–Ekim 1994, ss. 140-141. 



33  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

2.2. İstanbul’da Keldani Katolik Cemaatinin Demografik 
Görünürlüğü, Mekânsal Pratikleri ve Kurumsal Kırılganlığı 
 

Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde Keldani cemaati, Babıali 
nezdinde tanınan ruhani liderleri, diplomatik merasimlerdeki temsiliyetleri ve 
Katolik hiyerarşisi içerisindeki konumları sayesinde belirgin bir kamusal ve 
idari görünürlüğe sahipti. Özellikle İstanbul’da Keldani patrikleri ve ruhani 
temsilcileri, devletin gayrimüslim cemaatlerle kurduğu çok katmanlı idari 
düzen içinde açık biçimde tanımlanabilen ve kurumsal karşılığı bulunan bir 
topluluk statüsünde yer almaktaydı. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında oluşan yeni idari ve hukuki çerçeve içinde 
ise Keldanilerin “müstakil cemaat” olarak sınıflandırılması ve çeşitli bürokratik 
alanlarda standart bir kategoriye yerleştirilmesi zaman zaman güçleşmiştir. 
Bununla birlikte 1925-1926 yılı Türkiye Cumhuriyeti Devlet Salnamelerinde 
yer alan İstanbul Vilâyeti verileri, Katolik cemaatler arasındaki niceliksel 
dağılımın Doğu Katolik toplulukların kent içindeki yapısal kırılganlığıyla 
ilişkisini görünür kılmaktadır. Bu verilere göre kentte yaşayan toplam Katolik 
nüfus 15.509 kişiden oluşmaktadır. Bu nüfus içerisinde Ermeni Katolikleri 
10.228 kişiyle yaklaşık %65,9’luk oranla en kalabalık grubu teşkil ederken 
Latin Katolikler %22,6’lık oranla ikinci sırada yer almaktadır. Süryani 
Katolikler ve Keldani Katolikler sayıca daha sınırlı olmakla birlikte 
istatistiklerde müstakil cemaat kategorileri olarak kayda geçirilmiştir. Keldani 
Katolikler, 564 kişiyle İstanbul’daki toplam Katolik nüfusun %3,63’ünü 
oluşturmaktadır. Bu oran, Keldanilerin niceliksel olarak küçük bir cemaat 
olmalarına rağmen Katolik demografisi içinde ayırt edilebilir bir topluluk 
olarak tanımlandıklarını ve resmî istatistiklerde görünürlük kazandıklarını 
göstermektedir65. 

Bu niceliksel tablo, İstanbul’un Katolik mekânsal dokusu ve cemaatlerin 
kurumsal pratikleriyle birlikte ele alındığında daha derin bir anlam 
kazanmaktadır. Geç Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan süreçte Keldani 
cemaatinin kentteki varlığı, müstakil ve kalıcı kurumlar üzerinden değil; 
çoğunlukla paylaşılan ibadet mekânları ve Katolik kurumsal ağlar aracılığıyla 
şekillenmiştir. Murat Belge’nin aktardığı güzergâh üzerinden St. Louis Şapeli 
örneği, bu durumu somut biçimde yansıtmaktadır. Fransız Elçiliği bünyesinde 
yer alan ve Kapusenler tarafından kurulan bu yapı, farklı Katolik cemaatlerin 
dönemsel olarak kullandığı bir ibadet alanı işlevi görmüş; Hakkari kökenli 
Keldanilerin uzun süre ayinlerini burada icra etmeleri, cemaatin İstanbul’daki 
varlığının paylaşımlı mekânlar üzerinden sürdüğünü göstermiştir. Günümüzde 
St. Antuan Kilisesi’nin kullanılması da bu paylaşımlı mekân pratiğinin 

 
65 1925-1926 Türkiye Cumhuriyeti Devlet Salnamesi, Yay. Haz. Tutku Çavuşoğlu, Erdal Şahin, 
İrem Polat, Edit. Ahmet Tetik, Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2024, s. 407. 



34  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

süreklilik kazandığına işaret etmektedir66. Benzer biçimde Belge’nin işaret 
ettiği Melkit Kilisesi örneği, İstanbul’daki küçük Doğu Katolik cemaatlerin 
demografik daralma ve buna bağlı kurumsal zayıflama süreçlerini görünür 
kılar. Sakız Ağacı Sokağı’ndaki Melkit Kilisesi’nin 2000’li yıllara doğru fiilî 
kullanımının zayıflaması, Melkit cemaatinin kentten büyük ölçüde 
çekilmesiyle bağlantılıdır. Doğu ayin geleneğini sürdüren Melkitlerin 
İstanbul’daki sınırlı varlığı, cemaatin demografik çözülmesiyle birlikte ibadet 
mekânlarının da işlevselliğinin azalmasına yol açmıştır67. Bu bağlamda, Melkit 
Kilisesi’nin bakım sorumluluğunun Keldani cemaatine bırakılması; küçük 
Doğu Katolik cemaatler arasında gelişen asgari düzeyde bir dayanışma ve 
pratik iş bölümü örneği olarak değerlendirilebilir. Maddi ve kurumsal imkânları 
sınırlı olan Keldanilerin bu sorumluluğu üstlenmesi, güçlü bir 
kurumsallaşmadan ziyade bireysel çaba ve sembolik devamlılık üzerinden 
yürüyen bir cemaat varlığına işaret etmektedir68. 

İstanbul’daki Katolik nüfusun değişimini Latin Katolik Mezarlığı’na ait 
defin kayıtları bu demografik ve kurumsal dönüşümü uzun vadeli bir 
perspektifle izlemeye imkân tanır. Rinaldo Marmara’nın aktardığı defin 
istatistiklerine göre 1923 sonrasında defin sayıları kademeli olarak azalmakta; 
bir dönem yılda dört yüz defin kaydedilen yıllar geride kalmaktadır. Latin 
Katolik cemaatindeki daralma özellikle 1950’li yıllardan itibaren daha görünür 
hâle gelmiş; definlerdeki düşüşün görece geç tarihlerde belirginleşmesi, genç 
ve üretken nüfusun erken tarihlerde yurtdışına yönelmesiyle ilişkilendirilmiştir. 
1859-2000 yılları arasındaki defin eğrisi, Latin cemaatin önce büyüyen, 
ardından uzun vadede daralan bir yapı sergilediğini göstermektedir69. 

Mezarlık kayıtları, Katolik cemaatin yalnızca niceliksel olarak değil, 
ritüel ve etnik bileşim açısından da dönüştüğünü ortaya koymaktadır. 
Cumhuriyet sonrasında “Latin Türkler” olarak tanımlanan grubun, XX. 
yüzyılın son çeyreğinde Süryani, Keldani ve Maruni Katoliklerin katılımıyla 
yeniden şekillendiği görülmektedir. 1990’da Latin ritinden olmayan 
Katoliklerin oranı %4,10 iken, bu oran 2000 yılına gelindiğinde yaklaşık 
%20’ye ulaşmıştır (1999’da %19,51; 1998’de %17,64). Bu artış, Latin ritinin 
cemaat içindeki ağırlığı azalırken Doğulu Katolik unsurların, özellikle de 
Süryani ve Keldanilerin, cemaat sürekliliğinde daha görünür hâle geldiğini 
göstermektedir. Marmara’nın genel tespitleri de bu eğilimi desteklemektedir. 
O, Ermeni, Melkit ve Latin cemaatlerin sayıları azalırken Keldani varlığının 
göç etkisiyle görece artış gösterebildiğini ifade etmektedir70. Bu daha geniş 

 
66 Murat Belge, İstanbul Gezi Rehberi (İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 1997). Bu kaynak pdf 
olduğu ve sayfa numaraları tam belirtilmediği için kitap künyesiyle verilmiştir.  
67 Belge, İstanbul Gezi Rehberi. 
68 Belge, İstanbul Gezi Rehberi,  
69 Rinaldo Marmara, Bizans'tan Günümüze İstanbul Latin Cemaati ve Kilisesi, çev. Saadet Özen 
(İstanbul: Kitap Yayınevi, 2006), s.200,208,235. 
70 Marmara, “Latin Katolik Mezarlığı, s. 200,208, 235. 



35  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

çerçeve içinde, 1950’li yıllar Keldani cemaatinin Katolik dünyasıyla ilişkileri 
bağlamında görünürlüğünü koruduğu bir döneme işaret eder. 1952 yılında 
Papalık Temsilcisi Başpiskopos Mgr. Cassulo’nun cenaze töreninde Keldani 
temsilcisinin Bulgar, Rum Katolik, Ermeni Katolik ve Latin temsilcilerle 
birlikte yer alması; İstanbul Vali ve Belediye Reisi Dr. Fahrettin Kerim 
Gökay’ın da hazır bulunarak Vatikan’a hükümet adına taziyelerini sunması, 
Keldani cemaatinin Katolik hiyerarşi ve diplomatik ağlar içinde temsil 
edildiğini göstermektedir71. 

1960’lı yıllardan itibaren İstanbul’daki Keldani varlığının demografik 
yapısı büyük ölçüde Güneydoğu Anadolu’dan gerçekleşen iç göçle 
şekillenmiştir. Mardin, Silopi ve çevresine kayıtlı ailelerin İstanbul’a 
yönelmesi; ekonomik koşullar ve bölgesel istikrarsızlıklarla birlikte 
okunmaktadır. Bu dönemde Horepiskopos Aziz Günel’in cemaat hayatındaki 
rolü, sınırlı imkânlarla sürdürülen ruhani temsilin önemini artırmıştır. Günel’in 
hatıratında yer alan “Metropolitin adı Bay Pol’dür. Ruhani merkezleri 
Galatasaray’da, İngiliz Konsolosluğu’nun karşısındadır.” ifadesi, cemaatin 
İstanbul’un merkezî bir noktasında sembolik bir varlık ısrarını sürdürdüğünü 
göstermektedir72. 

1980’li yıllarda ise Keldani kimliğinin idarî sınıflandırma bakımından 
zaman zaman açıklığa kavuşturulması gerektiren durumlar doğabildiği 
anlaşılmaktadır. 1982 yılında İstanbul Valiliği ile Keldani cemaat merkezi 
arasında eğitim amacıyla İstanbul’a gelen bir Keldani öğrenciye ilişkin 
yürütülen resmî yazışmalarda yer alan “Bu öğrenci ne Süryani’dir, ne de 
Ermeni; Keldani’dir.” ifadesi, yüzeyde bir öğrenci yerleştirme süreci gibi 
görünmekle birlikte, Keldani kimliğinin bazı idari alanlarda hâlen açıklama 
gerektirebildiğine işaret etmektedir73. Bu tür örnekler, İstanbul’da Keldani 
cemaatine ait müstakil bir okulun bulunmaması nedeniyle Keldani çocuklarının 
zaman zaman başka azınlık okullarına yönlendirilebildiğini ve bunun kimliğin 
kamusal eğitim alanında dolaylı temsilini güçlendirdiğini göstermektedir74. 

Günümüzde İstanbul’un Keldaniler açısından yalnızca tarihsel bir 
merkez değil, modern göç rejimi içinde üçüncü ülkelere yönelen hareketlilikte 
bir geçiş mekânı olma özelliğini de sürdürdüğü görülmektedir. Bu bağlamda 
İstanbul, kalıcı yerleşim ve güçlü kurumsallaşmadan ziyade, barınma, geçim ve 
idari işlemlerin geçici olarak organize edildiği bir “bekleme” ve “eşik” mekânı 
olarak tecrübe edilebilmektedir. Evrim Hikmet Öğüt’ün çalışması, 
İstanbul’daki Keldani-Iraklı göçmenlerin pratiklerini “geçici göç” çerçevesinde 
ele alarak, özellikle Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği 

 
71 Marmara, “Latin Katolik Mezarlığı, s.2 00,208, 235. 
72 Mehmet Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel: Yaşamı ve Anıları (1918–1997) (İstanbul: Everest 
Yayınları, 2011), s.163. 
73 Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel, s.163. 
74 Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel, s.163. 



36  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

(BMMYK) süreçleriyle uzayan bekleyişin gündelik hayatı nasıl 
biçimlendirdiğini göstermektedir75. Bu sürekliliğin mekânsal düğüm 
noktalarından biri olarak St. Esprit Kilisesi öne çıkmaktadır. Kilise, yalnızca 
ibadet alanı değil, cemaatin birbirini bulduğu, yeni gelenlerin yönlendirildiği 
ve dayanışma ağlarının kurulduğu bir merkez işlevi de görebilmektedir. Don 
Bosco gibi mekânlarda gerçekleşen sosyal buluşmalar, müzik ve dans 
pratikleriyle birlikte düşünüldüğünde, bu dinsel merkezlerin kalıcı kurumsal 
yapıların yokluğunu kısmen telafi eden işlevsel alanlara dönüştüğü 
anlaşılmaktadır76. 

1925-1926 salname verilerinin sunduğu niceliksel çerçeve; paylaşılan 
ibadet mekânları, mezarlık kayıtları ve modern göç rejimi üzerinden izlenebilen 
daha geniş bir tarihsel örüntüyle birleştirildiğinde, İstanbul’daki Keldani 
varlığının karakteri daha net biçimde ortaya çıkmaktadır. Cemaat, bir yandan 
tarihsel aidiyet ve süreklilik iddiasını kentsel mekânda korurken; diğer yandan 
demografik dalgalanmalar, sınırlı kurumsal imkânlar ve göç dinamikleri 
nedeniyle çoğu zaman esnek, ilişkisel ve kırılgan bir örgütlenme mantığıyla 
varlığını sürdürmektedir. Bu çerçevede İstanbul, Keldaniler için kurumsal 
güçlenmeden ziyade, değişen koşullar altında süreklilik üretme kapasitesiyle 
tanımlanan bir şehir görünümü kazanmaktadır. 

2.3. Detaylı Demografik Tespit ve Kurumsal Kimlik Arayışı 
(1901) 

18 Ocak 1901 tarihli belgede, Musul’da mukim Keldani Katolik Patriği 
adına hareket eden ve İstanbul’da patrik vekili sıfatını taşıyan Abdiyu 
Efendi’nin Osmanlı merkezi idaresine sunduğu takrir, yalnızca bir ibadet 
mekânı talebi değil, aynı zamanda İstanbul’daki Keldani cemaatin sosyo-
demografik yapısını ortaya koyan önemli bir arşiv kaydıdır77. Belge, taleplerin 
“bireysel” bir bağış ya da ruhban inisiyatifiyle değil, Patrikhane merkezli 
kurumsal bir iradeyle yürütüldüğünü göstermesi açısından da dikkat çekicidir. 

Belgede yer alan verilere göre, İstanbul’da 49 hanede yaklaşık 185 
Keldani yaşamaktadır. Bu nüfusun büyük kısmı ekonomik bakımdan dar gelirli 
kesimlere mensup olup, matbaalarda işçilik yapmakta, köprü başlarında gazete 
satmakta, apartmanlarda hizmetkârlık yapmakta ya da hamallıkla geçimini 
sağlamaktadır. Bu sosyal tablonun bir sonucu olarak, cemaat üyeleri sabit bir 
ikamet düzeninden yoksundur. Çoğu sık sık ev değiştirmekte ve İstanbul’un 

 
75 Evrim Hikmet Öğüt, “Geçici Göçün Sesleri: İstanbul’daki Keldani-Iraklı Göçmenlerin Müzik 
Pratikleri / Sounds of Temporary Migration: Musical Practices of Iraqi-Chaldean Migrants in 
Istanbul,” Alternatif Politika 8, no. 3 (Ekim 2016), s. 460-471. 
76 Öğüt, “Geçici Göçün Sesleri, s. 460-471. 
77 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 



37  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

farklı mahallelerine dağılmış biçimde ikamet etmektedir. Bu durum, cemaatin 
topluca ibadet etmesini engellemekte ve cemaat aidiyetini zayıflatmaktaydı78. 

Belgede, İstanbul’daki toplam Keldani nüfusun bu 185 kişiyle sınırlı 
olmadığı açıkça vurgulanır. Ek olarak 86 kişilik ayrı bir grup daha 
zikredilmekte, bunun dışında yaklaşık 200 kadar Keldani'nin ise nüfus 
kayıtlarında Latin veya Ermeni Katolik olarak göründüğü ifade edilmektedir. 
Bunun temel nedeni, bu bireylerin çocuklarını vaftiz ettirmek ya da nikâh 
kıydırmak için başka Katolik cemaatlerin kiliselerine gitmeleri, dolayısıyla 
isimlerinin o cemaatlerin kütüklerine geçmesidir. Ayrıca, bir kısmının 
Boğaziçi, Adalar, İzmit, Kartal ve Şile gibi çevre yerleşim yerlerine dağılmış 
durumda yaşadığı belirtilmiştir79. 

Bu tablo, yalnızca dini kimliğin erimesiyle sınırlı bir sorun değildir. Aynı 
zamanda Osmanlı idaresinin resmi kayıt sistemi açısından da önemli bir idari 
düzensizlik yaratmaktadır. Nüfus ve mezhep temelli idari kayıtların, vergi, 
askerlik, konsolosluk muafiyeti gibi alanlarla doğrudan ilişkili olduğu 
düşünüldüğünde, Keldani bireylerin başka cemaatlerin defterlerine yazılması 
hem cemaatin görünürlüğünü azaltmakta hem de devletin kurumsal 
kontrolünün zayıflamasına neden olmaktadır. 

Belgede bu durum açıkça bir “çözülme” hali olarak tanımlanmıştır. 
Patrik Vekâleti, İstanbul’da bir Keldani kilisesinin bulunmamasının bu 
çözülmenin başlıca nedeni olduğunu ileri sürmekte; sabit bir ibadet mekânı ve 
Patrikhane teşkilatının yokluğunun, bireylerin başka cemaatlere yönelmesine 
ve nihayetinde “efrençleşme” ya da “ermenileşme” eğilimlerine yol açtığını 
vurgulamaktadır. Bu ifadelerle kastedilen, Keldani kimliğinin zamanla ya Latin 
Katolikliğe (özellikle Fransız etkisiyle) ya da Ermeni Katolikliğe evrilerek asli 
millî-dinî karakterin zayıflaması sürecidir80. 

Belgede yer alan şu ifade, hem cemaatin kendisini Osmanlı sistemine 
nasıl konumlandırdığını hem de taleplerinin meşruiyetini neye dayandırdığını 
ortaya koymaktadır: “Yedi yüz seneden beri memâlik-i mahrûse-i şâhânede 
emin bir şekilde yaşayan milel ve tavâif-i tabiiyye meyânında padişâha ve 
devlete en sâdık ve memlûk bulunur bir millet var ise o da Keldani millet-i 
sâdıkasıdır.” 

Bu vurgu, cemaatin hem tarihî mevcudiyetini hem de siyasi sadakatini 
devlet nezdinde görünür kılmak için bilinçli bir şekilde kullanılmıştır. Patrik 
vekili, yer tahsisi talebini yalnızca dinî özgürlük bağlamında değil, Osmanlı 
sistemine sadakatle entegre bir cemaatin haklı kurumsal talebi olarak formüle 
etmektedir. Bu yönüyle belge, “sadakat” söylemiyle “kilise ihtiyacının” nasıl 

 
78 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
79 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
80 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 



38  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

iç içe geçtiğini ve Osmanlı idaresine yönelik talebin sadece bir inanç özgürlüğü 
değil, aynı zamanda yönetime bağlılık deklarasyonu olduğunu gösterir. 

Öte yandan, Patrik merkezinin Musul’da bulunması nedeniyle 
İstanbul’daki cemaatin dağınık ve başıboş kaldığı, halkın merkezi bir otoriteye 
ulaşamadığı, hatta “müracaata muktedir olmayan” bir konumda olduğu 
belirtilmektedir. Bu durumun çözülmesi için İstanbul’da sabit bir “mahall-i 
mahsus” (kurumsal merkez) tesis edilmesi gerektiği, böylece halkın başka 
cemaatlerden ayrılarak yeniden Keldani kimliği altında toplanabileceği 
savunulmaktadır81. 

Sonuç olarak, bu belge Keldani cemaatinin sadece ibadet değil, kurumsal 
kimlik, nüfus bütünlüğü, merkezi otoriteye bağlılık ve resmî tanınma gibi çok 
yönlü bir sorunsalla karşı karşıya kaldığını göstermektedir. Yapılan başvuru, 
yalnızca bir kilise değil, cemaatin görünürlüğünü ve kimliğini muhafaza edecek 
bir kurumsal alan talebidir. Osmanlı yönetimi için de bu tür talepler, 
gayrimüslim cemaatlerin devlet sistemine entegrasyonu ve idari denetimi 
açısından önem taşımaktadır. 

2.4. İstanbul’daki Patriklik Vekâleti ve Toplumsal Yapının 
Dönüşümü (1883-1918) 

Keldani Katolik Kilisesi'nin İstanbul’daki Patriklik Vekâleti kurumu, 
1883 yılında Patrik XII. İlyas tarafından, Patrikhane’nin Babıali ile olan siyasi 
ilişkilerini yürütmek amacıyla tesis edilmiştir. Bu görevi üstlenen papaz, aynı 
zamanda İstanbul'da bulunan yaklaşık 300 kişilik Keldani Katolik cemaatinin 
de ruhani lideridir. Osmanlı arşiv belgeleri, İstanbul’daki Keldani Katolik 
cemaatinin yalnızca nüfus büyüklüğünü değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet 
temelli yapısını ve bunun kurumsallaşma süreçleri üzerindeki etkilerini de 
ortaya koymaktadır. Bu yapı, cemaatin İstanbul’daki yerleşme düzeyini, 
aileleşme sürecini ve uzun vadeli kurumsal aidiyet eğilimini anlamak açısından 
önem taşımaktadır. 

1890 tarihli Katolik istatistikleri, İstanbul Patrik Vekilliği’nin sınırları 
içindeki Katolik varlığın bileşimini açık biçimde ortaya koymaktaydı. Yaklaşık 
45.000 Katolikten oluşan nüfusun 40.000’i Latin kökenliydi; geri kalan 5.000 
kişilik grup ise Rum Katolikleri (melkitler), Gürcüler, Süryaniler, Maruniler ve 
Keldaniler gibi sayıca küçük Doğu Katolik cemaatlerinden oluşuyordu. Bu 
cemaatler kendi ritlerine özgü müstakil hiyerarşilere sahip olamayacak kadar 
“azınlık içinde azınlık” konumunda bulunuyordu82.  

1901 yılında, İstanbul’daki Keldani nüfusu yaklaşık 471 kişi olarak 
tahmin edilmektedir83. Ancak verilerde doğrudan bir cinsiyet ayrımı 

 
81 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
82 Les Missions Catholiques, 1890, s. 467. 
83 BOA. ŞD. 2702/19; BOA. DH.MKT. 2303/75. 



39  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

yapılmamıştır. Mesleki dağılımlar, matbaalarda işçilik, köprü başlarında gazete 
satıcılığı, hamallık, apartman hizmetkârlığı, büyük ölçüde erkek iş gücüne 
işaret etmektedir. Kadınlara dair mesleki veya toplumsal rollerle ilgili herhangi 
bir ifade bulunmaması, nüfusun büyük oranda erkeklerden oluştuğunu ve 
cemaatin ağırlıklı olarak bireysel, geçici göçmen işçilerden meydana geldiğini 
göstermektedir. Bu çerçevede erkek oranının %80’in üzerinde olduğu tahmin 
edilmektedir. 

1913 yılı itibarıyla İstanbul’da 320 erkek ve 127 kadın olmak üzere 
toplam 447 Keldani’nin yaşadığı tespit edilmektedir84.  Bir yıl sonra, 1914’te 
yapılan kayıtlarda ise Keldani Katolik cemaatine mensup nüfusun 322’si erkek, 
139’u kadın olmak üzere toplam 461 kişiye ulaştığı ve bir kiliseye sahip 
oldukları görülmektedir85. Bu kısa zaman diliminde hem toplam nüfustaki artış 
hem de özellikle kadın nüfusundaki belirgin yükseliş, Keldani varlığının 
İstanbul’da geçici ve bireysel bir göç olgusundan uzaklaşarak daha dengeli ve 
yerleşik bir toplumsal yapıya yöneldiğini göstermektedir. Kadın sayısındaki 
artış, cemaatin yalnızca çalışma veya geçiş amaçlı erkek göçmenlerden ibaret 
olmadığını; aile bireylerinin de İstanbul’a dâhil olmasıyla birlikte aileleşme ve 
kalıcılık eğiliminin güçlendiğini ortaya koymaktadır. Bu demografik dönüşüm, 
ibadet, eğitim ve sosyal yardım gibi alanlarda daha düzenli ve kurumsal 
ihtiyaçların ortaya çıkmasını da kaçınılmaz kılmıştır. 

1918 yılında ise, cemaatin cinsiyet temelli yapısının resmî devlet 
kayıtlarında daha ayrıntılı biçimde yer almıştır. Beyoğlu semtinde yapılan 
tespitlere göre, bu tarihte İstanbul’da 334 erkek ve 142 kadın olmak üzere 
toplam 476 Keldani yaşamaktadır86. Bu rakamlar, erkeklerin yaklaşık 
%70,2’sini, kadınların ise %29,8’ini oluşturduğu bir nüfus dağılımına işaret 
etmektedir. Her ne kadar cemaat hâlâ erkek ağırlıklı bir yapıya sahip olsa da 
kadın nüfusunun giderek artması, Keldani göçünün ekonomik saiklerin ötesine 
geçerek ailevi ve toplumsal bir nitelik kazanmaya başladığını açık biçimde 
ortaya koymaktadır. 1913-1918 yılları arasındaki veriler birlikte 
değerlendirildiğinde, toplam nüfusta sınırlı, fakat istikrarlı bir artışın yanı sıra 
kadın sayısındaki yükseliş, cemaatin İstanbul’daki varlığının geçici 
göçmenlikten kalıcı yerleşime doğru evrildiğini göstermektedir. 

Bu eğilimin Cumhuriyet döneminin ilk yıllarında da devam ettiği 
anlaşılmaktadır. Nitekim 1926 tarihli İstanbul Şehremaneti Salnamesi’ne göre 
İstanbul’daki Keldani nüfusu 392 erkek ve 178 kadın olmak üzere toplam 570 
kişiye yükselmiştir. Kadın nüfusundaki artışın bu dönemde daha da 
belirginleşmesi, Keldani cemaatinin İstanbul’da aile temelli bir yerleşim 

 
84 İstanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1329 [1913], İstanbul: İBB Kütüphane ve Müzeler 
Müdürlüğü, 2023, s. 109. 
85 İstanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1330 [1914], çev. İbrahim Akdağ, red. Nihal Boztekin, 
İstanbul 2023,s.140-141. 
86 BOA. DH.İ.UM. 67/1; BOA. BEO 4394/329540. 



40  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

modeline yöneldiğini ve kentsel hayata daha kalıcı biçimde eklemlendiğini 
göstermektedir. Aşağıdaki tablo, Keldanilerin yalnızca sayısal olarak değil, 
toplumsal yapı bakımından da İstanbul’da kökleşme sürecine girdiklerini 
ortaya koyan önemli bir demografik göstergedir87. 

Yıl Toplam 
Nüfus 

Erkek 
Sayısı 

Kadın 
Sayısı 

Erkek 
Oranı 

Kadın 
Oranı Açıklama 

1883 ≈ 300 - - - - 
Patriklik Vekâleti’nin 
kuruluş süreci; 
cinsiyet ayrımı yok 

1901 ≈ 471 > 376 < 95 > %80 < %20 

ŞD. 2702/19; 
DH.MKT. 2303/75 – 
mesleki dağılım 
erkek ağırlıklı 

1913    447 320 127 %71,6 %28,4 İstanbul İhsaiyat 
verileri 

1914 461 322 139 %69,8 %30,2 
Keldani Katolik 
cemaatine ait resmî 
tespit 

1918 476 334 142 %70,2 %29,8 
DH.İ.UM. 67/1; BEO 
4394/329540 
(Beyoğlu) 

1926 570 392 178 %68,8 %31,2 İstanbul Şehremaneti 
Salnamesi 

       
Tablo 1. İstanbul’daki Keldani Katolik Cemaatinin Demografik Gelişimi 
(1883-1926) 

1883-1926 yılları arasındaki nüfus verileri, İstanbul’daki Keldani 
Katolik cemaatinin geçirdiği dönüşümü açık biçimde ortaya koymaktadır. Bu 
dönemde cemaatin sayısal artışından ziyade, toplumsal yapısında meydana 
gelen değişim dikkat çekicidir. Erken dönem veriler, Keldani varlığının 
İstanbul’da büyük ölçüde geçici, bireysel ve ekonomik amaçlı bir erkek göçüne 
dayandığını göstermektedir. Nitekim 1901 yılına ait belgelerde cinsiyet ayrımı 
yapılmamakla birlikte, mesleki dağılımlar neredeyse tamamen erkek emeğine 
dayalıdır; kadınlara ilişkin herhangi bir toplumsal ya da mesleki role dair 
kaydın bulunmaması, nüfusun büyük ölçüde erkeklerden oluştuğunu ve 

 
87 İstanbul Şehremaneti Salnamesi, 1926, 12. baskı, İstanbul: İBB Kütüphane ve Müzeler 
Müdürlüğü, 1923, s. 20. 1926 itibarıyla Latin Katolikler, İstanbul’daki nüfusun yalnızca 
%0,35’ini; Süryani ve Keldaniler ise birlikte yaklaşık %0,13’ünü oluşturmaktadır. Söz konusu 
salnamede Keldani nüfusu 567 olarak verilmiştir. 1925-1926 Türkiye Cumhuriyeti Devlet 
Salnamesi, s. 407. 



41  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

cemaatin henüz aile temelli bir yerleşim yapısına sahip olmadığını 
düşündürmektedir. 

1913 ve 1914 yıllarına ait sayımlar, bu yapıda belirgin bir değişimin 
başladığını göstermektedir. Bu dönemde kadın nüfusunun artması, Keldani 
göçünün yalnızca geçici işgücü hareketliliği olmaktan çıkmaya başladığını; aile 
bireylerinin de İstanbul’a dâhil olmasıyla birlikte daha dengeli bir toplumsal 
kompozisyona yöneldiğini ortaya koymaktadır. Kadın sayısındaki bu artış, 
cemaatin İstanbul’daki varlığının kalıcılığa doğru evrildiğini ve ibadet, eğitim 
ve sosyal yardıma yönelik daha düzenli kurumsal ihtiyaçların doğduğunu 
göstermesi bakımından önemlidir. 

1918 yılına ait ayrıntılı devlet kayıtları, bu dönüşümün daha net bir 
biçimde belgelendiğini ortaya koymaktadır. Erkek nüfus hâlâ çoğunlukta 
olmakla birlikte, kadın oranının belirgin biçimde artmış olması, Keldani 
cemaatinin artık yalnızca bireysel erkek göçmenlerden ibaret olmadığını; aile 
yapısının giderek güçlendiğini göstermektedir. Bu durum, Keldani varlığının 
İstanbul’da geçici bir konaklama aşamasından çıkarak, kentsel hayata daha 
kalıcı biçimde eklemlenmeye başladığını düşündürmektedir. Bu eğilimin 
Cumhuriyet döneminin ilk yıllarında da devam ettiği anlaşılmaktadır. 1926 
yılına gelindiğinde kadın nüfusundaki artış daha da belirginleşmiş; bu durum, 
cemaatin aile temelli bir yerleşim modeline yöneldiğini ve İstanbul’daki 
varlığını uzun vadeli olarak sürdürme eğilimine girdiğini ortaya koymuştur. 
Ancak bu demografik dönüşüm, güçlü ve müstakil kurumsal yapılara eşlik 
etmemiştir. Keldani cemaatinin eğitim, ibadet ve sosyal yardım alanlarında 
büyük ölçüde başka Katolik cemaatlerin kurumlarına eklemlenmek zorunda 
kalması, demografik büyümeye rağmen kurumsal kırılganlığın devam ettiğini 
göstermektedir. Bu bağlamda İstanbul’daki Keldani cemaatinin cinsiyet temelli 
demografik yapısı, yalnızca göçün doğasına bağlı bir durum olarak değil; aynı 
zamanda cemaatin kurumsal kapasitesinin sınırlılığıyla yakından ilişkili bir 
olgu olarak değerlendirilmelidir. Erkek ağırlıklı erken dönem yapı, aileleşme 
ve kalıcılık süreçlerini geciktirmiş; kadın ve çocuk nüfusunun artması ise 
kurumsal ihtiyaçları görünür kılmıştır. Ancak bu ihtiyaçların karşılanmasında 
yaşanan yetersizlikler, Keldani cemaatinin Osmanlı’nın son döneminden 
Cumhuriyet’e uzanan süreçte İstanbul’da kalıcılaşırken dahi kırılgan bir 
toplumsal konumda kaldığını ortaya koymaktadır. 

2.6. İstanbul’daki Keldani Katolik Cemaatinin Demografik 
Görünürlüğü, Devlet Denetimi ve Kentsel Yapı (1918) 

1918 yılına ait belgeye göre İstanbul’un Beyoğlu semtinde 334 erkek ve 
142 kadın olmak üzere toplam 476 Keldani Katolik tespit edilmiştir88. Bu 
rakamlar, Keldani cemaatinin İstanbul’da artık geçici ya da dağınık bir varlık 

 
88 BOA. DH.İ.UM. 67/1; BEO 4394/329540. 



42  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

olmaktan çıkıp, kentte kalıcılaşan, toplumsal olarak örgütlü ve demografik 
bakımdan anlamlı bir azınlık haline geldiğini göstermektedir. Nüfusun bu 
düzeye ulaşması, cemaatin yalnızca kentsel hayata entegre olduğunu değil; aynı 
zamanda ibadet, temsil ve cemaat örgütlenmesine yönelik kurumsal 
ihtiyaçlarının belirginleştiğini de ortaya koymaktadır. 

Bu çerçevede Osmanlı yönetiminin söz konusu taleplere yaklaşımı 
dikkat çekicidir. Savaşın son yılında, İstanbul’daki hassas azınlık dengeleri ve 
genel siyasi belirsizlik ortamına rağmen, devletin müesses dinî yapılara ilişkin 
taleplere bütünüyle kapalı bir tutum sergilemediği anlaşılmaktadır. Aksine, 
azınlık cemaatlerinin ihtiyaçlarını belirli bir denetim çerçevesi içinde 
karşılamaya çalıştığı görülmektedir. Bu durum, Osmanlı Devleti’nin son 
döneminde azınlık politikalarının hâlâ dinî çoğulculuk ile merkezi kontrol 
arasında bir denge kurma çabası içinde olduğunu göstermektedir. 

Belgede yer alan bir diğer dikkat çekici unsur ise geçici ibadet mekânı 
olarak seçilen yapının mülkiyetinin bir kadın şahsa, Madam İzabel Humuliç’e 
ait olmasıdır. Bu ayrıntı, özellikle Beyoğlu gibi kozmopolit ve gayrimüslim 
nüfusun yoğun olduğu bir bölgede kadınların mülk sahibi ve tasarruf yetkisine 
sahip olabildiklerini göstermesi bakımından önemlidir. Dolayısıyla söz konusu 
belge, yalnızca Keldani Katolik cemaatinin dinî ve kurumsal görünürlüğüne 
değil; aynı zamanda geç Osmanlı İstanbul’unda kentsel sosyal yapı, mülkiyet 
ilişkileri ve kadınların ekonomik konumuna dair önemli ipuçları da 
sunmaktadır89. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
89 BOA. BEO 4394/329540 (16 Rebiülevvel 1334-22 Ocak 1916). 



43  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

III. BÖLÜM: SİYASİ TEMSİLİYET, SADAKAT 
POLİTİKALARI VE DİPLOMATİK İLİŞKİLER 

3.1. Patrik Vekâleti’nin Osmanlı Nezdinde Kurumsal Konumu 

1876 yılında birleşmiş Keldânî Patriği, Ermeni Katolik Patrikliği 
nezdinde İstanbul’da bir temsilci bulundurmaya devam etmekteydi. Bu durum, 
Keldani patrikliğinin İstanbul’daki temsilinin geçici bir uygulama olmaktan 
çıkarak giderek kurumsallaşan bir idari ve ruhani yapıya dönüştüğünü 
göstermektedir. Nitekim XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İstanbul’daki 
Keldani Katolik Patrik Vekâleti, yalnızca Musul merkezli patriklik makamının 
bir uzantısı olmaktan çıkarak Osmanlı Devleti’nin çok milletli yapısı içerisinde 
tanınan idari ve ruhani bir temsil kurumu hâline gelmiştir. Patrik vekilleri, 
cemaatin dinî önderleri olmanın ötesinde, Osmanlı bürokrasisiyle doğrudan 
temas kuran; mali tahsisatın takibi, hukuki meselelerin çözümü ve cemaatin 
idari taleplerinin iletilmesi gibi alanlarda etkin rol üstlenen kurumsal aktörler 
olarak işlev görmüşlerdir. 

Osmanlı millet sistemi çerçevesinde tanınan bu statü, bir yandan Keldani 
cemaatinin Osmanlı siyasal ve toplumsal yapısına entegrasyonunu mümkün 
kılarken, diğer yandan devletin cemaat üzerindeki idari denetimini de tesis 
etmiştir. Patrik vekilleri, tayin ve görevden alma süreçleri bakımından 
doğrudan Meclis-i Vükelâ ve Babıali’nin tasarrufuna tabi tutulmuş; bu durum, 
patriklik makamını yarı-özerk bir ruhani otoritenin ötesine taşıyarak merkezi 
idareye hesap verebilir bir kurumsal yapı hâline getirmiştir. 

Bu çerçevede, 18 Mayıs 1873 tarihli bir belgeye göre İstanbul Patrik 
Vekili Elkas Bulis Petrus, Musul’da görev yaptığı sırada birlikte çalıştığı bazı 
Ermeni ve Yahudi mültezimlerin halka zulmettiğini bildirmiş; yeniden Musul’a 
atanma ihtimalinin doğurduğu kaygıyı Meclis-i Vükelâ’ya resmî olarak 
iletmiştir. Bu vaka, patrik vekillerinin yalnızca ruhani bir konumda 
bulunmadıklarını; aynı zamanda Osmanlı idari mekanizması içerisinde 
sorumluluk taşıyan ve merkezi otoriteyle doğrudan muhatap olan görevliler 
olarak algılandıklarını açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Patrik vekilliği makamının Osmanlı merkezi idaresiyle kurduğu bu 
doğrudan ilişki, patriklik kurumunun meşruiyetini pekiştirirken Keldani 
cemaatinin İstanbul’daki varlığını da kurumsal açıdan güçlendirmiştir. Böylece 
patrik vekâleti, Keldani cemaatinin Osmanlı başkentindeki hukuki 
tanınırlığının fiilî teminatı hâline gelmiş; cemaatin idari örgütlenmesinin ve 
kamusal görünürlüğünün ana eksenini oluşturmuştur. 

3.2. Mali Destek, Maaşlar ve Protokol Hediyeleri 

Patrik vekilliği makamı ile Osmanlı merkezi idaresi arasındaki ilişkinin 
en belirgin göstergelerinden biri düzenli maaş tahsisleri olmuştur. 1902-1918 



44  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

yılları arasında Musul’daki Patrik Mar Emanuel Toma Efendi adına tahsis 
edilen 2.000 kuruşluk aylık ödenek, İstanbul’daki Patrik Vekili Hori Toma 
Bacari tarafından düzenli olarak teslim alınmıştır90. 

Bu düzenli maaşlar, cemaatin mali özerklikten ziyade Osmanlı merkezi 
otoritesinin gözetiminde faaliyet gösterdiğini ortaya koymaktadır. Aynı 
zamanda devlet, cemaatin lider kadrosunu maaş ödemeleri aracılığıyla idari 
kontrol altında tutmuştur. Maaş tahsislerine ek olarak, patrik ve beraberindeki 
heyete, İstanbul ziyaretlerinde protokol hediyeleri verilmiştir. 24 Ekim 1902’de 
Patrik Emanuel Efendi’ye ve iki yardımcısına padişah adına 292 Osmanlı lirası 
(29.000 kuruş) değerinde hediyeler takdim edilmiştir91. Bu tür jestler, cemaatin 
Osmanlı Devleti nezdinde prestijli bir protokol statüsüne sahip olduğunu açıkça 
göstermektedir. Ayrıca Paskalya gibi özel günlerde padişah tarafından 
Keldanilere 5.000 kuruş ihsan ve inayet verildiği de bilinmektedir92. 

Bacari’nin 25 Ekim 1919’da İstanbul’da geçirdiği bir trafik kazası 
sonucu vefat etmesinin ardından93 ödeneğin yeni vekil Petrus Abid Efendi’ye 
bağlanıp bağlanmayacağı tartışma konusu olmuştur. Konu Adliye ve Mezâhib 
Nezaretinde görüşülmüş ve Sadrazamlığa gönderdikleri yazıda, Keldani Patriği 
Emanuel Efendi’ye tahsis edilen aylık 2.000 kuruşluk maaşın, kendisinin 
Musul’da ikamet ettiği gerekçesiyle kesilmesine karar verilmiştir. Kararın 
gerekçesinde, Keldani nüfusunun çoğunluğunun Musul, Bağdat, Basra ve bir 
kısmının İran’da bulunduğu; Diyarbekir ve çevresinde ise (kendi ifadelerine 
göre) ancak 5.000-6.000 kadar Keldani’nin yaşadığı belirtilmiştir. Ancak 
İstanbul’daki yeni vekil, bu kararın Osmanlı vatandaşı olan Keldani cemaati 
mensuplarına haksızlık teşkil ettiğini belirterek, maaş ödemesinin devamını 
talep etmiştir94. Bu talep, yalnızca bir mali destek beklentisi değil aynı zamanda 
Osmanlı sınırları içindeki Keldanilerin patriklikle olan ruhani bağlarının devam 
ettiğinin ve temsil ihtiyacının sürdüğünün açık bir göstergesidir.  

Abid Efendi’nin itirazı Meclis-i Vükelâ’da da görüşülmüş, Musul 
meselesi kesinleşene kadar ödemelerin askıya alınmasına hükmedilmiştir95. 
Ancak Keldani Patrik Vekâleti’nin ısrarları sonucu 30 Eylül 1920’de maaş 
ödemesine tekrar başlanmıştır96.  

 
90 BOA, BEO.4656/349153 (18 Muharrem 1339-2 Ekim 1920). 
91 BOA, BEO 1940/145442 (21 Receb 1320-24 Ekim 1920). 
92 Paskalya dolayısıyla sadece Keldanilere değil, diğer azınlıklara da belli miktarlarda yardım 
yapılmıştır. Rum Patrikliğine 25.000, Ermeni Patrikliğine 25.000, Bulgar Eksarhlığına 25.000, 
Katolik Patrikliğine 10.000, Süryani Patrikliğine 5.000 ve Keldani Patrikliğine 5.000 kuruş 
olmak üzere toplam 95.000 kuruş verilmiştir. BOA, ML.EEM. 569/53 (12 Safer 1324-7 Nisan 
1906) Lef 1,4. 
93 BOA, ŞD. 3198/88 (23 Şevval 1338-10 Temmuz 1920). 
94 BOA, BEO 4663/349721 (6 Rebiülevvel 1339-18 Kasım 1920). BOA, BEO 4638/347794 (4 
Şevval 1338-21 Haziran 1920) Lef 5. 
95 BOA, MV. 219/84 (4 Şevval 1338-21 Haziran 1920).   
96 BOA, MV. 220/117 (16 Muharrem 1339-30 Eylül 1920). 



45  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

3.3. Sadakat Telgrafları ve Ritüel Meşruiyet 

İstanbul’daki Keldani Patrik Vekâleti’nin Osmanlı Devleti nezdinde 
kurumsal meşruiyetini görünür kılmasının en etkili araçlarından biri sadakat 
telgrafları olmuştur. Cemaat, padişahın doğum günleri, tahta çıkış yıldönümleri 
veya Osmanlı Devleti için önemli günlerde sadakatini telgraflar ve kiliselerde 
düzenlenen protokol dualarıyla ifade etmiştir97. Bu konuda arşiv belgelerine 
yansıyan bazı örnekler şunlardır:  

• 20 Aralık 1899’da Sultan II. Abdülhamid’in doğum günü için Keldani 
Patrik Vekili Yusuf İzzet Efendi, Süryani Kadim Patrik Vekili Serpiskopos 
Bolus Efendi ve Süryani Katolik Patrik Vekili, padişaha “atebe-i mukaddesen 
veli-ni’met-i cihândâriye” ifadeleriyle övgü dolu telgraflar göndermiştir98. 

• II. Meşrutiyet’in ilanı (1908) sonrası İstanbul Patrik Vekâleti anayasal 
düzeni selamlayan bir kutlama telgrafı göndermiştir.  

• 15 ve 19 Temmuz 1918’de Sultan VI. Mehmed Vahdettin’in tahta 
çıkışı münasebetiyle İstanbul’daki Patrik Vekâleti ve Musul’daki Patriklik 
makamı padişaha bağlılık telgrafları çekmiş, cemaat bu mesajları Beyoğlu ve 
Galata’daki kiliselerde yapılan dualarla pekiştirmiştir99.  

Bu sadakat gösterileri, cemaatin Osmanlı merkezi otoritesine olan 
bağlılığını sürekli olarak görünür kılmış, siyasi aidiyetini ritüel meşruiyetle 
yeniden üretmiştir. 

3.4. Osmanlı Devleti ve İstanbul Keldanileri: Taltif ve Sadakat 
İlişkileri 

İstanbul’da bulunan Keldani cemaatinin ileri gelenleri zaman zaman 
devletten çeşitli nişanlar almışlardır. Stamboul gazetesinin 9 Haziran 1902 
tarihli sayısında İstanbul’daki Keldani cemaatinin önde gelenlerinden 
Zebunîzâde Safa Bey’e 3. Sınıf Osmaniye Nişanı verildiği kaydedilmiştir. Bu 
kayıt, Keldani ileri gelenlerinin Osmanlı idaresi tarafından resmen tanındığını 
ve cemaatin devletle ilişkilerinde olumlu bir konuma sahip olduğunu gösteren 
önemli örneklerden biridir. Zebunîzâde ailesi, İstanbul’daki Keldani 
cemaatinin sosyal ve ekonomik açıdan güçlü aileleri arasında yer almakta olup, 

 
97 Arşiv belgelerinin yanı sıra Stamboul gazetesinde de padişahın tahta çıkışı ve doğum 
günlerinde düzenlenen merasimlere çeşitli cemaatlerin ruhani liderleriyle birlikte Keldani Patrik 
Vekili Gharib ve Cemaat Reisi Abdülkerim Paşa’nın da katıldığı görülmektedir. Stamboul, 3 
Ekim 1906, s. 4; Stamboul, 9 Nisan 1906, s. 1. 
98 BOA, Y.PRK.AZN. 20/81 (16 Şaban 1317-20 Aralık 1899; BOA, Y.PRK.AZJ.34/42 (29 
Zilhicce 1314-31 Mayıs 1897). 
99 BOA, İ.DUİT. 1/90 (9 Şevval 1336-18 Temmuz 1918). 



46  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Safa Bey’in bu nişanla taltif edilmesi; Keldanilerin sadece dini bir cemaat değil, 
aynı zamanda başkentte sivil ve ekonomik aktörler olarak kabul edildiğini, 
Keldani ileri gelenlerinin Osmanlı resmî çevreleriyle doğrudan temas ve prestij 
ilişkisi içinde bulunduğunu ve Osmanlı yönetiminin cemaat elitini ödül/taltif 
aracılığıyla devlete entegre etmeye çalıştığını göstermesi bakımından dikkate 
değerdir. 

Bu durum, İstanbul’daki Keldani cemaatinin toplumsal statüsünün 
güçlendiğini, devletin gayrimüslim unsurları sadakat temelinde ödüllendirerek 
merkezî bünyeye bağlama siyasetinin bir parçası olduğunu ortaya koymaktadır. 

Osmaniye Nişanı, Tanzimat sonrası Osmanlı taltif sisteminde hizmet, 
sadakat, hayırseverlik ve devletle iş birliği gibi kriterlere göre verilen yüksek 
dereceli bir nişan olup, 3. sınıf Osmaniye Nişanı bir gayrimüslimin sahip 
olabileceği en prestijli dereceler arasında değerlendirilmiştir. Bu yönüyle, Safa 
Bey’in nişanı sadece kişisel bir onur değil, aynı zamanda İstanbul’daki Keldani 
cemaatinin devlet nezdindeki temsil kapasitesinin artmasına katkı sağlayan 
sembolik bir araç niteliği taşımaktadır. Safa Bey’in bu taltifle “aracı elit” işlevi 
üstlendiği ve cemaatin kurumsallaşma süreci içinde devletle ilişkilerinde 
önemli bir rol oynadığı anlaşılmaktadır. 

Safa Bey’e verilen bu nişan, bireysel bir takdir olmanın ötesinde, 
cemaatin İstanbul’daki meşruiyet arayışının devlet tarafından tanındığının, 
ibadethane ve okul taleplerinin bürokratik süreçlerde destek bulmasının ve 
Musul, Siirt, Diyarbekir gibi vilayetlerden İstanbul’a gelen Keldaniler için elit 
bir temsil ağının oluşmasının bir göstergesidir. Bu tür taltifler, gayrimüslim 
cemaatler içinde yerel bir aristokrasinin veya seçkin bir temsilci sınıfının ortaya 
çıkmasına da katkıda bulunmuştur. 

Bu taltif ve nişanlar, II. Abdülhamid döneminin gayrimüslim cemaatlerle 
ilişkilerinde belirginleşen sadakat, düzen, vergi uyumu ve hayır faaliyetleri 
eksenli kontrol ve entegrasyon politikalarıyla uyumludur. 1902 gibi kritik bir 
tarihte bir Keldani ileri geleninin devlet tarafından ödüllendirilmesi, Keldani 
cemaatinin “sadık millet” imajını güçlendirdiği gibi, cemaatin Osmanlı 
bürokrasisi nezdindeki güvenilirliğini de pekiştirmiştir. Böylece İstanbul’daki 
Keldani Katolik cemaatinin devletle kurduğu ilişki ağının giderek 
kurumsallaştığı görülmektedir. 

Nitekim devletin Keldani patriklerini ve patrik vekillerini benzer şekilde 
nişanlarla onurlandırması, Keldani Katolik Cemaati’nin Osmanlı protokolünde 
görünür ve tanınır bir yer edindiğini ortaya koymaktadır. Bu çerçevede: 



47  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

• 8 Aralık 1870 tarihinde Keldani Patriği Yusuf Ovdo Efendi’ye 2. 
derece Mecidiye Nişanı verilmiş, ardından 1. dereceye yükseltilmesi talep 
edilmiştir100. 

• 24 Şubat 1895’te Patrik Adi Yeşu Efendi’ye 1. derece Mecidiye Nişanı 
tevcih edilmiştir101.  

• 1902 yılında Patrik Emanuel Toma Efendi’ye önce 1. derece Mecidiye, 
ardından 1. derece Osmanî Nişanı verilmiştir102. 

Bu nişanların tamamı, Keldani Patrikliği’nin ve İstanbul Keldani 
cemaatinin Osmanlı devlet protokolünde tanınan ve itibar gören bir cemaat 
olduğunu kanıtlar niteliktedir.  

Bu veriler bir araya getirildiğinde, İstanbul’daki Keldani cemaatinin ileri 
gelenlerinin gerek dinî önderlerin gerekse sivil cemaat elitlerinin Osmanlı 
Devleti tarafından çeşitli nişanlarla taltif edilmesinin, cemaatin devletle 
kurduğu sadakat temelli ilişkiyi güçlendirmeye yönelik bir strateji olduğunu 
açıkça göstermektedir. Bu taltif politikası, cemaatin Osmanlı modernleşme 
sürecine uyum kapasitesini arttırdığı gibi Keldani kimliğinin başkentte 
kurumsal, görünür ve devlet tarafından onaylanmış bir yapı kazanmasına da 
katkı sağlamıştır. Böylece Zebunîzâde Safa Bey’in nişanı, Keldani cemaatinin 
XIX.-XX. yüzyıl başlarındaki kurumsallaşma sürecinin ve devletle kurduğu 
karşılıklı tanınma ilişkilerinin somut bir örneği olarak değerlendirilebilir. 

3.5. 1909’da Keldani Patrikliği’nin Sultan V. Mehmed 
Huzurunda Kabulü ve İstanbul Keldani Cemaatinin Sadakat Beyanı 

La Turquie gazetesinin 12 Temmuz 1909 tarihli haberine göre, Sultan V. 
Mehmed, Suriye’den gelen bir heyet ile birlikte Keldani Patriğini huzurunda 
kabul etmiştir. II. Meşrutiyet sonrası dönemin siyasal atmosferi dikkate 
alındığında bu kabul, Keldani Patrikliği’nin Osmanlı Devleti nezdindeki resmî 
görünürlüğünün ve meşruiyetinin önemli bir göstergesi olarak 
değerlendirilebilir. Patriğin İstanbul’a gelişi vesilesiyle, şehirdeki Keldani 
Katolik cemaati adına kendisine bir hitap metni sunulmuştur. Bu metinde 
İstanbul Keldanileri, Patrik’e şu ifadelerle teşekkür ve bağlılıklarını 
iletmişlerdir: “Hazretleri, İstanbul Keldani cemaati adına, ileri yaşınıza rağmen 
buraya gelerek Sultan V. Mehmed’e bağlılık duygularımızın tercümanı olmayı 

 
100 BOA, İ.HR.247/14673 (14 Ramazan 1287-8 Aralık 1870). 
101 BOA, İ.TAL.73/14 (28 Şaban 1312-24 Şubat 1895). 
102 BOA, BEO.1793/134473 (7 Zilkade 1319-15 Şubat 1902); BOA, İ.TAL.278/1 (23 Safer 
1320-1 Haziran 1902); Bu nişanların haricinde, Teşrifat Müdürü tarafından Maarif Nezareti'ne 
gönderilen yazıda; Keldani Patriği Emanuel Efendi'ye, Musul Keldani cemaatinin eğitimine 
yönelik gayret ve hizmetlerinden ötürü birinci rütbeden Maarif Nişanı tevcih edildiği 
bildirilmiştir. BOA, MF.MKT. 1194/43 (19 Safer 1332-17 Ocak 1914) Lef 5. Söz konusu örneğin 
yanı sıra, arşiv kayıtlarında Keldani bürokrat ve din adamlarına tevcih edilen nişanlara dair pek 
çok farklı belgeye rastlanmaktadır. 



48  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kabul buyurduğunuz için zât-ı âlînize tebriklerimizi ve şükranlarımızı sunarız. 
Şahs-ı âlînizin her daim milletinizin şeref ve saadetini pederane şekilde 
koruduğuna inanıyoruz; ihsanlarınızın tatlı hatırasını ebediyen muhafaza 
etmekten hepimiz gurur ve mutluluk duymaktayız.”103.  

Bu hitap metni, İstanbul Keldani cemaatinin Patrik ile olan bağlarının 
yalnızca dinî otorite temelinde değil, aynı zamanda siyasî ve sembolik 
temsiliyet düzeyinde işlediğini göstermektedir. Keldani Cemaatinin, Osmanlı 
Padişahı’na bağlılıklarını doğrudan değil de Patrikleri aracılığıyla iletmeleri 
Patrik’in Osmanlı yönetimi nezdinde cemaatin resmî temsilcisi konumuna 
işaret etmektedir. Bununla birlikte Patrik’in yalnızca ruhani değil, aynı 
zamanda millî (etno-kültürel) bir lider olarak görüldüğünü, cemaatin korunması 
ve yönlendirilmesindeki rolünü vurgulamaktadır. Yine 1909 gibi siyasi açıdan 
hassas bir yılda cemaatin bu tür bir bağlılık beyanı sunması, Keldanilerin 
Osmanlı Devleti’ne sadık bir unsur olarak kendilerini konumlandırma 
çabalarının bir devamı olarak değerlendirilebilir.  

Bu olay, İstanbul’daki Keldani Patrik Vekâleti ve Keldani cemaati için, 
Osmanlı merkezi idaresiyle doğrudan temas kurabilme, sadakatlerini sembolik 
düzeyde ifade edebilme ve Patriklik makamının Osmanlı himayesi altındaki 
konumunu güçlendirme bakımından önemli bir dönüm noktası sayılabilir. 
Devlet yetkililerinin bu tür kabulleri, Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim 
cemaatlerle ilişkilerinin sembolik-politik boyutunu göstermesi açısından da 
kayda değerdir104.  

3.6. Emanuel Thomas Roma Ziyareti ve Patriklik Makamının 
Protokol Statüsü 

Keldani Patriği’nin ölümü üzerine toplanan Keldani metropolitlerinin 
ittifakla gerçekleştirdiği seçim sonucunda Emmanuel Thomas yeni Keldani 
patriği olarak belirlenmiştir. Osmanlı Devleti açısından bakıldığında, Siirt’teki 
görev süresi boyunca idari ve ruhani bakımdan başarılı bir piskoposluk icra 
etmiş olan Emmanuel Efendi’nin, selefinin ardından patriklik makamı için öne 
çıkması olağan ve meşru bir gelişme olarak değerlendirilmiştir. Nitekim bu 
tercih, cemaat içi hiyerarşi ve Osmanlı’nın yerleşik patriklik teamülleriyle de 
uyumlu görünmektedir. Ne var ki patrik seçimi sürecinde Papa temsilcisinin 
bizzat hazır bulunması, Osmanlı makamlarınca yalnızca sembolik bir katılım 
olarak değil, cemaatin iç işleyişine yönelik açık bir müdahale olarak 
algılanmıştır. Bu durum, Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim cemaatler 
üzerindeki nihai tasarruf yetkisini koruma yönündeki hassasiyetini doğrudan 
tetiklemiş; patrik seçiminin meşruiyeti, kişinin niteliğinden ziyade sürecin 

 
103 La Turquie, 10 Mayıs 1909, s. 1. La Turquie, 12 Temmuz 1909, s. 1; Padişahı tebrik ettikten 
sonra Keldani Patriği Emmanuel, papayı ziyaret etmek için Roma’ya hareket etmiştir. La 
Turquie, 29 Haziran 1909, s. 1. 
104 La Turquie, 12 Temmuz 1909, s. 1. 



49  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

uluslararası-dini bir otorite tarafından gölgelenmesi üzerinden tartışmalı hâle 
gelmiştir. Dolayısıyla mesele, Emmanuel Efendi’nin şahsından çok, patriklik 
makamı üzerindeki yetkinin kimde olduğu sorunu etrafında düğümlenmiştir. 
Bu çerçevede Emmanuel Efendi, metropolitlerin oy birliğiyle patrik 
seçilmesine rağmen, Babıali tarafından resmen tanınması geciktirilen bir figür 
hâline gelmiştir. Söz konusu gecikme, Osmanlı Devleti’nin patriklik kurumunu 
yalnızca ruhani bir makam olarak değil, aynı zamanda egemenlik alanı 
içerisinde yer alan idari bir kurum olarak gördüğünü; Papalık’ın bu alana nüfuz 
etme girişimlerine karşı ise bilinçli ve sistematik bir direnç sergilediğini 
göstermektedir. Böylece patrik seçimi, cemaat içi bir dinî tasarruf olmaktan 
çıkarak, Osmanlı merkezi idaresi ile Roma arasındaki yetki sınırlarının yeniden 
çizildiği siyasal bir meseleye dönüşmüştür105.  

1901 yılında Musul’da icra edilen bu ayin, Keldani Patrikliği’nin 
Osmanlı dünyasındaki konumunun fiilen kesinleştiği bir eşik anı niteliği 
taşımaktadır. Musul Resmî Gazetesi’nde yer alan bilgiye göre Emmanuel 
Thomas’ın kalabalık bir cemaat huzurunda ayine başkanlık etmesi, padişah 
adına dualar edilmesi ve imparatorluk tuğrasının merasim alayıyla salona 
taşınması, patriklik makamının Osmanlı egemenlik alanı içinde kabul edildiğini 
sembolik düzeyde ilan eden bir düzenleme olarak okunmalıdır. Bu bağlamda 
ayin, patrik seçiminin yalnızca sonuçlandığını değil, Osmanlı hukuk ve temsil 
rejimi içinde geçerlilik kazandığını da kamuya açık biçimde teyit etmiştir. 

Patrikliğin irâde-i seniyye ile tamamlanması, Keldani Patrikliği’nin 
meşruiyetinin kilise içi süreçlerden ziyade Osmanlı merkezi otoritesinin 
tasarrufuna dayandığını gösterirken, söz konusu ayin bu hukuki durumu 
görünür ve toplumsal olarak içselleştirilebilir kılan bir araç işlevi görmüştür. 
Böylece patriklik makamı, yalnızca yazılı bir onayla değil, devletin sembolik 
repertuvarı aracılığıyla da Osmanlı siyasal düzenine eklemlenmiştir. Bu 
yönüyle 1901 ayini, geç Osmanlı döneminde gayrimüslim patrikliklerin 
meşruiyetinin ritüel, temsil ve egemenlik göstergeleri üzerinden nasıl 
tamamlandığını gösteren özgün bir örnek teşkil etmektedir106.  

 
105 BOA, DH.ŞFR. 248/82, (27 Rebiülahir 1316-14 Eylül 1898); Emmanuel Thomas’ın Keldani 
Patriği olarak atandığından söz eden gazete, kendisinin Türkçe, Arapça, Fransızca, Keldanice, 
İbranice, Latince ve İtalyanca gibi pek çok dili bildiğini aktarmıştır. (Stamboul, 11 Temmuz 1900 
sayfa numarası yok). Osmanlı Devleti bir süre direndikten sonra 1901 yılında Thomas Efendi’nin 
patrikliğini tasdik etmiştir. BOA, BEO 1743/130689 (25 Receb 1319-7 Kasım 1901); Gazetede, 
Padişahın, Thomas’ın patrikliğini bir fermanla tasdik ettiği ve Adliye ve Mezâhib Nezareti’nin 
de bu kararı Musul’daki patriğe ve İstanbul’daki Patrik Vekili Joseph Gharib’e bildirdiği (tebliğ 
ettiği) haberi yer almıştır. (Stamboul, 28 Kasım 1901 Aynı yıl içinde, patriğin tasdiki vesilesiyle; 
Osmanlı İmparatorluğu adına, Hindistan ve İran’daki bütün Keldani kiliselerinde Padişahın 
sağlık ve selameti için şükran ayinleri icra edilmiştir.  (Stamboul, 10 Aralık 1901. 
106 Stamboul, 7 Kasım 1901, s.1. 



50  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Resim 1. Keldani Mekteb-i idadisi107 

Patriklerin seçilmelerinin ardından Roma’ya giderek Papalık nezdinde 
resmî tanınma almaları, Doğu Katolik kiliselerinin yerleşik teamülleri arasında 
yer almaktaydı. Bu yolculuklarda İstanbul’un zorunlu bir durak olarak öne 
çıkması ise, söz konusu ziyaretlerin yalnızca dinî değil, aynı zamanda siyasal 
ve idari bir mahiyet taşımasına imkân tanımıştır. Zira İstanbul’da bulunmak, 
patriklerin padişah huzuruna çıkmalarına, sadakatlerini arz etmelerine ve fiilen 
olduğu kadar resmen de Osmanlı merkezi otoritesi tarafından kabul 
edilmelerine olanak sağlamaktaydı. Bu yönüyle İstanbul, patriklik makamı 
açısından Roma ile Babıali arasında sembolik ve kurumsal bir ara mekân işlevi 
görmüştür. Patrik seçiminin Babıali tarafından tanınmasının ardından gelişen 

 
107 Fotoğrafta ortada yer alan, gözlüklü ve sivil kıyafetli kişi Keldani Patriği Thomas 
Emanuel’dir. Bu kimlik tespiti, daha önceki görsel karşılaştırmalar, patriğin bilinen fizyonomisi 
ve benzer törenlerdeki merkezî konumlanışıyla örtüşmektedir. Kalabalığın patriğin etrafında 
toplanmış olması, söz konusu görüntünün rastlantısal bir cemaat fotoğrafı değil, patriğin şahsında 
anlam kazanan kurumsal ve sembolik bir buluşmayı yansıttığını açık biçimde ortaya 
koymaktadır. Görselde yaklaşık elli beş ile altmış kişi arasında değişen kalabalık bir topluluk yer 
almaktadır. Kıyafetler, başlıklar ve genel duruşlar dikkate alındığında bu grubun yalnızca 
ruhbanlardan oluşmadığı anlaşılmaktadır. Topluluk içinde Keldani din adamlarının yanı sıra 
Osmanlı askerî görevlileri, sivil memurlar, cemaatin önde gelen tüccarları ile öğretmen ve 
öğrenciler birlikte bulunmaktadır. Arka planda yer alan ve üzerinde “Keldani Mekteb-i İdadisi” 
ibaresi bulunan bayraklar, bu toplanmanın eğitim kurumu merkezli bir cemaat etkinliği olduğunu 
açıkça göstermektedir. Bu durum, kalabalık içinde öğretmenlerin ve öğrencilerin de yer aldığını, 
dolayısıyla fotoğrafın yalnızca dinî bir bağlamı değil, aynı zamanda pedagojik ve kurumsal bir 
çerçeveyi de yansıttığını ortaya koymaktadır. Fotoğraftaki askerî ve sivil Osmanlı görevlilerinin 
varlığı, Keldani cemaatinin kamusal alanda görünürlük kazandığını ve devletle uyumlu bir temsil 
biçimi benimsediğini göstermektedir. Din adamları, cemaat elitleri, eğitim kadrosu ve 
öğrencilerin. Bu bağlamda söz konusu görsel, geç Osmanlı döneminde Irak’taki Keldani 
cemaatinin patrik merkezli örgütlenmesini, eğitim yoluyla kurumsallaşmasını ve kamusal 
meşruiyet arayışını birlikte yansıtan güçlü bir tarihsel belge niteliği taşımaktadır.  



51  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

bu süreç, İstanbul’daki Keldani cemaatinin Osmanlı Devleti nezdindeki 
konumunu belirgin biçimde güçlendiren bir dönüm noktası olmuştur. Nitekim 
Musul merkezli Keldani Patriği Emanuel Toma Efendi’nin Roma’ya 
gerçekleştirdiği resmî ziyaret, Osmanlı makamlarının bilgisi ve onayı 
dâhilinde, İstanbul üzerinden düzenlenmiştir. 29 Mayıs 1902 tarihinde patrik 
ve beraberindeki iki rahip için pasaport düzenlenmiş; İstanbul’daki konaklama 
ve yol masraflarının devlet hazinesinden karşılanması kararlaştırılmıştır. Bu 
uygulama, Osmanlı Devleti’nin Keldani Patrikliği’ni yalnızca tanımakla 
kalmadığını, aynı zamanda bu makamı resmî ve meşru bir temsil kurumu olarak 
himaye ettiğini göstermektedir. Bu çerçevede patriklerin Roma yolculukları, 
Papalık onayını temin eden dinî ziyaretler olmanın ötesinde, Osmanlı 
egemenliğiyle uyumlu bir meşruiyet rejimi içerisinde gerçekleştirilen, çok 
katmanlı diplomatik ve törensel süreçler olarak değerlendirilmelidir. 
İstanbul’da gerçekleşen kabul ve devlet desteği, Keldani Patrikliği’nin Osmanlı 
siyasi düzeni içerisindeki yerini pekiştirmiş; cemaatin başkentteki kurumsal 
görünürlüğünü ve idari statüsünü güçlendirmiştir108. 

Patrik tarafından yapılan bu ziyaret, patriklik makamının yalnızca dini 
bir otorite değil, Osmanlı devlet protokolünde tanınan bir kurum olduğunu 
göstermiştir. Patrik Emanuel’in İstanbul’daki temasları, İstanbul cemaatinin 
Musul’daki patriklik makamıyla olan bağlarını da kuvvetlendirmiştir. Roma 
dönüşünde patrik ve maiyetine İskenderun ve Beyrut üzerinden Musul’a 
dönüşlerinde kolaylık sağlanması için emir verilmiştir109. 

3.7. II. Meşrutiyet Döneminde İstanbul’daki Keldani ve 
Ermeni Katolik Patriklikleri Arasındaki Diplomatik, Kilise-İçi ve 
Siyasi-İdari Etkileşimler 

1902 yılına ait Stamboul gazetesi kayıtları, İstanbul’da faaliyet gösteren 
Keldani Katolik Patrikliği ile Ermeni Katolik Patrikhanesi arasındaki ilişkilerin 
düzenli, karşılıklı ve protokole uygun biçimde sürdürüldüğünü göstermektedir. 
Bu haberler, Doğu Katolik topluluklarının Osmanlı başkentinde yalnızca kendi 
iç cemaat faaliyetleriyle sınırlı kalmadığını, aynı zamanda karşılıklı ziyaretler 
yoluyla kurumsal diplomasi yürüttüklerini ortaya koymaktadır. 

1902 yılının ilk yarısında yayımlanan bir habere göre, Keldani Katolik 
Patriği Mgr Emmanuel Thomas, Ermeni Katolik Patriği Mgr Emanuel’in resmî 
olarak ziyaret etmiştir. Haberde, “SB Mgr Emmanuel Thomas, Keldani Katolik 
Patriği, dün SB Mgr Emanuel, Ermeni Katolikleri Patriği’ni ziyaret etti.” 
ifadesi yer almaktadır110. Aynı yılın sonbaharında bir iade-i ziyaret 

 
108 BOA, DH.MKT.514/8 (20 Safer 1320-29 Mayıs 1902); İ.HUS.97/6 (18 Safer 1320-27 Mayıs 
1902) 
109 BOA, DH.MKT.590/8 (5 Receb 1320-8 Ekim 1902) 
110 Stamboul, 31 Mayıs 1902, s. 2-3. 



52  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

gerçekleşmiştir. Avrupa’dan dönüşünün ardından Keldani Patriğinin huzuruna 
kabul edilen heyetin başında, Ermeni Katolik Patrikhanesi’nin genel vekili S.G. 
Mgr Djévahirdjian bulunmakta; kendisi, S.R. Mgr Ormanian adına Keldani 
Patriği’ne hoş geldiniz dileklerini iletmiştir111. Aynı sayıda Vatikan’ın yani 
Hristiyanlarca kabul edilen Kutsal Makam’ın Bağdat başpiskoposluğu 
görevinden Mgr Altmeyer’in istifasını kabul ettiği bilgisi de yer almaktadır. Bu 
kayıt, İstanbul basınının yalnızca yerel cemaat ilişkilerini değil, aynı zamanda 
Roma merkezli Katolik hiyerarşisi içindeki gelişmeleri de yakından izlediğini 
göstermektedir112. 

Gerçekleşen bu karşılıklı ziyaretler, İstanbul’daki Katolik Doğu 
patrikhanelerinin diplomatik geleneklere uygun biçimde hareket ettiğini 
göstermektedir. Keldani Patrikliği ile Ermeni Katolik Patrikhanesi arasındaki 
bu temaslar, cemaatlerin birbirlerini litürjik, kurumsal ve toplumsal olarak 
tanıdığını; Osmanlı başkentinde çok ritüelli bir Katolik kamusallığın 
kurumsallaştığını ve Keldani Patriği’nin, İstanbul’daki diğer Katolik 
topluluklar tarafından eşit düzeyde bir patriklik otoritesi olarak kabul edildiğini 
kanıtlamaktadır. Ayrıca 1902 yılına ait bu iki kayıt, Keldani Patrikliğinin 
İstanbul’da yalnızca ibadetle sınırlı bir cemaat olmadığını; aksine, Katolik 
Doğu Kiliseleri arasında aktif bir diplomatik ve kurumsal aktör olarak işlev 
gördüğünü göstermektedir. 

3.8. Keldani Patrikliğinin 31 Mart Vakası Sonrası Osmanlı 
Yönetimine Sadakat Beyanı ve II. Meşrutiyet Döneminde İstanbul Keldani 
Cemaatinin Temsili (1909-1915) 

Keldani Patrikliğinin 3 Nisan 1325 (16 Nisan 1909) tarihli arizası, 31 
Mart Vakası’nın bastırılmasının hemen ardından cemaatin Osmanlı yönetimine 
karşı tutumunu açık biçimde ortaya koymuştur. Bu ariza, Meşrutiyet düzeninin 
yeniden tesis edildiği hassas dönemde Keldani cemaatinin siyasal sadakatini 
teyit eden erken bir örnek niteliği taşımaktadır. Belgede Keldani Patrikliği, 
Meşrutiyet’e bağlılığını ifade etmekle birlikte Osmanlı Saltanatı ve Hilâfetine 
sadakatini vurgulamıştır. Buradaki “Saltanat ve Hilafet-i Osmâniyye’nin şan ve 
şerefinin korunması” yönündeki taahhüdüyle meşrutî rejime desteğini 
bildirmiştir. Hürriyet, müsavat ve uhuvvet ilkelerinin benimsendiği 
belirtilirken, yeni Sadrazam’ın atanması “tevfik-i Rabbânî” olarak 
yorumlanarak devlet otoritesine bağlılık bir kez daha teyit edilmiştir. Bu 
çerçevede Keldani milletinin kendisini “Osmanlı milleti” içinde 
konumlandırdığı görülmektedir. Belge, yalnızca bir sadakat beyanı değil, aynı 
zamanda İstanbul’daki Keldani Patriklik Vekâleti’nin cemaatin meşruiyetini 
güçlendirme çabasının bir parçası olarak da değerlendirilebilir. 31 Mart 
sonrasında siyasal dengelerin yeniden şekillendiği bir ortamda patrik vekili, 

 
111 Stamboul, Eylül 1902, s. 2. 
112 Stamboul, Eylül 1902, s. 2. 



53  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

cemaatin yerini sağlamlaştırmak ve belirsizliği bertaraf etmek amacıyla 
Osmanlı yönetimiyle ilişkileri tahkim etmeye yönelmiştir. Bu nedenle ariza, 
Keldani cemaatinin kendi siyasal gemisini çalkantılı meşrutiyet dalgaları 
arasında selâmete ulaştırma stratejisinin önemli bir tezahürü olarak 
değerlendirilmelidir113.   

Keldani cemaati, kendilerini hükümet nezdinde ilgilendiren konularda 
özellikle Katolik kardeşleriyle birlikte hareket etmişlerdir. 1911 yılı sonlarına 
gelindiğinde Keldani Patrik vekili, Rum ve Ermeni Patrikleri, Ermeni Katolik 
Patriği, Bulgar Eksarhı ve Rum Katolik vekili tarafından Babıali’ye ortak bir 
dilekçe verilmiştir. Bu dilekçede çeşitli eğitim ve askerlik meselelerine ilişkin 
talepler yinelenmiştir. Bu çok bileşenli ruhban girişimi, Osmanlı’daki 
gayrimüslim cemaatlerin bazı konularda müşterek hareket etmeye yöneldiği bir 
döneme işaret etmektedir. Özellikle 1911 dilekçesinde Keldani Patrik 
Vekilliği’nin yer alması, İstanbul’daki Keldani topluluğunun diğer Katolik ve 
Ortodoks cemaatlerle birlikte eşgüdümlü bir siyasi-idarî tutum geliştirdiğini 
göstermesi bakımından önemlidir. Bu dilekçenin ardından Osmanlı hükümeti 4 
Kasım 1911 tarihinde, askerî kanunların herkes tarafından anlaşılabilmesi 
amacıyla çeşitli dillere resmen tercüme edilmesini; askerî okullara giriş 
sınavlarının adayların kendi dillerinde yapılmasını ve bu süreçte Türkçe 
bakımından yalnızca okuma ve konuşma düzeyinde bir yeterlik aranmasını 
kararlaştırmıştır. Bu karar, söz konusu ortak dilekçenin doğrudan bir sonucu 
olup, gayrimüslim cemaatlerin eğitim ve askerlik alanındaki pratik taleplerinin 
Osmanlı yönetimince dikkate alındığını göstermektedir. 

Keldani Patrik vekilinin bu dilekçede Rum, Ermeni, Ermeni Katolik, 
Bulgar ve Rum Katolik temsilcileriyle birlikte imza vermesi, Keldani 
cemaatinin İstanbul’daki toplumsal ve hukuksal konumunu güçlendirme 
yönünde çok taraflı bir strateji izlediğini ortaya koymaktadır. Bu strateji diğer 
Katolik ve Ortodoks cemaatlerle ortak hareket ederek, tek başına ortaya 
konduğunda karşılık bulması daha zor olabilecek taleplerin siyasal meşruiyetini 
artırmayı amaçlamıştır. Bununla birlikte Keldanilerin nüfusça sınırlı bir cemaat 
olduğundan, taleplerini Ermeni, Rum ve Bulgar temsilcileriyle aynı çerçevede 
sunmaları, onları Babıali’de etkin aktörler arasına konumlandırmalarına katkı 
sağlamıştır. Ayrıca dilekçede yer alan eğitim ve askerlikle ilgili talepler, 
Keldaniler de dahil olmak üzere tüm gayrimüslim unsurların gündelik yaşamını 
ilgilendiren yapısal düzenlemeleri kapsamaktadır. Bu bağlamda Keldani Patrik 
Vekilliği’nin dilekçeye katılımı, cemaatin İstanbul’daki çıkarlarını merkeze 
iletmek üzere aktif bir pozisyon aldığını göstermektedir. 

Sonuç olarak, 1911 ortak dilekçesi ve ardından gelen 4 Kasım 1911 
tarihli hükümet kararı, Keldani Patrik Vekilliği’nin Osmanlı idarî sisteminde 

 
113 Bkz. İsmail Hami Danişmend, 31 Mart Vak’ası: Sadrazam Tevfik Paşa’nın Dosyasındaki 
Resmî ve Hususî Vesikalara Göre, İstanbul: İstanbul Kitabevi, 1961, s. 86-87. 



54  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

ortak talepler üzerinden siyasal alan açma çabalarının erken ve somut bir 
örneğidir. Keldani cemaatinin bu süreçteki rolü, nüfusu sınırlı olmakla birlikte, 
İstanbul’daki diğer Katolik ve Ortodoks cemaatlerle kurduğu iş birliği 
sayesinde etkili bir görünürlük ve temsil kabiliyeti kazandığını 
göstermektedir114.  

II. Meşrutiyet’in ilanı, İstanbul’daki Keldani cemaatine yalnızca dinî 
değil, aynı zamanda idarî ve siyasal temsiliyet bakımından da yeni imkânlar 
sağlamıştır. Bu dönemde cemaatten yetişen modern eğitimli bireyler, devlet 
mekanizmaları içinde görünürlük kazanmak amacıyla girişimlerde 
bulunmaktaydılar. Bu bağlamda 9 Mart 1912’de Mısır Keldani Temsilciliği, 
İstanbul’un önde gelen Keldani simalarından Tabibzade Abdulkerim (Paşa) 
Efendi’nin Meclis-i Ayan üyeliğine atanması için hükümete dilekçe vermiş; 
dilekçede Abdulkerim Efendi’nin Sultani, İdadi ve Mülkiye mezuniyetleri ile 
devlete olan sadakati vurgulanmıştır115. 13 Ağustos 1913’te Abdulkerim 
Efendi, Cebeli Lübnan Mutasarrıflığı için başvuru yapmıştır116. 13 Nisan 
1915’te ise İstanbul Patrik Vekâleti, Rum ve Ermeni patrikhaneleriyle birlikte, 
cemaat mekteplerinde okuyan öğrencilerin askerlikten muaf tutulması amacıyla 
Babıali’ye başvurmuştur117. 

Bu girişimler, Keldanilerin Meşrutiyet’in sunduğu temsil kanallarından 
yararlanarak devlet yapısı içinde yer edinme ve cemaat yararına müzakere 
edebilme çabasını yansıtmaktadır. 

Bu dönemin Keldani tarihi açısından bir diğer önemli kaynağı, 23 
Temmuz 1909’da kurulan ve 16 Aralık 1909’da Osmanlı Devleti’nden resmî 
izin alarak faaliyetlerini hukuken pekiştiren Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti 
idi. II. Meşrutiyet’in çoğulcu ve Osmanlıcı ideolojik zemininde şekillenen bu 
Heyet’in nizamnamesi, İstanbul’daki Keldani Katolik cemaatinin geç Osmanlı 
idari düzeni içindeki yerini göstermesi bakımından son derece dikkat 
çekicidir118. 

Nizamnamede Keldaniler, İstanbul’un mevcut Osmanlı unsurları 
arasında adı açıkça zikredilen bir topluluk olarak yer almakta ve “Said Namık 
- Keldani” kaydıyla Heyet’in tabii üyeleri arasında temsil edilmektedir119. Bu 

 
114 Gülnihal Bozkurt, Gayri Müslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî Durumu (1839-1914), 
Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1996, s.168. 
115 BOA, A.}MTZ.(05).22/70 (20 Rabiulevvel 1330-9 Mart 1912). 
116 BOA, HR.HMŞ.İŞO.51/7 Böyle bir belge yok 
117 BOA, DH.İD.20/19 (28 Cemazeyilevvel 1333-13 Nisan 1915). 
118 23 Temmuz 1909 tarihinde, Association pour l’union des éléments (Komite-i İttihâd-ı Anâsır-
ı Osmâniyye) isminde bir heyet teşkil edilmiştir. Bu heyet, “ırk ve din ayrımı gözetmeksizin 
Osmanlı İmparatorluğu’nun farklı unsurları arasında eşitlik ve kardeşliği temin etmeyi” 
amaçlamıştır. Stamboul, 20 Ekim 1910, s. 4-7. 
119 Bu heyette bir Keldani tüccar olan Rüstem Necip Bey ile Keldani Avukat Namık Bey 
muhasebe başkanlığında yer almışlardır. Stamboul, 20 Ekim 1910. 



55  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kayıt, Keldanilerin az nüfuslarına rağmen yalnızca bireysel bir Katolik alt-
grubu değil, devlet nezdinde adı tanımlanabilen ve temsil hakkı tanınmış bir 
cemaat olduğunu belgelemektedir. Nizamnamenin 54. maddesi, Keldanileri 
Türk, Rum, Ermeni, Musevi ve Latin unsurlarıyla aynı kategoride sayarak 
onların geç Osmanlı idari düşüncesinde “müstakil bir unsur” olarak 
değerlendirildiğini ortaya koymaktadır. Buna karşılık, Maruni ve Nasturilerin 
ancak ruhanî teşkilatlarını ispat ettikleri takdirde birliğe kabul edileceklerinin 
belirtilmesi, Keldanilerin bu dönemde zaten “aday unsur” statüsünü aşarak 
fiilen tanınmış bir cemaat hâline geldiğini göstermektedir. 

Nizamnamenin 12. maddesinde tabii üyelerin, teşkilatları hükümetçe 
tanınmış milletlerin ruhanî reisleri tarafından gönderilen temsilciler olduğu 
belirtilmektedir. Bu çerçevede “Said Namık-Keldani” kaydının yer alması, 
İstanbul’daki Keldani patrik vekilliğinin devlet tarafından fiilen muhatap kabul 
edildiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. Musul’daki patriklik merkezine 
bağlı bu vekillik makamı, İstanbul’da cemaat adına kabul edilen ruhanî-idarî 
bir temsil birimi olarak işlev görmektedir. 

Bu yönleriyle Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti, Keldanilerin geç 
Osmanlı döneminde yalnızca Ermeni veya Latin Katolik yapıları içinde 
“eriyen” bireylerden ibaret olmadığını, aksine kimliği tanımlanan, temsil edilen 
ve Osmanlıcı birlik projeleri içinde hesaba katılan bir cemaat hâline geldiklerini 
göstermektedir. Nizamnamenin eğitim, Osmanlıca öğretimi, karma mektepler 
ve öğrenci gönderilmesi gibi hükümleri, Keldanilerin de dâhil olduğu Doğu 
Katolik topluluklarını Osmanlı vatandaşlık ideolojisi doğrultusunda yeniden 
konumlandırmayı hedeflemekteydi. 

Dolayısıyla Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti Nizamnamesi120, 
İstanbul’daki Keldani cemaatinin geç Osmanlı döneminde ulaştığı hukuki 
görünürlük, kurumsal temsil, devlet nezdindeki meşruiyet ve Osmanlı unsurları 
arasında adıyla yer alma statülerini belgeleyen nadir ve kritik metinlerden biri 
niteliğindedir. Cumhuriyet döneminde Keldanilerin yaşadığı idari 
görünmezlik, kimlik karışıklıkları ve tanınma sorunları, bu geç Osmanlı “adla 
tanınmışlık” evresinin kaybedilmiş mirası olarak değerlendirilebilir. 

 

 
120 Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti Nizâmnamesi, kuruluş tarihi 10 Temmuz 1325 (Rumi). 
Osmanlı Hükümeti tarafından 3 Kânunuevvel 1325 tarihli ve 54 numaralı ruhsatname ile 
yayımlanmıştır. Konstantiniyye: Matbaa-i Ebüzziya, 1328, s. 6-12. 



56  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

IV. BÖLÜM: KRİZLER, EĞİTİM VE KURUMSAL 
ÇERÇEVE 

4.1. 1909 Adana Olayları Karşısında İstanbul Keldani 
Cemaati’nin Tutumu 

1909 Adana Olayları bağlamında İstanbul Keldani cemaati, hem 
Osmanlı millet sistemi içinde tanınmış bir Katolik “doğu cemaati”, hem de 
Latin ve diğer Katolik milletlerle yoğun temas hâlinde olan küçük ama stratejik 
bir aktör olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu cemaatin konumu, bir yandan 
Babıali ile kurduğu sadakat ve temsil ilişkileri, diğer yandan Katolik devletler, 
Papalık ve İstanbul’daki Latin-Ermeni-Süryani-Bulgar Katolik yapılarıyla 
geliştirdiği çok yönlü ağlar üzerinden okunmalıdır. 1909 Adana Olayları 
sırasında Keldanilerin uğradığı kayıpların rakamsal ve retorik düzeyde 
“abartılması” veya farklı ölçeklerde sunulması da bu çoklu ilişkinin siyasal ve 
söylemsel mantığıyla yakından bağlantılıdır.  

Öncelikle, İstanbul’daki Keldani varlığı, patrik merkezli bir “millet” 
yapılanmasının şehirdeki vekâlet kurumu üzerinden temsil edilmektedir. Patrik 
Emmanuel Thomas’ın Musul’daki patriklik makamı ile İstanbul’daki patrik 
vekâleti (genel vikar Mgr Joseph Gharib) arasında hem Osmanlı resmî 
makamları hem de Papalık ve Katolik basın tarafından tanınan kurumsal bir bağ 
mevcuttur. Emmanuel Thomas’ın “Türkiye, İran ve Hindistan Keldani patriği” 
olarak tayininin Osmanlı padişahı tarafından onaylanması, Adliye ve Mezâhib 
Nezareti’nin bu iradeyi Musul’daki patriğe ve Konstantinopolis’teki vikara 
resmen tebliğ etmesi, Keldani patrikliğinin Osmanlı düzeninde ayrı bir Katolik 
millet olarak kabul edildiğini göstermiştir121. Bu tanınma, padişah fermanları 
ve çeşitli devlet nişanlarıyla desteklenmiştir. Özellikle Keldani metropolit ve 
piskoposların Mecîdî nişanıyla taltif edilmesi, cemaatin 'sadık teb’a' söylemiyle 
örtüşmektedir.  

İstanbul Keldani cemaatinin iç örgütlenmesi de bu çerçeveye 
uygundur. Patrik, İstanbul’daki cemaati patrik vekili ve bir idare meclisi 
vasıtasıyla temsil edilirken, cemaatin yerel lideri Tabibzade Abdülkerim Paşa 
hem Keldani meclisinin reisi hem de Babıali nezdinde cemaatin seküler yüzü 
olarak öne çıkmıştır. Abdülkerim Paşa’ya Rumeli Beylerbeyi rütbesiyle paşalık 
unvanı verilmesi, Keldani cemaatinin Osmanlı bürokrasisiyle kurduğu yakın 

 
121 Stamboul, 28 Kasım 1901, s.1; Young, Corps de Droit Ottoman, II, s. 120. 



57  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

ilişkiyi simgelemekteydi122. Patrik Emmanuel Thomas’ın Yıldız Sarayı’na 
kabulü, selamlık merasimlerine iştiraki, ardından Sadrazam, Dahiliye, 
Hariciye, Adliye ve Mezâhib nazırlarına yaptığı resmî ziyaretler, Keldanilerin 
imparatorluk siyaset sahnesine, nüfus olarak küçük ama sembolik değeri 
yüksek bir Katolik “doğu milleti” olarak dahil olduklarını göstermiştir123.   

Bu yerleşik konumu belirginleştiren önemli bir unsur, İstanbul Keldani 
cemaatinin diğer Katolik ve genel olarak Hristiyan milletlerle kurduğu yoğun 
ve törensel (ritüelize edilmiş) ilişkilerdir. Stamboul gazetesi, pek çok vesileyle 
“patrikler ve ruhanî reisler” arasında saydığı Keldani patrik vekilini; Ekümenik 
Patrikhane (Rum Ortodoks Patrikhanesi), Ermeni Gregoryen Patrikliği (Ermeni 
Apostolik Patrikhanesi), Ermeni Katolik Patrikliği, Bulgar Eksarhlığı ve çeşitli 
Doğu Katolik patrikhaneleri ile aynı protokol çerçevesi (resmî temsil ve 
törensel hiyerarşi) içinde zikretmiştir. Gerek Papalık jübilesi (Papa tarafından 
ilan edilen, belirli yıllarda düzenlenen büyük kutsal kutlama yılı) törenleri 
vesilesiyle Kutsal Ruh Katedrali’nde icra edilen ayinlerde, gerek 3 Mart 1902 
tarihli büyük kutlamada, Keldani patrik vekili Gharib’in, Ermeni Katolik, 
Maruni (Lübnan merkezli Doğu Katolik Kilisesi), Melkit (Bizans ayinli Doğu 
Katolik Kilisesi) ve Latin (Roma Katolik) ruhanîlerle birlikte, İstanbul’daki 
tüm Katolik cemaatlerin kolektif cephesinin (ortak temsiliyet ve birlik 
görünümü) parçası olduğu aktarılmıştır. Aynı şekilde, Sainte-Marie Draperis 
Kilisesi’nde Keldani ayinine göre icra edilen messe solennelle’ler (büyük ve 
görkemli ayinler), diğer cemaatlerden müminlerin de davet edildiği; ritüel 
düzeyde Latin ve Doğu ayin geleneklerinin birlikte temsil edildiği alanlar 
olarak öne çıkmaktadır124.   

Bu birliktelik yalnızca litürjik seviyede kalmamış, siyasî ve hukuki 
düzeyde de kendini göstermiştir. Okullar ve askerlik konularında Rum, Ermeni 
Gregoryen, Ermeni Katolik patrikhaneleri ve Bulgar Eksarhlığı arasında varılan 
anlaşma doğrultusunda, bu dört patrikhane ve eksarhlığın kapı kethüdaları 
Adliye Nezâreti’ne giderek ortak bir takrir verirmiştir. Keldani Patrikhânesi’nin 
kapı kethüdası, kendisine bu konularda bir haber ulaşmadığı gerekçesiyle aynı 
sürece dahil olamamıştır125. Bu ayrıntı, Keldanilerin de aynı Katolik ve 

 
122 Stamboul, 31 Mayıs 1902, s. 2–3; Stamboul, 21 Mart 1905, s. 3. 
123 Stamboul, 30 Mayıs 1902, s. 1; 22 Eylül 1902, s. 1. 
124 Stamboul, 22 Ekim 1899, s.1; 4 Nisan 1901, s.1; 3 Ağustos 1903, s. 1; 18 Mart 1904, s. 3; 20 
Nisan 1905, s. 3; 23 Aralık 1912, s. 2. 
125 Senin, 24 Mayıs; Ahmet Erdoğdu, Belgelerle II. Meşrutiyet’ten Tehcire: Adana Ermeni 
Olayları Günlüğü, Konya 2012, s. 214. 



58  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Gregoryen blokun parçası olarak düşünülmekle birlikte, nüfuslarının ve 
kurumsal kapasitenin görece sınırlılığı nedeniyle zaman zaman bu ortak 
süreçlere teknik sebeplerle dahi olsa eksik eklemlendiklerini göstermektedir. 
Buna rağmen İstanbul’daki protokol ve saray törenlerinde Keldani patrik vekili 
ve cemaat reisinin diğer cemaat liderleriyle birlikte Sultan’ın huzuruna 
çıkmaları ve toplu tebrik heyetleri içinde yer almaları, siyasal temsil düzeyinde 
Keldanilerin “eşit” statüde kabul edildiğine işaret etmektedir126.   

İstanbul Keldani cemaatinin Katolik diğer milletlerle ilişkisinin bir 
diğer boyutu, Katolik eğitim kurumları ve Latin tarikatları üzerinden kurulan 
“kurumsal kardeşlik”tir. Pera’daki Saint-Louis Doğu Semineri, Kapusenler 
tarafından 1881’de kurulmuş ve 1914’e kadar 19 Ermeni, 5 Keldani, 2 Maruni, 
1 Süryani, 1 Bulgar, 1 Rum ve 1 Gürcü olmak üzere toplam 30 rahip 
yetiştirmiştir127. Bu tablo, Keldani ruhbanının bir kısmının da Latin ve diğer 
Doğu Katolik gençlerle aynı formasyon ortamını paylaştığını göstermekteydi. 
Dolayısıyla Keldani din adamları, yalnızca kendi ritlerine özgü kurumlar içinde 
değil, İstanbul’daki ortak Katolik eğitim ağlarının da bileşeni olarak yetişmiştir. 
Bu da onları hem Papalık hem de Fransa merkezli Katolik misyonerlik yapıları 
nezdinde görünür kılmıştır. Keldanilerin Saint-Esprit Katedrali’ndeki Papalık 
jübilesi veya büyük Paskalya törenlerinde, Cizvit, Lazarist, Kapusen ve diğer 
tarikatlarla birlikte zikredilmesi de bu bütünlüğün ritüel tezahürüdür128.  

Katolik devletler nezdindeki konumlarına gelince: Keldani patrikliği ve 
İstanbul vekâleti, Papalık ile Babıali arasında olduğu kadar, Fransa ve diğer 
Katolik devletlerin diplomatik çevreleriyle de ilişkili bir yapı olarak 
belirginleşmiştir. Emmanuel Thomas’ın Roma’ya gidişinde, Roma’daki 
Osmanlı konsolosu Galieni tarafından karşılanması, Propaganda Fide 
yetkilileriyle birlikte şehre getirilmesi ve Papa tarafından hususî kabul edilmesi, 
Keldani patriğinin hem Osmanlı hem Papalık dünyasında simgesel bir aracı 
figür olarak konumlandırıldığını göstermekteydi129. Le Moniteur de Rome’un 
haberine göre XIII. Leo, Babil Keldani Patrikliği için Roma’da bir ruhban 
koleji kurma niyetini açıklarken, aynı zamanda Osmanlı padişahının Katolik 
tebaaya karşı adalet ve müsamahasını övgüyle anılıyordu. Buna karşılık patrik 

 
126 Stamboul, 10 Haziran 1889, s.1; 21 Aralık 1903, s. 1. 
127 Échos d'Orient, XVII, 1914, s.456-457; La Documentation Catholique, no.193, 7 Nisan 1923, 
s. 892. 
128 Stamboul, 3 Mart 1902, s. 1; 18 Mart 1904, s. 3. 
129 Stamboul, 27 Haziran 1902, s. 1. 



59  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

de padişaha duyulan sadakati vurgulamaktaydı130. Bu söylem, Keldani 
Kilisesinin Katolik devletler nezdinde, “Nasturi sapkınlığının izlerini silmeye 
yardımcı olan” bir Doğu Katolik kilisesi olarak ideolojik bir işleve sahip 
olduğunu düşündürürken; Osmanlı bağlamında da sadakat ve itaat retoriği 
üzerinden güvenilir “millet” statüsünü pekiştirmektedir.   

1909 Adana Olayları, bu çok katmanlı ilişkiler ağını ve Keldani 
söyleminin “abartı”ya açık yönlerini analize elverişli bir kriz anı sunmuştur. 
Olaylarda Keldani kayıplarına dair rakamlar, Babigyan raporu ile Yusuf Kemal 
Bey’in resmî raporu arasında çarpıcı biçimde fark vardır. Babigyan, 422 
Keldani’nin öldürüldüğünü ve toplam Hristiyan kaybının 21.000’i aştığını ileri 
sürerken; Yusuf Kemal Bey, Keldani ölümlerini 133 olarak kaydetmiştir131. 
Sayısal düzeyde bu farklılık, Ermeni Patrikhanesi çevresinde hazırlanan 
raporun felaketin boyutunu uluslararası kamuoyuna duyurmak üzere “yüksek” 
bir bilanço sunma eğilimini yansıtmasındandır. Buna karşılık Osmanlı resmî 
rakamı hem uluslararası hem iç kamuoyu nezdinde devletin kontrol ve adalet 
iddiasını koruyabilmesi için daha sınırlı bir sayı vermektedir. Keldani 
cemaatinin gerçek kayıpları, her iki uç arasında bir noktada yer alıyor olsa bile, 
rakamların bu şekilde “üst sınır” ve “alt sınır” olarak iki farklı söylemsel 
bağlamda dolaşıma sokulduğu açıktır. 

İstanbul’daki Keldani Patrik Vekâleti’nden merkeze yansıyan bilgiler 
de bu söylemsel mantığın izlerini taşımaktaydı. La Turquie gazetesinin 26 
Mayıs 1909 tarihli haberine göre, Adana’dan vekâlete ulaşan telgraflarda 
Keldani kilisesi ve vekâlet binalarının tamamen yandığı; tarlalarda çalışan iki 
yüzü aşkın Keldani işçinin öldürüldüğü; evlerin yağmalanıp yakıldığı ve 
çocuklu dulların “ekmeksiz ve barınaksız” kaldığı bildirilmekteydi. Bu trajik 
tasvir, patrik vekili Mgr Joseph Gharib’in Sadaret ve Dahiliye Nezareti’ne 
sunduğu takrirlerin “ciddi surette nazar-ı dikkate alındığı” ifadesiyle birlikte 
aktarılır; Babıali, Adana’daki makamlara “talihsiz Keldani cemaatine en süratli 
şekilde yardım edilmesi” talimatı göndermiştir132. Burada kullanılan dil, 
kuşkusuz Keldani cemaatinin yaşadığı felaketi abartma kastıyla değil, felaketin 
ağırlığını vurgulayarak merkezin ve aynı zamanda Katolik Fransız 
kamuoyunun dikkatini çekme amacıyla yoğunlaştırılmış bir üslubu 
yansıtmıştır. Tarlalarda “iki yüzü aşkın işçi”nin öldürülmesi gibi ifadeler, 

 
130 Stamboul, 2 Ekim 1890, s. 2. 
131 Ari Şekeryan, 1909 Adana Katliamı: Üç Rapor, Aras, İstanbul 2022, s. 15. 
132 La Turquie, 26 Mayıs 1909, s. 1. 



60  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Babigyan ve resmi Osmanlı rakamlarıyla karşılaştırıldığında, Keldani 
kayıplarını üst perdeden tanımlayan bir anlatım olarak değerlendirilmiştir. Bu 
tür söylemsel yoğunlaştırmalar, küçük bir cemaatin, Ermeniler ve Rumlar gibi 
daha kalabalık Hristiyan gruplar arasında silik kalmamak için “felaket 
anlatısı”nı belirginleştirme ihtiyacıyla da ilişkili olduğu düşünülmüştür.  

Öte yandan, aynı dönemde Rum, Ermeni, Süryani ve Keldani ruhani 
reislerinin ortak telgrafları, yalnızca kayıpları değil, Divan-ı Harb’in işleyişine 
yönelik ciddi eleştirileri de içermekteydi. 17 Haziran tarihli telgrafta, Divan-ı 
Harb-i Örfî’nin “katliam ve yağmanın gerçek faillerini cezalandırmak yerine, 
onların tahrik ettiği cahil Müslüman köylüleri hedef aldığı” ve Hristiyanların 
kendilerini savunmaları nedeniyle, üstelik “yalan tanıklıklarla” mahkûm 
edildiği belirtilmiştir133. Burada da tarafların dilinin, hukukî gerçekliğin “yalın” 
halinden ziyade, meşruiyet mücadelesinin gerekleri doğrultusunda şekillendiği 
görülürken, Hristiyan cemaatler kendilerini “meşru müdafaa” pozisyonunda 
resmederek mahkûmiyetleri haksız gibi göstermeye çalışırken; hükümet tarafı 
da Divan-ı Harb’i korumak için aşırı genelleyici bir üslup kullanmaktaydı. 

Bütün bu örnekler, İstanbul Keldani cemaatinin ve patrik vekâletinin 
abartıya açık söylemlerinin tek taraflı bir propaganda olarak değil, dönemin 
siyasal mantığı içinde anlaşılması gerektiğini göstermekteydi. Aynı aktörler, 
Mgr Gharib, Abdülkerim Paşa ve Patrik Emmanuel Thomas, başka 
bağlamlarda Sultan’a ve hükümete karşı son derece yüceltici bir dil kullanarak 
Abdülhamid’in “baba”lık ve adaletine dair dualar okumaktadır. Aynı şekilde 
Keldani cemaatinin sarsılmaz sadakati vurgulanmakta ve bu sadakat nişanlar, 
payeler ve resmî kabullerle ödüllendirilmekteydi134. Dolayısıyla Adana 1909 
bağlamındaki felaket söylemi, bu sadakat söylemiyle bir çelişki oluşturmaktan 
ziyade, aynı siyasal dilin farklı enstrümanları olarak görülebilir. Babıali ve 
Katolik dünyasına karşı “sadık, medenî ve mağdur” bir Doğu Katolik milleti 
imajı çizmiştir.  

Sonuç olarak, İstanbul Keldani cemaati, Katolik diğer milletlerle ve 
Latin cemaatle kurduğu litürjik, eğitimsel ve diplomatik ağlar sayesinde, 
nüfusça küçük olsa da hem Babıali hem Katolik devletler nezdinde sembolik 
değeri yüksek bir aktör hâline gelmiştir. 1909 Adana Olayları sırasında 
Keldanilere dair rakamların ve tasvirlerin farklı kaynaklarda değişen 
yoğunlukta, zaman zaman abartıya varan bir dille sunulması, bu cemaatin kendi 

 
133 BOA, Y..PRK.AZN. 25/40 (28 Cemazeyilevvel 1327-17 Haziran 1909). 
134 Stamboul, 21 Mart 1905, s. 3; 20 Eylül 1902, s. 2. 



61  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

trajedisini büyük Hristiyan bloğu içinde görünür kılma arzusundan 
kaynaklanmaktaydı. Öte yandan bu durum Osmanlı bürokrasisinin felaketin 
ölçeğini yönetilebilir göstermek yönündeki eğilimiyle de ilişkilidir. Bu nedenle, 
Adana Olaylarını değerlendirirken Keldani cemaatiyle ilgili hem Patrikhane 
çevresindeki raporları hem Osmanlı resmî belgelerini hem de La Turquie ve 
Stamboul gibi basın organlarındaki haberleri, her birinin üretildiği bağlam, 
hedef kitle ve siyasal işlevi dikkate alınarak, yani söylemin içkin “dramatize 
etme” ve “normalleştirme” stratejilerini hesaba katarak birlikte okumak 
gerekmektedir. 

4.2. İşgal Dönemi (1918–1920) ve Çifte Temsiliyet Stratejisi 

İngiltere’nin İstanbul’u işgalinden sonra Ermeni, Rum, Asuri ve Keldani 
topluluklarını bir arada değerlendirme politikası doğrultusunda çeşitli 
toplantılar düzenlenmiş; bu toplantılar, özellikle “İngiliz Yüksek Komiserliği 
Ermeni Rum Şubesi, Amerikan Yakındoğu Yardım Heyeti, Ermeni 
Patrikhanesi, Rum Patrikhanesi, Asuri Millî Meclisi ve Keldani Millî Meclisi 
Temsilcileri arasında yapılan 1 Ekim 1919 Tarihli Toplantı”135 gibi birçok 
toplantı örneklerde görüldüğü üzere, işgal idaresinin gayrimüslim cemaatleri 
tek bir çerçeve içinde ele alma eğilimini açık biçimde yansıtmıştır. Ermeni–
Rum Şubesi’nin çerçevesi içine zamanla Asuri ve Keldani Millî Meclisi 
temsilcileri de dâhil edilmiş; 16 Mayıs, 20 Mayıs, 28 Mayıs 1919 tarihli 
toplantılara, ardından 23 Temmuz ve 6 Ağustos 1919 ile 1 Ekim 1919 tarihli 
oturumlara Asuri ve Keldani temsilcilerinin katıldığı kayıt altına alınmıştır136. 
Bu bağlamda İstanbul’daki Keldani topluluğu, küçük fakat örgütlü bir cemaat 
olarak, işgal sonrası siyasal düzeni şekillendirmede etkili olabilecek gayri resmî 
karar mekanizmalarının içinde yer almaya çalışmıştır. 

Bu dönemde İngiltere ve Amerika’nın Ermeni ve Rum meselelerini 
birlikte ele alarak daha sonra Keldani, Nasturi ve Asuri gibi küçük Hristiyan 
cemaatlerini de bu çerçeveye dâhil etmeleri137, Keldani temsilcilerine yeni bir 
diplomatik görünürlük alanı açmıştır. Böylece işgal dönemi, Keldani topluluğu 
açısından hem önemli fırsatlar hem de belirgin siyasal riskler içeren bir süreç 
hâline gelmiştir. 

Toplantı kayıtları, Keldani Millî Meclisi temsilcisi Nassib Nurullah ile 
Asuri Millî Meclisi temsilcisi A. Ablahat’ın, Diyarbekir, Harput, Mardin ve 
çevresinde cemaatlerinin yaşadığı “son derece ciddi sıkıntıları” işgal 
makamlarına iletmeyi başlıca hedef edindiklerini göstermektedir. Taleplerden 

 
135 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi Ankara: Atatürk Kültür, 
Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2014, s.214. 
136 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225–226. 
137 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 215–216, 



62  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

ilki güvenlik ve korunma ihtiyacı olup savaş sonrası otorite boşluğunda Kürt 
aşiret baskıları ile Ermeni-Türk çatışmalarından doğan tehlikelerin azaltılması 
istenmiştir. İkinci olarak yardım ve iaşe talepleridir. Bu bağlamda Amerikan 
Near East Relief temsilcisi Peet’in Harput, Malatya ve Diyarbekir’e yardım 
sözü vermiştir138. Üçüncü olarak emlak-ı metruke meseleleri, 1919-1921 
arasında toplantıların ana gündem maddelerinden biri hâline gelen mülkiyet 
kayıplarının karma komisyonlarda çözülmesi yönündeki girişimler olmuştur139. 
Bu talepler, Keldaniler için toplantıların bir tür “menfaat koruma platformu” 
işlevi gördüğünü ve imparatorluğun çözüldüğü bir dönemde sınırlı fakat önemli 
bir siyasal açtığını ortaya koymaktadır. 

İstanbul’un işgal dönemlerinde, başta İngiltere olmak üzere İtilaf 
Devletleri ile Osmanlı Devleti sınırları içinde yaşayan gayrimüslim 
toplulukların temsilcileriyle arasında çeşitli toplantılar gerçekleşmiştir. Bu 
toplantılara katılan gruplar incelendiğinde, Keldanilerin işgal sürecinde pasif 
bir azınlık topluluğu olmaktan ziyade, çok yönlü ve geniş bir temas ağı 
geliştiren etkin bir aktör olarak öne çıktıkları görülmektedir. Bu temas ağının 
merkezinde, İngiliz Yüksek Komiserliği bünyesinde faaliyet gösteren Ermeni-
Rum Şubesi yer almış140, İngiltere’nin gayrimüslimleri tek bir idari çerçeve 
altında ele alan yaklaşımı, Keldanilerin müstakil bir cemaat olarak tanınmasını 
sağlamasa da onları işgal idaresi nezdinde resmî muhatap kabul edilen bir 
topluluk hâline getirmiştir. Böylece Keldaniler, Osmanlı döneminde sahip 
oldukları kurumsal temsil imkânlarının zayıflamasına rağmen, işgal 
koşullarında dolaylı, fakat işlevsel bir tanınırlık imkânı ve alanı elde 
edebilmişlerdir. Bu çerçevede Amerikan Yakındoğu Yardım Heyeti ile kurulan 
ilişkiler, özellikle Peet’in Keldani taleplerine olumlu yaklaşımı sayesinde 
güçlenmiş, cemaatin insani yardım mekanizmaları üzerinden hem maddi destek 
sağladığı hem de taleplerini dile getirebildiği, görünürlüğünü artırabildiği ve 
uluslararası aktörler nezdinde kendini ifade edebildiği dolaylı bir temsil alanı 
oluşmuştur. Keldanilerin işgal döneminde geliştirdikleri bu temas ağı, klasik 
diplomatik temsil kanallarının zayıfladığı bir ortamda, insani yardım ve işgal 
idaresi mekanizmalarının faydacı bir şekilde kullanıldığı bir uyum stratejisi 
olarak değerlendirilmeli; bu stratejinin cemaatin hem varlığını sürdürmesini 
hem de siyasal ve idari düzlemde tamamen görünmez hâle gelmesini 
engelleyen sınırlı, ancak etkili bir hareket alanı yarattığı kabul edilmelidir141. 
Ermeni ve Rum Patrikhaneleri ile kurulan ilişkiler doğrudan bir siyasal ittifak 
niteliği taşımamakla birlikte, İngiliz masasındaki görünürlük ve meşruiyet 
bakımından Keldaniler için işlevsel olmuştur. Asuri ve Nasturi Millî Meclisleri 
ile birlikte toplantılara katılmaları ise “Doğu Hristiyanları” çerçevesinin parçası 

 
138 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225–226. 
139 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 226. 
140 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 214-216. 
141 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225-226 



63  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

olduklarını göstermiştir142. Tarihsel gerilimlere rağmen bu birliktelik, işgal 
döneminde faydacı bir iş birliğine dönüşmüştür. 

Öte yandan Keldanilerin mesafeli durdukları veya iş birliği yapmadıkları 
aktörler de bulunmaktaydı. Osmanlı Devleti, toplantıların içeriği ve 
Keldanilerin talepleri dikkate alındığında, çözüm aranan bir merci olmaktan 
ziyade yetersiz görülen bir otorite olarak karşımıza çıkıyordu. Özellikle emlak-
ı metruke, iaşe ve güvenlik konularında Osmanlı mekanizmalarının etkisiz 
olması143, Keldanileri taleplerini işgal idaresi üzerinden dile getirmeye 
yöneltmiştir. Fransa ve İtalya, Ermeni ve Rum meselelerinde İngiltere’den 
farklı bir politik çizgide oldukları için Keldaniler tarafından daha düşük öneme 
sahip aktörler olarak değerlendirilmiştir144. Yunan Yüksek Komiserliği 
temsilcisinin toplantılara sonradan kabul edilmesi, Keldaniler açısından rekabet 
alanı yaratmış, bu nedenle yakın bir ilişki kurulmamıştır145. 

Toplantı tutanakları, Keldanilerin işgal döneminde izlediği stratejinin 
pragmatik ve zaman zaman fırsatçı bir nitelik taşıdığını göstermektedir. 
Belgelerde Keldani ve Nasturi temsilcilerinin, tıpkı Ermeni ve Rum temsilcileri 
gibi “para koparmak amacıyla durumlarını olduğundan farklı gösterdikleri” 
ifadesi yer almıştır146. Bu durum, Keldanilerin diplomatik araçları etkin şekilde 
kullandığını, işgal makamlarının insani ve politik duyarlılıklarını kendi cemaat 
menfaatleri doğrultusunda yönlendirmeye çalıştıklarını göstermektedir. 

Keldanilerin Osmanlı’ya yönelik sadakati ise bu dönemde zayıflamış, 
temkinli ve son derece faydacı bir karakter kazanmıştır. Toplantılarda Osmanlı 
lehine bir tutum sergilenmemiş; aksine Osmanlı idaresinin yetersizliği 
vurgulanmıştır. Bununla birlikte Osmanlı’dan tam bir kopuş da söz konusu 
değildir. Gündelik ibadet ve cemaat yaşamında geleneksel saygı unsurları 
korunmuştur, ancak siyasal düzlemde Keldaniler kendilerini açık biçimde 
İngiliz-Amerikan himayesinin bir parçası olarak konumlandırmıştır. 

Toplantıların sonuçlarına bakıldığında, 29 Mart 1922’de 85 oturumun 
ardından Ermeni Rum Şubesi’nin faaliyetleri sona ermiştir. Bu 85 toplantı, 
Ermeni ve Rum meseleleri merkezinde yürütülmüş olmakla birlikte, zaman 
zaman Asuri ve Keldani temsilcilerinin de katıldığı, dolayısıyla Keldanilere de 
dolaylı etki eden bir karar ve istişare zemini oluşturmuştur147. Bu süreçte 
Keldaniler Harput, Malatya ve Diyarbakır için belirli insani yardımlar elde 
etmiş, ancak siyasal taleplerinde anlamlı bir kazanım sağlayamamışlardır. 
Ermeni ve Rum temsilcilerinin çarpıtılmış bilgiler sunması nedeniyle kurul 

 
142 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225-226. 
143 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 226. 
144 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 214–216. 
145 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225–226. 
146 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 225–226. 
147 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 235–236. 



64  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

etkin işleyememiştir148. Buna rağmen Keldaniler masada kendilerine yer 
edinmişlerdir. 

Genel olarak 1919-1922 yılları arasında İstanbul’daki Keldani topluluğu, 
işgal koşullarının dayattığı belirsizlik ortamında çok yönlü ve esnek bir siyasal 
tutum benimsemiştir. Cemaat, işgal makamlarıyla yakın ilişkiler kurmuş, 
Amerikan yardım kuruluşlarından aktif biçimde yararlanmış, Nasturi ve Asuri 
temsilcileriyle menfaatleri doğrultusunda iş birlikleri geliştirmiş ve Ermeni-
Rum koalisyonu içerisinde yer alarak kendisine sınırlı da olsa bir siyasal alan 
açmaya çalışmıştır. Bu süreçte Keldaniler, Osmanlı Devleti’ne yönelik açık bir 
siyasal sadakat sergilemekten ziyade, varlıklarını sürdürme ve cemaat 
çıkarlarını koruma amacıyla çıkarcı ve pragmatik bir yönelim 
benimsemişlerdir. Bu tablo, işgal yıllarını Keldani cemaati açısından “çifte 
strateji” dönemi olarak değerlendirilmesine imkân tanımaktadır. Nitekim 
Abdurrahman Bozkurt’un aktardığı üzere, 23 Temmuz 1919 tarihinde Keldani 
Millî Meclisi temsilcisi Nassib Nurullah’ın, Asuri temsilcisi A. Ablahat ile 
birlikte katıldığı “Kutsal İttifak” toplantılarında, taşrada maruz kalınan 
mülkiyet kayıpları, dinî baskılar ve güvenlik sorunları gündeme getirilmiş; 
Amerikan Near East Relief temsilcisi Peet tarafından yardım vaadinde 
bulunulmuştur. Bu gelişmeler, İstanbul’daki Keldani cemaatinin bir yandan 
Osmanlı Devleti ile kurduğu geleneksel ilişkileri tamamen koparmadan 
sürdürdüğünü, diğer yandan ise işgal güçleri ve uluslararası insani yardım 
ağlarıyla çıkar temelli ilişkiler geliştirerek yeni siyasal düzene uyum sağlamaya 
çalıştığını göstermektedir. Bu çerçevede Keldanilerin işgal dönemindeki 
tutumu, ideolojik bir tercihten ziyade, değişen güç dengeleri içerisinde 
cemaatin varlığını muhafaza etmeye yönelik temkinli, faydacı ve çok yönlü bir 
hayatta kalma stratejisi olarak okunmalıdır149.  

4.3. Şurâ-yı Devlet’e Atama ve İstanbul Merkezli Keldani 
Kurumsallaşması  

20 Temmuz 1920 tarihinde Hüsnü Paşa’nın Şurâ-yı Devlet azalığından 
emekli edilmesinin ardından, yerine Keldani kökenli Abdülkerim Paşa’nın 
atanması, geç Osmanlı döneminin çok milletli devlet anlayışını yansıtan dikkat 
çekici bir gelişme olarak değerlendirilmelidir. Atama kararının sadrazam adına 
Şeyhülislam Abdullah Efendi’nin imzasıyla yürürlüğe girmiş olması, söz 
konusu tasarrufun yalnızca idarî değil, aynı zamanda dinî-hukukî meşruiyet 
çerçevesi içinde ele alındığını göstermektedir. Şeyhülislam makamının bu 
süreçteki rolü, gayrimüslim bir devlet görevlisinin en üst danışma 
organlarından birine atanmasının, İslam hukuku ve Osmanlı meşruiyet 
anlayışıyla çelişmediğini açık biçimde ortaya koymaktadır. Özellikle 1915 
yılına ilişkin tartışmaların iç kamuoyunda ve uluslararası alanda yoğunlaştığı 

 
148 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 235–236. 
149 Abdurrahman Bozkurt, İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi, s. 227 



65  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

bir dönemde, Keldani cemaatine mensup bir ismin Şurâ-yı Devlet gibi merkezi 
ve sembolik önemi yüksek bir kuruma atanması, Osmanlı Devleti’nin 
gayrimüslim cemaatlerini dışlayıcı bir çizgiye yönelmediğini, aksine onları 
devletin kurumsal yapısı içerisinde tutmaya ve entegre etmeye yönelik bir 
siyasal iradeyi sürdürdüğünü göstermektedir. Bu atama, geç Osmanlı yönetim 
anlayışında sadakat, bürokratik liyakat ve kurumsal devamlılığın, mezhepsel 
veya etnik aidiyetin önünde tutulduğunu gösteren sembolik bir örnek olarak 
okunmalıdır150.  

İstanbul’daki Keldani varlığının yalnızca bürokratik temsil üzerinden 
değil, aynı zamanda cemaat temelli kurumsallaşma pratikleri yoluyla da 
güçlendiği görülmektedir. Anadolu’nun çeşitli bölgelerinden, özellikle de Siirt 
ve çevresinden İstanbul’a yönelen Keldani nüfus, başkentte kendi iç dayanışma 
ağlarını oluşturarak hem topluluk içi yardımlaşmayı hem de taşra ile merkez 
arasındaki bağları kurumsal bir zemine oturtmuştur. Bu çerçevede, Siirt 
Keldani cemaatinin öncülüğünde İstanbul merkezli bir yardım komitesinin 
teşkil edilmesi, yalnızca hayır faaliyetlerine indirgenemeyecek ölçüde 
anlamlıdır. 

Söz konusu komite, yoksul ve muhtaç durumdaki Keldani bireylere 
maddi destek sağlamanın yanı sıra, İstanbul’daki Keldani varlığını kurumsal 
bir kimlik altında görünür kılmış; Anadolu’daki Keldani topluluklarıyla 
başkent arasında düzenli bir sosyal ve ekonomik dolaşımın tesis edilmesine 
katkıda bulunmuştur. Komitenin Osmanlı hükümeti tarafından resmen tanınmış 
olması ise, bu girişimlerin hukuki meşruiyet kazandığını ve cemaat adına 
yürütülen faaliyetlerin devlet nezdinde kayıt altına alındığını göstermektedir. 
Bu durum, Osmanlı Devleti’nin son döneminde Keldani cemaatinin yalnızca 
dinî bir topluluk olarak değil, sosyal yardım, dayanışma ve temsil 
mekanizmaları aracılığıyla kurumsallaşan bir aktör olarak algılandığını ortaya 
koymaktadır.  

Dolayısıyla Abdülkerim Paşa’nın Şurâ-yı Devlet’e atanmasıyla İstanbul 
merkezli Keldani yardım komitesinin faaliyetleri birlikte değerlendirildiğinde, 
Keldani cemaatinin geç Osmanlı döneminde devlet bürokrasisi ve sivil-
toplumsal alan içerisinde görünürlük kazandığı anlaşılmaktadır. Bu tablo, 
Osmanlı Devleti’nin son yıllarında çok milletli yapının yalnızca teorik bir 
söylem değil, belirli ölçülerde kurumsal pratikler üzerinden sürdürülen bir 
yönetim anlayışı olduğunu göstermesi bakımından önem taşımaktadır151. 

 
150 BOA, ŞD. 3198/88 (23 Şevval 1338-10 Temmuz 1920). 
151 Stamboul, 26 Kasım 1921, s. 2. 



66  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

4.4. İstanbul’da Eğitim Yoluyla Keldani Katolik Cemaatinin 
Kurumsal Oluşumu 

Osmanlı Devleti'nin başkenti olan İstanbul, XIX. yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren yalnızca siyasi ve bürokratik bir merkez değil; aynı zamanda 
gayrimüslim cemaatler için bir eğitim ve kültür odağı hâline gelmiştir. Bu 
durum, Keldani Katolik topluluğu özelinde de belirgin bir şekilde 
izlenebilmektedir. İstanbul'daki Mekteb-i Sultani, Darülhayr Mektebi, Saint 
Benoît, Saint-Louis gibi okullarda Keldani öğrencilerin kabul edilmesi, bu şehri 
cemaatin eğitim hedefleri açısından cazip kılmıştır. Bu öğrencilerin hemen 
tamamı erkek bireylerden oluşmakta olup, bu durum erkeklerin cemaat 
içerisinde daha görünür ve etkili misyonlar üstlenmesine neden olmuştur. 

İstanbul’daki Keldani Katolik cemaatinin eğitim serüveni yalnızca 
Osmanlı devlet mektepleriyle sınırlı kalmamış, aynı zamanda şehrin önde gelen 
Katolik ve Fransız kimlikli özel eğitim kurumları üzerinden de şekillenmiştir. 
Bu kurumlar arasında Saint Benoît ve Saint-Louis mektepleri, XIX. yüzyıl sonu 
ile XX. yüzyıl başında Keldani gençler tarafından en çok tercih edilen okullar 
arasında yer almıştır. Bu okullar, sadece dil ve fen eğitimi sunmakla kalmamış, 
aynı zamanda Katolik teolojisine dayalı ruhbanlık eğitimi vermiştir. Özellikle 
Saint Benoît Mektebi, Fransa Sefareti sokağında bulunmasıyla aynı zamanda 
diplomatik-kültürel bir merkez niteliği de taşımaktaydı. 1884 tarihli Œuvre des 
Écoles d’Orient raporunda formüle edilen Apostolik Okullar modeli, 
İstanbul’daki Katolik eğitim kurumlarının Keldani cemaati açısından kazandığı 
çok yönlü önemi kavramak bakımından temel bir referans noktasıdır. Raporda 
ifade edilen yerli ruhban yetiştirilmesi, Doğu Hristiyan kimliklerinin Roma 
merkezli bir çerçeve içinde yeniden inşa edilmesi ve misyoner stratejisinin 
kurumsal temellere oturtulması gibi amaçlar İstanbul’daki Katolik okullarının 
işlevleriyle birebir örtüşmektedir. Bu nedenle 1884 modelinin teorik ilkeleri, 
İstanbul’daki Keldani eğitim deneyiminin tarihsel gerçekliğiyle bütünleşmiş; 
şehir, Keldani topluluğu için üç düzlemde belirleyici bir merkez hâline 
gelmiştir152. 

Her şeyden önce, İstanbul’daki Saint-Louis, Saint-Benoît, Saint-Joseph 
ve Saint-Esprit gibi kurumlar, Keldani gençlerin ruhbanlık formasyonunu 
aldığı başlıca mekânlar olmuştur. Raporda belirtilen “ülkelerinin gerçek 
havarileri hâline gelecek” ruhban sınıfı tam da bu eğitim ortamlarında yetişmiş, 
Musul ve Siirt’teki Katolik kurumların yerli kadroları bu okullardan çıkan 
papazlarla şekillenmiştir. 1912’de iki Keldani papazının İstanbul’daki yaklaşık 

 
152 1884 tarihli belgede çizilen misyoner eğitim ideolojisi, İstanbul’daki Katolik okullarının 
Keldani cemaati için taşıdığı tarihsel ve kurumsal anlamın çerçevesini kurmakta; bu kurumların 
yalnızca dinî değil, aynı zamanda sosyo-kültürel ve politik bir dönüşümün taşıyıcısı olduğunu 
göstermektedir. Œuvre d'Orient (France). Auteur du texte. Oeuvre des écoles d'Orient: bulletin 
périodique... No.141, Mart 1884, s. 226-227. 



67  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

on yıllık eğitimden sonra Musul’a dönüşlerini bildirir Sebilürreşad kaydı, 1884 
modelinin pratikte nasıl işlediğine dair çarpıcı bir örnek teşkil eder153. 

İstanbul’daki Latin tarikatlarının eğitim merkezli misyon anlayışı, 
Keldani öğrencilerin kimlik formasyonunu köklü biçimde dönüştürmüştür. 
1884 metninde “Doğu’nun selâmeti yalnızca buradan doğacaktır.” ifadesiyle 
dile getirilen strateji, Keldani topluluğunun Roma’ya doktrin, kültür ve disiplin 
bakımından entegrasyonunu hedeflemekteydi. İstanbul’daki Katolik 
okullarında verilen Batılı eğitim disiplini, Fransız kültürü, Latin teolojik 
yorumu ve “evrensel Katoliklik” bilinci, Keldani kimliğini Doğu ritüel 
geleneğinin ötesinde, Roma ile bütünleşmiş bir Katolik aidiyet zemini üzerinde 
yeniden tanımlamıştır. 

Üçüncü olarak, Apostolik Okul modelinin İstanbul’da uygulanması 
Keldani cemaatinin yalnızca dinî değil aynı zamanda toplumsal yapısını da 
dönüştürmüştür. Bu okullar, Keldani gençlere sosyal mobilite, dil becerisi, 
bürokratik entegrasyon ve modern meslek alanlarına giriş imkânı sunmuş; 
Mekteb-i Sultani154, Darülhayr Mektebi155 ve diğer misyoner eğitim 
kurumlarından yetişen Keldani öğrenciler, Osmanlı bürokrasisinde ve ticari 
yapılarda aktif roller üstlenmiştir. Böylece Keldani cemaatinin İstanbul’da 
kurumsallaşması güçlenmiş ve modern şehirli bir elit sınıfı ortaya çıkmıştır. 

Son olarak, İstanbul’un diplomatik ve misyoner merkez olma özelliği, 
Keldani-Latin ilişkilerinde karşılıklı bağımlılık üreten güçlü bir ağ 
oluşturmuştur. Papalık temsilciliğinin, Fransız diplomatik nüfuzunun ve Latin 
tarikatlarının ana üslerinin İstanbul’da bulunması, şehri hem misyonerler hem 
de Keldani cemaati için stratejik bir alan hâline getirmiştir. Doğu 
vilayetlerinden gelen Keldani öğrencilerin burada toplanması, İstanbul’u Latin 
misyonlarının Doğu eğitim politikalarının laboratuvarı, Keldaniler için ise 
modern kimlik ve kurumsallaşma merkezi kılmıştır. 

 
153  Seyyid Muhammed Tâlib, “Hind Yolunda,” Sebilürreşâd, c. 8, sayı 204, s. 424 (08 Mart 1912 
– 29 Ağustos 1912), Sırâtımüstakîm – Sebilürreşâd Külliyâtı, Cilt 8: Sayı 183–208, haz. İskender 
Türe; proje yürütücüsü M. Ertuğrul Düzdağ, Bağcılar Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul, 
Aralık 2016, s. 424. 
154 Mekteb-i Sultani’den mezun olan Keldanilere örnek verecek olursak: Fethullah Efendi, 1875 
yılında Diyarbakır’da doğmuştur. Mekteb-i Sultani’de öğrenimini tamamlamış, Türkçe başta 
olmak üzere Arapça ve Fransızca bilmekteydi. Buradan mezun olduktan sonra 400 kuruş maaş 
ile Mekteb-i Sultani hikmet (felsefe) ve kimya dersleri muallim muavinliğine tayin edilmiştir. 
BOA, DH.SAİDd. 106/325 (29 Zilhicce 1291-6 Şubat 1875). 
155 Darülhayr Mektebi’nden mezun olan Keldanilere örnek verecek olursak: Hanna Habib Efendi, 
1890 yılında Siirt’te doğmuştur. Eğitim hayatına Siirt’te başlamış buradaki tahsili bittikten sonra 
İstanbul’a gelerek Darülhayr Mektebi'nde eğitimine 6 ay kadar devam etmiştir. Türkçe, Arapça, 
Fransızca ve Süryani lisanlarıyla okuyup yazabilmekteydi. 1910 yılında 300 kuruş maaşla Bitlis 
Ziraat Bankası Şubesi İkrazat Mukayyitliği görevinde bulunmuştur. BOA DH.SAİDd. 177/383 
(29 Zilhicce 1307-16 Ağustos 1890). 



68  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Bu nedenle 1884 Apostolik Okullar modeli, İstanbul’daki Katolik eğitim 
kurumlarının Keldani cemaat açısından yalnızca pedagojik bir işleve sahip 
olmadığını açık biçimde göstermektedir. Söz konusu kurumlar, Keldani 
ruhbanının yetiştiği temel merkezler olarak işlev görmekle kalmamış; Latin-
Katolik formasyonun etkisi altında Keldani kimliğinin yeniden şekillendiği 
mekânlar hâline gelmiştir. Aynı zamanda bu eğitim yapıları, Keldani cemaatinin 
Osmanlı modernleşme sürecine eklemlendiği önemli bir toplumsal zemin 
oluşturmuş ve Latin tarikatlarının Doğu Hristiyanlığına yönelik politikalarının 
uygulanmasında stratejik bir üs niteliği kazanmıştır. 

4.4.1. Saint-Louis Semineri ve Keldaniler 

Pera’daki Kapuçinlere bağlı Saint-Louis Büyük ve Küçük Seminerleri, 
Müdür R. P. Marcel’in 3 Mart 1892 tarihli mektubunda açıkça görüldüğü üzere, 
yalnızca İstanbul’un değil tüm Osmanlı topraklarındaki Katolik cemaatler için 
Saint-Louis Semineri yeni bir “merkezî ruhban eğitim kurumu” işlevi 
görmüştür. Marcel’in özellikle “İstanbul’da hiç büyük seminer olmamıştı ve 
birden bu kadar çok cübbeyi bir arada görmek şaşkınlık uyandırdı.” ifadeleri, 
bu kurumun başkentte yarattığı görsel ve toplumsal etkiyi çarpıcı biçimde 
ortaya koymaktadır. Nitekim Seminerli gençlerin kıyafetleri, Fransız seminer 
geleneğine uygun uzun siyah cübbeler, beyaz kol ve yaka çizgileri ve zaman 
zaman küçük klerik (ruhban) şapkaları, İstanbul sokaklarında daha önce 
görülmemiş bir Katolik topluluğu görüntüsü yaratmıştır. Özellikle grup hâlinde 
düzenlenen gezintiler sırasında, Pera yamaçlarından Galata’ya doğru ağır 
ritimle ilerleyen genç ruhban adaylarının görüntüsü hem Katolik varlığının 
görünürlüğünü artırmış hem de şehir halkında merak uyandıran yeni bir 
kamusal sahne oluşturmuştur. Marcel’in aktardığı üzere, seminer öğrencileri 
İstanbul’un dar sokaklarında yürürken esnaf ve mahalle sakinleri kimi zaman 
hayretle, kimi zaman da sempatiyle bu “Fransa’dan gelmiş gibi görünen 
Katolik öğrencileri” takip etmişlerdir. 

Genç ruhbanların (kleriklerin) Ayasofya’nın çevresinde veya Bab-ı Ali 
civarında yürüdükleri anlarda kıyafetlerinin yarattığı görsel etki daha da 
belirginleşmekteydi. Uzun cübbelerin rüzgârda dalgalanışı, Katolikliğin 
İstanbul’da kurumsal bir güç olarak görünmeye başladığının sembolik bir ilanı 
niteliği taşımaktaydı. Marcel’in ifadesiyle, Türk halkı bu sahne karşısında 
“meraklı, ama müsamahalı” bir tutum takınmış; genç ruhbanların Ayasofya’nın 
önünde saygıyla duraksaması, eski sarayın avlusunda dolaşması veya vapur 
iskelelerinde beklemesi, şehir gündelik hayatının kısa süre içinde olağan bir 
parçası hâline gelmiştir. 

Bu görsel ve sembolik etki, imparatorluğun doğu bölgelerinden gelen 
Keldani gençleri açısından özel bir anlam taşımıştır. Dağlık köylerden gelen bu 
gençler için, seminer cüppesi içinde İstanbul sokaklarında görünür olabilmek 
yalnızca bireysel bir dönüşüm değil, tüm cemaat adına yeni bir toplumsal temsil 



69  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

biçiminin doğuşu anlamına gelmekteydi. Aşiret toplumundan gelen bir Keldani 
gencinin modern bir Katolik seminere ait kurumsal bir cüppesiyle kent 
mekânında özgüvenle yürüyebilmesi, Keldani cemaatinin Osmanlı başkentinde 
kazanmaya başladığı yeni konumun somut bir göstergesiydi. 

Marcel’in mektubundaki anlatılar, bu gençlerin İstanbul’un kozmopolit 
ortamında hızla tanınır hâle geldiğini göstermektedir. Eski sarayda 
gezebilmeleri, Ayasofya’yı ziyaret edebilmeleri, Boğaziçi vapurlarında diğer 
halkla yan yana yolculuk etmeleri, hatta Kadıköy kıyılarında dinlenmeleri, 
Katolikliğin şehir yaşamındaki fark edilirliğini artırmış; Keldani kimliğinin 
yalnızca Doğu’nun dağlık vadilerine ait bir kimlik olmadığını, başkentte de 
kamusal bir varlık kazandığını ortaya koymuştur. 

Bahsi geçen koşullarda Saint-Louis Semineri, Keldani gençler için 
yalnızca bir okul değil, aynı zamanda bir “formasyon laboratuvarı” niteliği 
kazanmıştır. Seminerin iki kademeli yapısı, ilahiyat, felsefe ve kilise hukuku 
dersleri ile Fransız Katolik geleneğine uygun ritüel disiplini, uzak vilayetlerden 
gelen öğrencilerin kendi memleketlerinde ulaşamayacakları bir eğitim düzeyi 
sunmaktaydı. Marcel’in mektubunda geçen “on bir piskoposluktan öğrenciyle 
beslenme” ifadesi, seminerin Keldaniler de dâhil olmak üzere bütün Doğu 
Katolikleri için merkezî bir formasyon alanı hâline geldiğini göstermektedir. 

Bu bağlamda İstanbul, Keldani gençler için Papalık dünyasına açılan bir 
kapı ve Osmanlı’nın bürokratik ve kültürel merkezine doğrudan temas sağlayan 
bir mekân niteliği kazanmıştır. Keldanilerin bu fark edilirliği, cemaatin aşiret 
toplumundan şehirli bir Katolik topluluğa dönüşümünün erken safhalarını 
oluşturmaktaydı. Modern bir Katolik entelijansiyaya geçişin sembolik adımları, 
bu siyah cübbelerin İstanbul sokaklarında bıraktığı izlerle görünür hâle 
gelmiştir. Marcel’in 1892 tarihli mektubu, Saint-Louis Semineri’nin kurumsal 
yapısını, Keldani cemaatinin İstanbul’da kazandığı yeni kamusal görünürlüğü 
ve modernleşme sürecini canlı bir şekilde yansıtmaktadır. Bu belge, Keldaniler 
için İstanbul’un neden tek gerçek eğitim ve formasyon kapısı hâline geldiğini 
anlamak bakımından eşsiz bir tanıklıktır156.  

4.4.2. Saint-Louis de Péra Mektubu ve Keldani Cemaati 
Açısından Önemi 

25 Nisan 1908 tarihli ve Kapusen Misyonu’nun önde gelen isimlerinden 
Rahip Bruno tarafından kaleme alınan mektup, İstanbul Pera’daki Saint-Louis 
Doğu Ruhban Okulu’nun işleyişine, öğrenci yapısına ve mali koşullarına ilişkin 
ayrıntılı bilgiler sunmasının yanı sıra, Keldani cemaatinin bu kurum içindeki 
konumunu ve deneyimini yansıtması bakımından da özel bir önem 
taşımaktadır. Mektupta Ermeni, Bulgar ve Süryani öğrencilerle birlikte Keldani 
gençlerin eğitsel ve kurumsal çerçevede nasıl yer aldıkları açık biçimde ortaya 

 
156 Œuvre d'Orient, bulletin périodique…, No. 190, Mayıs 1892, s. 270-271. 



70  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

konulmaktadır. Bu durum, XX. yüzyıl başında İstanbul’un Keldani ruhban 
eğitimi açısından üstlendiği merkezi rolü somut veriler üzerinden izlemeye 
imkân vermektedir. Bu yönüyle belge, Saint-Louis de Péra’nın yalnızca bir 
ruhban okulu değil, aynı zamanda Keldani cemaatinin kamusal fark edilirliği 
ve modern eğitimle temasını şekillendiren önemli bir mekân olduğunu 
göstermektedir. 

Mektupta dikkat çeken noktalardan biri, okulun mali 
yükümlülüklerinden ziyade yatılı ruhban adaylarına yönelik yoğun talebin bir 
sorun olarak öne çıkarılmasıdır. Bruno’nun ifade ettiği üzere, gündüzlü öğrenci 
sayısı sınırlı olup belirli bir aile grubuna hitap ederken, asıl mesele Doğu 
Ruhban Yurdu’na yapılacak başvurular arasından kaç adayın geri çevrilmek 
zorunda kalınacağıdır. Bu durum, Doğu kiliselerinin piskoposlarının ruhban 
adaylarını özellikle bu kuruma göndermeyi tercih ettiğini, Saint-Louis’in 
formasyon kalitesi bakımından bölgesel bir merkeze dönüştüğünü ve Keldani 
topluluğunun da içinde yer aldığı Doğu Katolik grupları için İstanbul’un 
yalnızca Osmanlı başkenti değil, Roma’ya bağlı bir ruhban yetiştirme üssü 
hâline geldiğini göstermektedir. Bruno’nun belirttiğine göre farklı Doğu ayin 
gelenekleri mensubu piskoposlar, mezun ettikleri genç rahiplerin 
niteliklerinden duydukları memnuniyeti düzenli olarak bildirmektedir. Bu 
durum Latin eğitim modelinin Doğu kiliseleri nezdindeki itibarına işaret 
etmektedir157. 

Mektup ayrıca 1907 yılında Saint-Louis’ten geçen Mezopotamya Havarî 
Delegesi’nin tanıklığına da yer vermektedir. Delegasyon, pastoral ziyaretler 
sırasında Saint-Louis mezunlarını dindarlıkları, vakarları ve gayretleriyle 
tanıdığını ifade etmektedir. Bu tanıklık, Musul ve Diyarbekir gibi bölgelerde 
görev yapan Keldani ruhbanlarının İstanbul’da edindikleri formasyon 
sayesinde yerel Katolik topluluklarda yenilenmenin katalizörleri olduğunu 
göstermektedir. Bu durum, XIX. yüzyıl sonu Katolik eğitim politikalarının 
temel hedefiyle bütünüyle uyumludur. 

1907-1908 yıllarında mezun olan ruhban adaylarının listesi, Keldani 
öğrencilerin bu kurum içindeki yerini açık biçimde ortaya koymaktadır. 
Belirtilen dönemde bir Keldani rahip Musul’a, bir Keldani diyakoz ise 
Diyarbekir’e dönmüştür. Bu iki örnek dahi, Doğu vilayetlerinden gelen Keldani 
gençlerin İstanbul’da yetişerek memleketlerine döndüklerini ve bu bağlamda 
Saint-Louis’in Keldani ruhban üretim zincirinin temel halkalarından birini 
oluşturduğunu göstermektedir. Söz konusu kurumlar Keldaniler için sadece 
dinî eğitim sağlayan yapılar olmayıp aynı zamanda Fransız misyoner ağına 
entegrasyon, Papalık hiyerarşisiyle yakın temas ve Osmanlı başkentinde 
kültürel sermaye edinimine katkı sağlayan platformlardır. 

 
157 Œuvre d'Orient,: bulletin périodique, 1908-07, s. 641–642. 



71  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Küçük ve büyük seminerlerin kontenjanlarının tamamen dolu olduğu 
görülmektedir. Küçük seminerde Ermeniler, Keldaniler, Süryaniler ve bir 
Bulgar öğrencinin yanı sıra İzmir, Atina, Korfu, Syra ve Tinos’tan Latin 
öğrenciler de bulunmaktadır. Bu tablo, İstanbul’un yalnızca yerel bir eğitim 
merkezi olmadığını, Akdeniz ve Mezopotamya gibi geniş coğrafyaları 
kapsayan bölgesel bir Katolik eğitim merkezi olduğunu göstermektedir. Büyük 
seminerde ise on altı öğrenci bulunmakta olup bunlardan Ermeni ve Bulgar 
ayinlerine mensup olanların yakında rahipliğe takdis edileceği, Keldani 
adaylarının ise burada edindikleri formasyonla İstanbul eğitim modeline ne 
ölçüde entegre oldukları anlaşılmaktadır. 

Ayrıca Kapusen misyonunun Osmanlı hükümetinden aldığı tahsisatın 
kesildiği mektupta belirtilmektedir. Bu kesintiler sebebiyle ruhban adaylarının 
kabulü azaltılmak zorunda kalınmıştır. Bu durum Keldani adaylarının kabul 
şansının düşmesine, İstanbul’daki ruhban okullarının yerel Katolik cemaatlere 
sunduğu hizmetin daralmasına ve misyoner örgütlerinin, özellikle Œuvre 
d’Orient gibi kurumların mali desteğine daha fazla ihtiyaç duymasına yol 
açmıştır. 

Rahip Bruno, eski öğrencilerin bugün yönettikleri okullarda Saint-
Louis’te aldıkları eğitimi yeni nesillere aktardıklarını da vurgulamaktadır. Bu 
durum İstanbul merkezli formasyonun Musul, Siirt, Diyarbekir ve genel olarak 
Mezopotamya’daki Katolik kurumların modernleşmesinde oynadığı rolü açık 
biçimde yansıtmaktadır. Böylece İstanbul, Keldani Katolik dünyası için 
Roma’ya bağlı bir ara merkez niteliği kazanmıştır. Bu bağlamda İstanbul’daki 
eğitim döngüsü “İstanbul’da eğitim ve formasyon → Mezopotamya’ya dönüş 
→ yerel kurumların modernleşmesi” şeklinde işleyen bir model hâline 
gelmiştir. 

Rahip Bruno’nun 1908 tarihli mektubundan hareketle Keldani cemaati 
açısından İstanbul’un, Keldani ruhbanının yetiştiği ana merkez olduğu 
söylenebilir. Musul ile Diyarbakır’dan’dan gelen gençlerin burada eğitim 
alarak memleketlerine dönmesi, Keldani Kilisesi’nin kurumsal yenilenmesinde 
belirleyici olmuştur. Bununla birlikte Keldani kimliği Latin-Katolik 
formasyonla yeniden şekillenmiş; Fransızca, Latince, Kapusen disiplini ve 
Roma merkezli teolojik eğitim Keldani ruhbanının entelektüel dünyasını 
derinden etkilemiştir. Ayrıca İstanbul, misyoner örgütleri ile Doğu Katolik 
toplulukları arasında stratejik bir bağ kurmuş; Saint-Louis, Keldanileri aynı 
anda Roma’ya, Fransız misyoner ağına ve Osmanlı başkentine bağlayan çok 
katmanlı bir kavşak hâline gelmiştir158.  

1918 sonrasında Doğu ve Güneydoğu Anadolu’daki Hristiyan 
kilise yapılarının fiilen ortadan kalkmasıyla birlikte, Keldani cemaatinin 

 
158 Œuvre d'Orient, bulletin périodique, 1908-07, s. 641-642.  



72  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

tarihsel merkezleri işlevsiz hâle gelmiştir. Bu kurumsal boşluk ortamında 
İstanbul, resmî olarak tanımlanmamış olmakla birlikte, fiilî bir idarî ve 
ruhbanî merkez olarak öne çıkmıştır. Bu dönüşümde, Pera’daki 
Kapuçinlere bağlı Saint-Louis Semineri etrafında şekillenen eğitim ve 
formasyon ağı belirleyici bir rol oynamıştır. Söz konusu seminer, 
yalnızca ruhban yetiştiren bir eğitim kurumu olmanın ötesinde, Keldani 
cemaatinin kurumsal sürekliliğini sağlayan başlıca mekânsal ve örgütsel 
kanallardan biri hâline gelmiştir. 

Saint-Louis Semineri’nin Osmanlı döneminde başlattığı ruhban 
eğitimi pratiği, Cumhuriyet döneminde de eğitim faaliyetlerine devam 
ederek İstanbul’u Keldani cemaati açısından dinî formasyonun fiilen 
sürdürüldüğü tek merkez konumuna taşımıştır. Anadolu’daki tarihsel 
piskoposluk yapılarının büyük ölçüde ortadan kalkmasına rağmen, 
İstanbul merkezli bu eğitim ağı sayesinde Keldani ruhban geleneği 
kurumsal hafızasını muhafaza edebilmiş ve yeniden üretme imkânı 
bulmuştur. Bu süreçte seminer, özellikle Van, Hakkâri ve Mardin 
hattında varlığını sürdüren sınırlı sayıdaki Keldani cemaati için az sayıda 
da olsa ruhban yetiştirmeye devam ederek taşradaki Keldani varlığının 
tamamen kopmasını engelleyen nadir kurumsal temas noktalarından biri 
olmuştur. 

1915 sonrası yaşanan toplumsal dönüşüm ve yeni çizilen uluslararası 
sınırlar, bölgede kalan toplulukları ciddi bir "ruhani lidersizlik" 
tehlikesiyle karşı karşıya bırakırken, seminerin bu dönemdeki en özgün 
işlevi; Keldani, Süryani, Latin ve Ermeni ritlerini tek bir akademik ve 
ruhani çatı altında birleştiren "inter-ritüel" bir merkez olmasıdır. Nitekim 
1950’li yıllarda, Anadolu’daki otorite boşluğunu doldurmak amacıyla 
Keldani Kilisesi için istisnai bir hızla rahip takdis edilmesi bu hayati 
misyonun bir yansımasıdır. Seminer Müdürü Peder Gauthier’nin 1958 
tarihli raporunda ifade ettiği üzere, burada yetişen din adamları, yabancı 
misyonerlerin erişemediği yerel dokuya nüfuz edebilen ve cemaatin 
kolektif hafızasını koruyan "hamurdaki maya" görevini 
üstlenmişlerdir159. 

XX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Saint-Louis Semineri’nin 
etkisi ulusal sınırları aşarak bölgesel bir boyut kazanmıştır. İran’da 

 
159 T. R. Père Gauthier, “A nos Associés. -Constantinople (Istanbul): Lettre du T. R. Père 
Gauthier”, Oeuvre d'Orient, No: 509, Şubat 1958, s. 7-8. 



73  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

yaşanan siyasi dönüşümler ve dinî eğitim üzerindeki kısıtlamalar, İranlı 
Keldani gençlerin İstanbul’u bir eğitim üssü olarak benimsemesine yol 
açmıştır. 1950’li yılların sonuna ait istatistikler, seminer öğrencilerinin 
yaklaşık üçte birinden fazlasını (18 öğrenciden 7’si gibi) İran kökenli 
Keldanilerin oluşturduğunu göstermektedir. Bu akış, Tahran 
Başpiskoposu Monsenyör Cheikho gibi kurumun eski mezunlarının 
yönlendirmeleriyle kurumsallaşmıştır160. 

1966 yılında patrikhane yönetiminin metropolitliğe dönüştürülmesi 
ise, bu fiilî durumun geç ve sınırlı bir idarî tanınması olarak 
değerlendirilmelidir. Her ne kadar bu düzenleme, 1918 sonrasında 
ortadan kalkmış olan Amid Başpiskoposluğu’nun yeniden ihyası 
şeklinde yorumlansa da uygulamada söz konusu yapının Anadolu’da 
değil, Saint-Louis Semineri ve İstanbul merkezli bir idarî çerçeve içinde 
varlık gösterdiği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda İstanbul Keldani 
cemaati, tarihsel olarak tasfiye edilmiş bir kilise coğrafyasının idarî 
ikamesi rolünü, uzun süre boyunca resmî bir statüye sahip olmaksızın 
fiilen üstlenmiştir. Sonuç olarak Saint-Louis, İstanbul’daki bu Katolik 
eğitim ağı aracılığıyla öğrencilere yalnızca ileri düzey teolojik 
formasyon sunmakla kalmamış; Fransızca ve Türkçe gibi dillerin 
öğretimiyle onları modern dünyaya entegre etmiştir. Şehir, bu süreklilik 
içinde yalnızca bir eğitim mekânı değil; Keldani cemaatinin kolektif 
hafızasının, dinî formasyonunun ve kurumsal kimliğinin yeniden 
üretildiği merkezî bir alan hâline gelmiştir. 

4.4.3. Keldani Cemaatinin Eğitim Stratejisi 

Osmanlı Devleti'nin son dönemlerinde, gayrimüslim cemaatlerin 
merkezi eğitim kurumlarına erişim talepleri, modernleşme ve entegrasyon 
süreçlerinin bir parçası hâline gelmiştir. Bu çerçevede, Keldani Patrik 
Vekâleti’nin 1887, 1905, 1909, 1910 ve 1913 yıllarında Maarif Nezareti’ne 
yaptığı başvurular dikkate değerdir. Bu taleplerin temelinde, cemaatin sadık 
millet olarak tanınması, devlete bağlılık arzusu ve çocuklarının devlet 
mekteplerinde yetişerek faydalı bireyler olmaları isteği ön plana çıkmaktadır161.  
Bu konuda Keldani Vekâleti tarafından yapılan ve arşiv belgelerine yansıyan 
başvuruların bazı örnekleri şunlardır: 1887 yılında bir öğrencinin Mekteb-i 
Sultani’ye kabulü için teşekkür edilmiş; 1905 ve 1909’daki başvurular ise 

 
160 Turquie: « Lettre du T. R. Père Gautier », Œuvre d’Orient, Ekim 1955, Paris, s. 98. 
161 BOA, MF.MKT. 96/26 (11 Rebiülahir 1304-7 Ocak 1887); MF.MKT. 1140/53 (11 Ramazan 
1327-26 Eylül 1909); BOA, MF.MKT. 1143/43 (29 Şevval 1327-13 Kasım 1909); BOA, 
MF.MKT. 1160/63 (11 Ramazan 1328-16 Eylül 1910). 



74  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

kontenjan yetersizliği gerekçesiyle geri çevrilmiştir162. Başarısızlık nedeniyle 
kaydı silinen bir öğrencinin okula dönüş talebi, nizamnameye aykırı olduğu 
gerekçesiyle reddedilmiştir163. 1910’da ise iki öğrencinin yeniden kabulü 
istenmiş, ancak bu talep gerekli şartların sağlanması koşuluna bağlanmıştır164. 
1911 yılında 4’ü yatılı ve 3’ü gündüzlü olmak üzere 7 Keldani öğrenci eğitim 
görmektedir. Aynı yıl İstanbul Sultanisi’nde yatılı iki öğrenci eğitim 
görmektedir165. 

Darülhayr Mektebi’ne 10 yoksul öğrencinin kabulü yönündeki talep de 
aynı yıl reddedilmiştir166. Aynı dönemde Diyarbakırlı Yusuf Alak’ın oğlu 
Mansur’un din değiştirmiş olması Patrikhane’yi rahatsız etmiş; ancak şahsın 
basında kendi iradesiyle bu kararı açıkladığı belirtilmiştir. Öte yandan, Siirtli 
İlyas Hanna’nın öğretmenlik başvurusu, cemaat bireylerinin devlet sistemine 
sadece öğrenci değil, öğretmen olarak da entegre olma çabasını 
göstermektedir167.  

Bu çabalar, Mülkiye mezunu Abdulkerim Paşa gibi isimlerin yüksek 
bürokrasiye dâhil olmasıyla somutluk kazanmıştır. 1301 İstanbul Mülkiye 
mezunu olan Abdulkerim Paşa, Van Vali Yardımcılığı ve Zaptiye Nezareti 
Tercümanlığı görevlerinden sonra 1907 ve 1920’de Şûrâ-yı Devlet azalığına 
atanmıştır168. Bu atamalar, eğitimli Keldani bireylerin Osmanlı sistemine 
entegre olabildiğini, ancak kimi zaman sadakatlerine rağmen dışlanabildiklerini 
de göstermektedir. 

Bu gelişmeler, İstanbul’da Keldani erkek cemaatinin eğitim ve kamu 
hizmeti üzerinden şekillendiğini ve bu bireylerin ibadethane taleplerinden 
devlet nezdindeki temsile kadar pek çok alanda etkili olduklarını 
göstermektedir. Bu süreç bireysel çabaların bir sonucu olmasından çok 
cemaatin kurumsal gücünün ve devletle kurduğu ilişkinin bir yansımasıdır. 

Aynı doğrultuda, 31 Ağustos 1856 tarihli bir biyografi, Davud 
Efendi’nin oğlunun İstanbul’da eğitim aldıktan sonra Osmanlı’nın birçok 
vilayetinde görev yaparak Keldani cemaatinin taşrada da temsiline katkı 
sağladığını gösterir169. Aynı şekilde, Siirt doğumlu Hanna Habib Efendi de 
İstanbul’da eğitim görmüş, çok dilli kültürel sermayesiyle Bitlis Ziraat 

 
162 BOA, MF.MKT. 879/20 (2 Receb 1323-2 Eylül 1905). 
163 BOA, MF.MKT. 1143/43 (29 Şevval 1327-13 Kasım 1909). 
164 BOA, MF.MKT. 1160/63 (11 Ramazan 1328-16 Eylül 1910). 
165 Ahmet Vurgun ve Eren Akdeniz, “II. Meşrutiyet Döneminin İlk Maarif İstatistiğinde 
İstanbul’daki Okullarda Öğrenim Gören Gayrimüslim ve Yabancı Uyruklu Öğrenciler,” 
Araştırma ve Deneyim Dergisi (ADEDER), 4, no. 2 (Aralık 2019): s. 57-60. 
166 BOA, MF.MKT. 1100/39 (21 Muharrem 1327-12 Şubat 1909). 
167 BOA, MF.MKT. 1159/74 (27 Şaban 1328-3 Eylül 1910). 
168 BOA, Y..PRK.BŞK. 76/111; BOA, ŞD. 3198/88 (23 Şevval 1338-10 Temmuz 1920). 
169 BOA, DH.SAİDd... 82/475 (29 Zilhicce 1272-31 Ağustos 1856). 



75  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Bankası’nda görev almıştır170. Bu bireyler devlet kademelerinde yer alarak ve 
İstanbul’da kalıcılaşarak cemaatin kurumsal yapısını güçlendirmiştir. 

Sonuç olarak, İstanbul’da eğitim gören Keldani bireylerin merkezî 
devletle bütünleşmeleri ve cemaatin Osmanlı içindeki temsili açısından 
belirleyici roller üstlendikleri görülmektedir. Bu süreç, İstanbul’un Keldani 
Katolik cemaati için yalnızca bir ibadet ve eğitim merkezi değil; aynı zamanda 
sosyal yükseliş, siyasal temsil ve bürokratik entegrasyonun odağı hâline 
geldiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

1. Fransızcanın Eğitim Dili Olması 

Galatasaray Sultanisi, Fransız eğitim modeli esas alınarak düzenlenmiş 
olup öğretim dili ağırlıklı olarak Fransızcaydı. Bu durum, Keldani gençler 
açısından önemli bir imkân alanı oluşturuyordu. Zira Fransızca, Batı dünyasıyla 
kültürel ve diplomatik ilişkiler kurmanın bir aracı olmasının yanı sıra 
İstanbul’daki Katolik misyoner çevreleriyle uyum sağlama ve Papalık 
temsilciliğiyle doğrudan iletişim kurma olanağı sunmaktaydı. Bununla birlikte, 
Düyûn-ı Umûmiye gibi yabancıların istihdam edildiği yarı uluslararası 
kurumlarda, yabancı dile sahip olmanın, özellikle de XIX. yüzyılın hâkim dili 
konumundaki Fransızca, bireylere mesleki ve idarî açıdan belirgin avantajlar 
sağladığı söylenebilir.  

2. Osmanlı Bürokrasisine Katılım İmkânı 

Sultanilerden mezun olan öğrenciler, İdadi ve Mülkiye gibi yüksek 
dereceli eğitim kurumlarına geçişte avantaj elde ediyordu. Böylece Keldani 
gençler devlet memuriyetine ve bürokratik kariyer basamaklarına erişim şansı 
buluyordu. Bu durum cemaatin Osmanlı merkezi yönetimi nezdinde temsil 
gücünü artırıyordu. 1898 yılında Mülkiye Mektebi’nden mezun olan 24 
öğrenciden birisi de Habib Necip isimli bir Keldani’dir171. 

3. Kültürel ve Kurumsal Uyum 
Galatasaray Sultanisi’nin eğitim sistemi, Katolik kimliğiyle öne çıkan 

Keldani öğrencilerin Osmanlı modernleşme vizyonuna uyum sağlamasına 
katkıda bulunuyordu. Fransız misyoner okullarında (Saint Benoît, Saint-Louis 
gibi) yetişen öğrencilerle Galatasaray Sultanisi’nde okuyan gençler hem Batı 
tarzı disiplin hem de Osmanlı bürokrasisinin işleyişine dair beceriler 
kazanıyordu172.  

 
170 BOA, DH.SAİDd... 177/383 (29 Zilhicce 1307-16 Ağustos 1890). 
171 Abdulhamit Kırmızı, “Mekteb-i Mülkiye ve Din: Müfredat, Muallim, Talebe,” Academia.edu, 
erişim tarihi: 27 Aralık 2025, s. 34. 
172 BOA, ŞD.2401/20 (20 Rebiülevvel 1290-18 Mayıs 1873); Joseph Tfinkdji’ye göre, bu 
kurumlarda eğitim alan Keldani gençler, İstanbul’dan yalnızca akademik bilgiyle değil, aynı 



76  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

SONUÇ 
1892-1918 yılları arasını kapsayan bu belgeler dizisi, İstanbul’daki 

Keldani Katolik cemaatinin uzun soluklu kilise edinme sürecini, yalnızca bir 
ibadethane arayışının ötesinde, bir kimlik ve kurumsallaşma mücadelesi olarak 
gözler önüne sermektedir. Sürecin başlangıcında, Papa'nın İstanbul'daki 
temsilcisi Monsenyör Taci’nin kilise inşasına karşı takındığı mesafeli ve retkâr 
tutum, Roma’nın Keldani Kilisesi’ne yalnızca ruhani değil, kurumsal anlamda 
da sınırlı özerklik tanıma politikasıyla doğrudan bağlantılıdır. Bu tavır, Keldani 
cemaatin yerel ihtiyaçlarına kayıtsız kalındığını ve Latin merkezli birlik 
siyasetinin Doğu Katolik yapıları baskıladığını göstermektedir. 

Öte yandan, Osmanlı Devleti’nin konuya yaklaşımı, Roma’nınkinden 
farklı bir çizgide şekillenmiştir. Osmanlı makamları, 1898’den itibaren gelen 
arsa ve bina tahsisi taleplerini doğrudan reddetmemiş, ancak bürokratik 
süreçlere bağlayarak detaylı nüfus ve yerleşim tahkikatı talep etmiştir. Bu 
yaklaşım, Osmanlı’nın gayrimüslim cemaatleri tanıma ve düzenleme 
politikalarının bir uzantısı olarak, cemaatin meşruiyetini “sayısal varlık” ve 
“sadakat” temelli bir değerlendirmeye tabi tutmuştur. 

1901 yılında yapılan demografik tespitler, İstanbul’daki Keldani 
nüfusunun sosyoekonomik durumunun zayıf olduğunu, farklı semtlerde 
dağınık biçimde yaşadıklarını ve başka Katolik kiliselerine yönelmek zorunda 
kaldıklarını ortaya koymuştur. Bu yönelim, cemaatin yalnızca ibadet düzenini 
değil, aynı zamanda millî-dinî kimliğini tehdit eden bir çözülme sürecine işaret 
etmektedir. Musul’daki Keldani Patriği Emanuel Thomas Efendi’nin 1901–
1902 tarihli uyarısı, bu çözülmenin önüne geçilmesi için İstanbul’da müstakil 
bir Keldani kilisesi inşa edilmesinin zaruri olduğunu vurgulamış; aksi hâlde 
cemaatin "efrençleşeceği" veya "ermenileşeceği" endişesini dile getirmiştir. 

1905 tarihli belgede, Patrik Vekili Yosef Garib Efendi’nin resmi olarak 
kilisede ve patrikhanede ayin yapacağını bildirmesi, cemaatin artık fiilî olarak 
ibadet düzeni oluşturduğunu göstermektedir. Bu, cemaatin kendi çabalarıyla 
oluşturduğu bir geçici kurumsallaşma örneğidir ve devletin bu faaliyete 
müdahale etmeyerek denetimli müsamaha gösterdiğini ortaya koymaktadır. 

1918’de, I. Dünya Savaşı’nın son yılında geçici bir hanenin ibadethane 
olarak kullanımına izin verilmesiyle birlikte, Keldani cemaati nihayet bir 
mekâna kavuşmuş; ancak bu mekân resmî ve kalıcı bir kilise statüsünde 
olmamıştır. Bu geçici tahsis, bir yandan devletin çok zor koşullarda dahi azınlık 
taleplerine kayıtsız kalmadığını gösterirken, diğer yandan Keldani cemaatin 
İstanbul’daki kilise talebinin hâlâ nihai çözüme kavuşmadığını göstermektedir. 

 
zamanda oma Kilisesi'ne/Vatikan'a sarsılmaz bir bağlılık bilinciyle donanmış olarak 
memleketlerine geri dönmekteydi. Tfinkdji, L'Eglise chaldéenne catholique, s. 479-480. 



77  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Sonuç olarak, bu dönem boyunca Keldani cemaatinin İstanbul’daki 
ibadet mekânı talebi; Roma’nın merkezîleşmeci ve sınırlayıcı Katolik 
politikası, Osmanlı’nın nüfus ve sadakat temelli denetimi ve cemaatin kimliğini 
koruma arzusu arasında sıkışıp kalmıştır. Yine de bu belgeler, Keldani Katolik 
cemaatinin modernleşen başkentte kurumsal, mekânsal ve dinsel 
görünürlüğünü muhafaza etme mücadelesinin tarihsel tanıklığını sunmaktadır. 
Her belge, bu azınlık cemaatin kimliğini koruma, aidiyetini yeniden tanımlama 
ve Osmanlı sistemine entegre olma çabalarının parçalarını bir araya getirerek, 
İstanbul’daki Keldani varlığının arka planını anlamamıza katkı sağlamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

PREFACE 

This study examines the survival processes of the Chaldeans, one of the 
ancient peoples of Mesopotamia, within the political and social epicenter of the 
Ottoman Empire—Istanbul—through the lenses of identity construction, the 
social production of space, and the institutional role of education. Focusing on 
the Chaldeans of Istanbul, this research aims not only to trace a historical 
minority group but also to analyze, from a historical sociology perspective, the 
new social mechanisms and power relations that emerged during the transition 
from an imperial society to a nation-state form. 

The fact that academic studies on Chaldeans in Turkey are extremely 
limited in number has led to their historical experience being marginalized or 
read through indirect sources for a long duration. In this context, this study 
treats the phenomenon of "minority" not as a fixed and immutable identity 
category, but as a historical process continually reproduced within political, 
religious, and spatial contexts. Istanbul is evaluated not merely as a background 
to this process, but as an active social space where Chaldean identity was 
redefined, negotiated, and institutionalized. 

The reorganization of an ancient community in the imperial capital, the 
multi-layered relationships established with Latin Catholic institutions, and the 
practices of daily life shaped around the axes of churches, schools, and 
neighborhoods provide significant data for understanding the strategies of 
gaining visibility and generating legitimacy within the Chaldean society. In this 
regard, the study aims to demonstrate that minority communities in late 
Ottoman Istanbul were shaped not only by their relations with the state but also 
through the interactions they developed with other religious and ethnic groups. 

The Ottoman archival documents, Catholic newspapers, and journals that 
constitute the primary sources of this research show that the relationship 
between the Chaldean community and the Latin world possessed a spatial and 
institutional dimension beyond the purely religious. these documents allow us 
to treat churches not as passive places of worship, but as dynamic spaces where 
identity was produced, boundaries were drawn, and social belonging was 
institutionalized. 

The preparation of this work is built upon an interdisciplinary approach 
that integrates extensive archival research with the literatures of history, 
sociology, and urban studies. The institutional structural analyses addressed in 
our previous works have been re-evaluated in this book alongside the process 
of social formation specific to Istanbul, addressed with greater depth through 
historical continuities and breaking points. 



79  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Given the scarcity of studies on Chaldeans, it is inevitable that this 
research contains certain limitations and points open to debate. Nevertheless, 
this work serves as a precursor and a conceptual nucleus for more 
comprehensive research to be conducted on the Chaldean community in the 
future. 

This work aims to provide a modest but lasting contribution to the multi-
layered social history of Istanbul and to Chaldean studies from the perspective 
of historical sociology, while also aiming to render visible the story of a 
community's existence as shaped in the imperial capital. During the preparation 
of the study, AI-based tools were utilized as auxiliary technical instruments for 
grammar, spelling, and formal arrangements; however, the content, 
interpretation, and academic evaluation remain entirely the responsibility of the 
author. This study is the product of a research process spanning a long period 
and has been prepared to serve as a source for further studies in this field. 

 

Murat Gökhan Dalyan 

Muhammet Nuri Tunç 

Özgür Erbulut 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The Hıstorıcal And Phılologıcal Transformatıon Of The 
Chaldean Identıty 

The origin and semantic field of the concept "Chaldean" present a multi-
layered structure from both philological and historical perspectives. The lack 
of a definitive consensus in the literature regarding the origin of the term is 
directly related to the fact that the Chaldeans possess an exceptionally ancient 
historical background and have assumed different functions and identities 
across various periods. In this context, the term "Chaldean" should not be 
treated as a one-dimensional ethnic or merely religious identity category, but 
rather as a dynamic concept whose meaning has transformed, been redefined, 
and gained different layers according to context throughout the historical 
process. 

From an etymological standpoint, the word "Chaldean" appears in 
various forms across different linguistic and textual traditions. While 
orthographic variants such as "Kaldani," "Kildani," or "Geldani" are observed 
in Turkish literature, the concept appears in the Hebrew Torah as "Kasdim" or 
"Kashdim." This usage points to the early representation of Chaldeans in 
ancient Near Eastern literature. Lexically, the word has been associated with 
meanings such as astrologer, soothsayer, oracle, and magician, while also 
serving as a term to define the "people living in Babylon." While some 
researchers argue that the concept means "conquerors" or "invaders," another 
approach maintains that it is derived from the expression "Kes-di," defining the 
community living around a mountain named "Kes." These diverse etymological 
approaches demonstrate that in early periods, the concept was utilized as both 
a geographical and functional descriptor. In the ancient era, the term 
"Chaldean" primarily denoted an ethno-political community. Particularly in the 
context of the Neo-Babylonian period, the Chaldeans were defined as a people 
who ruled in Mesopotamia, within the basins of the Euphrates and Tigris, 
established a kingdom, and distinguished themselves through scientific 
activities. During this period, the Chaldeans gained fame especially for their 
knowledge in the fields of astronomy and astrology; the phrase "Chaldean 
scholars" represented an intellectual class identified with science, calculation, 
and prophecy in the ancient world. Consequently, in the ancient context, the 
concept of Chaldean evokes not only a specific ethno-political community but 
also a scientific and administrative elite. 

With the spread of Christianity in the Mesopotamian geography, a 
distinct transformation occurred in the semantic field of the "Chaldean" 
concept. The ethnic and political connotations of the ancient period weakened 
over time; from the Middle Ages onwards, the concept increasingly began to 
be used in a religious and denominational context. Communities within the East 



81  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Syriac (Nestorian) Christian tradition, in particular, were associated with this 
designation throughout the historical process. The Church of the East, which 
was largely isolated from Europe for hundreds of years, established limited 
contacts with Rome during the first Crusades. Although search for union came 
to the fore during the periods of Catholicos Sabrisho V (1226–1257) and his 
successor Yaballaha III, the resistance of the bishops prevented these attempts 
from yielding permanent results. Following the Council of Union in Florence 
in 1439, the Nestorian Church did not send any representatives to Europe. 
However, the journey of Metropolitan Timothy of Tarsus to Cyprus in 1445 
with the aim of affiliating with Rome indicates that the idea of union was 
gaining strength among the community's base. 

The transformation of the Nestorian Catholicate into a hereditary 
structure within the Bar-Mama family from the mid-15th century onwards led 
to the emergence of a serious opposition within the community. Following the 
death of Shimun VII Denkha, the group opposing the continuation of the Bar-
Mama dynasty took the path of presenting Shimun Sulaqa, the abbot of the 
Rabban Hormizd Monastery in the Upper Tigris basin, to Rome as Catholicos. 
This initiative became the fundamental turning point that prepared the 
institutional birth of the Chaldean Catholic Church affiliated with the Vatican. 

Shimun Sulaqa’s journey to Rome to accept the Catholic faith and his 
proclamation as the Patriarch of Mosul on April 28, 1553, by Pope Julius III 
with the granting of the Pallium, became a significant step symbolizing the 
official establishment of the Chaldean Church. However, this process also 
brought about internal disputes and conflicts. Indeed, after arriving in 
Diyarbekir in 1553, Sulaqa was arrested and killed in 1555. This event has taken 
its place in memories as the first "martyrdom" of the young Chaldean Union. 
Following Sulaqa, the institutional bond with Rome was maintained with the 
election of Abdisho as patriarch; throughout the 16th century, Chaldean 
patriarchs served with Papal approval. However, with the withdrawal of 
Shimun XIII Denkha from the union in the 17th century, the Nestorian tradition 
again assumed an independent line, and a new patriarchate centered in 
Qudshanis emerged. Nevertheless, the idea of union with Rome did not 
disappear entirely. The conversion of Metropolitan Joseph I of Diyarbekir to 
Catholicism in 1672 and his appointment as the head of the Chaldeans with the 
title of "Patriarch of Babylon" in 1681 enabled the Chaldean Church to 
strengthen once again through the Diyarbekir line. The dual patriarchate 
problem that continued throughout the 18th century ended in 1830 when Rome 
established a single "Patriarchate of Babylon." 

In the 19th and early 20th centuries, the institutionalization of the 
Chaldean Church took place in a geography centered in Iraq and Iran. The 



82  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Chaldean Patriarchate attained a unique position in the Eastern Catholic world 
through its network of metropolitanates and bishoprics. During the Ottoman 
Empire era, although the Chaldeans did not officially possess an independent 
millet (nation) status, they gained a distinct demographic and sociological 
presence in the capital as a result of migrations toward Istanbul, particularly 
from Mosul and its surroundings. Nevertheless, the attempts of the Chaldean 
community in Istanbul to construct an independent church and establish 
patriarchal representation at an institutional level remained limited due to both 
Rome’s centralized Catholic policies and the Ottoman bureaucracy's 
supervisory approach and kadimi (ancient/established) tradition. This historical 
and conceptual framework is of decisive importance for contextualizing the 
socio-economic profile of the Chaldean Catholic community examined in and 
around Istanbul during the late Ottoman period. The image of the "scholar" and 
"elite" inherited from the ancient period constitutes the historical background 
of the profiles of educated officials, merchants, and clergy seen within the 
Chaldean population that turned toward the capital at the end of the 19th and 
beginning of the 20th centuries. 

The Chaldean Catholic community, which became settled in the Ottoman 
capital, although possessing a numerically limited population, gained 
remarkable visibility in terms of its relations with the bureaucracy, its 
educational level, and its institutional demands. Conversely, the initiatives of 
the community to build an independent church in Istanbul and represent 
patriarchal authority at a spatial level remained inconclusive for a long time due 
to both Rome's centralizing policies over Eastern Catholic churches and the 
Ottoman administration's supervisory bureaucratic approach toward non-
Muslim communities. In this regard, the Chaldean Catholic presence in Istanbul 
should be evaluated not only as a religious community but also as a small yet 
historically deep-rooted community struggling for institutional representation, 
spatial visibility, and identity preservation in the imperial capital. When the 
patriarchal structure, settlement patterns, and property relations of the Chaldean 
Catholic community are considered together, it becomes clear that this ancient 
identity exhibited a dynamic structure that both adapted to and strove to protect 
its own boundaries within the Ottoman administrative system173 

 

 
173 Kadir Albayrak, Chaldeans and Nestorians [Keldaniler ve Nasturiler], (Konya: Vadi 
Publications, 1st ed., October 1997), pp. 23-29; Joseph Molitor, Chaldeans and the Church of 
the East [Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi], trans. Vedii İlmen, Yaba Publications, Istanbul 
2004, pp. 28-29. 



83  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The Formation of the Catholic Nation and Divergences within 
Eastern Catholic Communities 

In the first half of the 19th century, the administrative and legal 
regulations of the Ottoman State regarding Catholic communities, while 
theoretically aiming for unity and hierarchical integrity, led to practical results 
that deepened debates over authority, representation, and belonging among 
different Catholic groups. In this context, despite the edicts (fermans) granted 
to Catholics in Asia in 1830 and 1834, certain individuals from Aleppo (Syriacs 
and Melkites) obtained a vizierial order in 1840 allowing them to be registered 
in the registry of Latin raya (subjects). This initiative meant the rejection of the 
jurisdictional authority of the new Armenian Catholic Patriarch. This 
development, which did not arise from any serious necessity, caused a visible 
divergence among Catholic communities. During the same period, the Maronite 
Patriarch also succeeded in getting a representative accepted in Istanbul to 
represent him before the Sublime Porte. 

When the Armenian Catholic Patriarch received no results from his 
objections to these irregularities, he announced on behalf of himself and his 
spiritual leaders that he would cease managing the affairs of Catholic 
communities belonging to different rites. During this process, even those in 
favor of separation acted with the expectation that the authority taken from the 
Armenian Patriarch would be increased in favor of the Papacy. While the 
Papacy pursued a goal parallel to France's policy of separating Catholics in Asia 
from the two separatist communities, it tended to evaluate the Catholic groups 
it wanted to remove from the Armenian patriarch's authority together with the 
Ottoman Latins, whom it categorized in its mind as "Latins Rayassi." The 
Papacy's approach was summarized as follows: "It is not just that Latin subjects 
belonging to different nations are mere appendages and tax-paying dependents 
of the Armenians, nor that they do not have leaders chosen from among 
themselves as in the past. Unification produces extraordinary results by 
granting the Armenian patriarch the authority to dispose of the property of 
priests and nuns who die childless; thus, one community prospers at the expense 
of others." This complex situation also posed serious difficulties for the 
Sublime Porte. Indeed, in 1844 and 1845, an agreement was signed between 
the leaders of the Armenian, Chaldean, and Syriac nations, and the Armenian 
Catholic Patriarch was designated as the sole intermediary for the three Eastern 
rites before the central administration. Although these disputes temporarily 
subsided, they indicated the existence of deeper divisions affecting all Christian 



84  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

subjects. These developments reveal that the conciliatory efforts of the Ottoman 
administration must be taken into account174. 

The Status of Chaldeans and the Patriarchal Vicarate under 
Ottoman Administration 

From the reign of Abdülaziz onwards, Chaldeans, along with Eastern-
rite Catholic communities such as Catholic Armenians, Melkites, and Syriac 
Catholics, became an important component of the Catholic mosaic in Istanbul. 
Although the Chaldean population was not as high as that of the Catholic 
Armenians, their representation through a patriarchal vicar transformed them 
from an ordinary minority into a community with institutional recognition. The 
patriarchal vicarate demonstrates that they maintained their ties with the Mosul-
centered patriarchal structure, demanded institutional status before the Ottoman 
State and the Vatican, and refrained from dissolving into the Latin or Armenian 
Catholic communities. Therefore, it can be said that the patriarchal vicarate was 
an institutional intermediary structure that provided representation and an 
independent identity to the Chaldean presence in Istanbul175. 

Prior to 1830, the Chaldean presence in Istanbul presented an individual 
and scattered appearance rather than an institutional community structure. 
During this period, since the Chaldeans possessed neither an independent 
patriarchal organization nor an official community status, their presence in 
Istanbul often dissolved within the Latin Catholic or Armenian Catholic 
communities and became invisible in the public sphere. This situation limited 
the recognition of Chaldean identity at the administrative and representative 
levels and significantly weakened the institutional continuity of the community. 
In the first half of the 19th century, the reform process of the Ottoman State 
regarding non-Muslim subjects brought the redefinition of community 
structures to the fore. In this context, the official recognition of Catholics as a 
separate "millet" (nation) in 1830 created a new administrative framework for 
Eastern Catholic communities, including Maronites, Chaldeans, and Melkites. 
However, this regulation also made the issues of authority, representation, and 
belonging among Eastern Catholic communities more visible. The Ottoman 
administration preferred to establish a centralized and holistic hierarchical 
structure centered in Istanbul for the organization of the Catholic nation; 
accordingly, no independent patriarchate or separate nation organization was 
envisioned for the Chaldeans in Istanbul. Instead, the Chaldean community was 

 
174 Ed. Engelhardt, La Turquie et les Tanzimat: Ou, Histoire des réformes dans l’empire ottoman 
depuis 1826 jusqu’à nos jours, A. Cotillon et Cie, Imprimeurs-Éditeurs, Paris 1882, pp. 56–57. 
175 Ahmet Türkan, Ermenilerin ve Doğu Hıristiyanlarının Sorunları Çerçevesinde Osmanlı-
Papalık İlişkileri [Ottoman-Papal Relations within the Framework of the Problems of Armenians 
and Eastern Christians], Kitabevi, Istanbul 2012, p. 139. 



85  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

administratively considered within the jurisdiction of the Armenian Catholic 
Patriarchate. While this practice reflected the Ottoman State's approach toward 
gathering Catholic subjects under a single administrative roof, it structurally 
limited the Chaldeans' demands for institutional autonomy and 
representation176. 

In the 1840s, administrative status debates among Catholic communities 
made representation problems centered in Istanbul more visible. In this context, 
the registration of some Catholic individuals into the Latin Catholic nation 
registry in 1845 constituted a serious breaking point for Eastern Catholic 
patriarchates. In reaction to this practice, the Chaldean Patriarch Maryakub in 
Mosul and the Aleppo Syriac Catholic Patriarch Bedros submitted a joint 
application to the Sublime Porte on March 27, 1845, objecting to the initiatives 
to include the Chaldean community in Istanbul within the Latin Catholic 
administrative system. In the background of this development lay the 
administrative uncertainty created by the edict (ferman) that allowed Syriac and 
Melkite communities to register as Latin subjects in the 1840s. The 
aforementioned regulation caused a serious lack of coordination in terms of 
representation and authority among Catholic communities and obscured the 
positions of different Eastern Catholic communities before the state. During 
this process, the Maronite Patriarch's success in maintaining an independent 
representative in Istanbul further unsettled the hierarchical balance and 
significantly weakened the central authority of the Armenian Catholic 
Patriarch. However, as signs became clear that the Holy See was preparing to 
gather Eastern Catholic churches under the same administrative status as Latin 
subjects, the Ottoman central administration was prompted to re-establish the 
existing order. The Sublime Porte, concluding that this fragmented structure 
among Catholic communities undermined administrative stability, reached a 
compromise between the Armenian, Chaldean, and Syriac patriarchs, which re-
positioned the Armenian Catholic Patriarch as the sole official representative 
of these three sects before the state177. 

As a result of the legal regulation made by the Ottoman State, there was 
no change in status for the Chaldeans and United Syriacs; both groups 
continued to be attached to the office of the Armenian Catholic Patriarchate 
according to the compromise of October 21, 1844. In the translation provided 
by M. d’Avril based on the copy in the Foreign Affairs Archives regarding this 

 
176 Önder Kaya, İmparatorluktan Cumhuriyete Azınlıklar [Minorities from Empire to Republic], 
Kronik Kitap, Istanbul 2017, pp. 209-210. 
177 Türkan, Osmanlı-Papalık İlişkileri, p. 115; George Young, Corps de Droit Ottoman: Recueil 
des Codes, Lois, Règlements, Ordonnances et Actes les plus importants du Droit Intérieur, et 
d'Études sur le Droit Coutumier de l'Empire Ottoman, vol. II, Clarendon Press, Oxford 1905, pp. 
98-99. 



86  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

compromise, the 2nd article specifically states: "All affairs belonging to the 
Chaldean (or Syriac) nation, who are subjects of the Ottoman Empire, shall be 
conducted through the Armenian Catholic Patriarch in Constantinople." Under 
this provision, in 1876, the United Chaldean Patriarch continued to maintain a 
representative in Istanbul before the Armenian Catholic Patriarchate178. In this 
context, the Chaldean Patriarchal Vicarate of Constantinople (Dersaadet) 
established in 1883 does not mean that the Chaldean community was 
recognized as an independent "millet" before the Ottoman State; on the 
contrary, it continued its existence as a limited representative office endowed 
with spiritual powers within the framework of the Armenian Catholic 
Patriarchate. Nevertheless, the establishment of the vicarate initiated a critical 
period for the Chaldean community in Istanbul in terms of identity and 
representation; the community began to show its presence in the capital not 
only individually but also institutionally. The Chaldean community in Istanbul, 
which operated under the Armenian Catholic Patriarchate for a long time, was 
only able to make its institutional presence in the capital visible through the 
patriarchal vicarate established in the last quarter of the 19th century. The 
institution of the Chaldean Patriarchal Vicarate in Istanbul was founded by 
Elias XII in 1883 to manage the political affairs of the Patriarchate with the 
Sublime Porte. According to Joseph Tfinkdji, the priest in the vicarate office 
also met the spiritual needs of the 300-member Chaldean community living in 
Istanbul179. 

While the establishment of the Chaldean Patriarchal Vicarate was an 
important turning point for the community, it did not create a fundamental 
change in its legal status before the Ottoman administration. This is because the 
framework determining the Chaldeans' relations with the state had been shaped 
during the previous reform period. Indeed, this period was a transitional and 
fragile one, characterized not only by a lack of administrative recognition but 
also by a perception of Chaldean Catholicism more as a faint affiliation in a 
cultural and political context rather than a sectarian identity. However, with the 
official recognition of the patriarchate, this invisibility began to be overcome; 
Chaldeans in Istanbul found the opportunity to redefine themselves as a 
separate community on social, religious, and administrative levels. In contrast, 
during the Ottoman period, their brothers, the Nestorians, lacked the 
opportunity to institutionalize in Istanbul and be represented before the 
government. According to British foreign office documents from 1887, the 
reason Nestorians were deprived of this representation was their lack of 

 
178 A. Ubicini and Jaubert de Courteille, État présent de l’Empire ottoman…, Librairie militaire 
de J. Dumaine, Paris 1876, p. 216. 
179 Joseph Tfinkdji, “L'Eglise chaldéenne catholique Autrefois Et Aujourd'hui”, Annuaire 
Pontifical Catholique, XVIII Année - 1914, Paris 1914, p. 484. 



87  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

education and poverty180. However, one of the most important reasons was that 
a foreign power, which saw them as a politically important stakeholder, did not 
consistently support them. Nevertheless, Nestorians occasionally received 
political support from the British in the early years of the 20th century181. 

Attempts to Establish a Chaldean Catholic Church in Istanbul 
during the Period of Patriarch Audo and the Jurisdictional Tension 
with Rome 

Mar Joseph VI Audo (Yusuf VI Audu) is one of the most influential 
patriarchs at the center of the jurisdiction and authority crises experienced with 
Rome in 19th-century Chaldean Catholic Church history. Born in Alqosh in 
1790, Audo was raised in the traditional East Syriac clerical circles of the 
Chaldean Church, was elected Chaldean Patriarch in 1847, and was officially 
recognized in 1848 with the granting of a patriarchal diploma (berat) by the 
Ottoman State. This official recognition enabled Audo to exercise his 
patriarchal office not only as a spiritual authority but also as a political and 
administrative one within the Ottoman legal order182. 

Audo's patriarchate coincides with a period when the Chaldean Church 
was in union with Rome, but the limits of this union were intensely debated. 
While Patriarch Audo did not explicitly reject the principle of Catholic unity, 
he opposed Rome's direct interventions, particularly regarding the appointment 
of bishops, patriarchal powers, and the preservation of synodal traditions 
unique to Eastern churches. This stance was evaluated by Rome as "autonomist 
tendencies" of the Chaldean Patriarchate and led to an increasingly hardening 
struggle for authority between the patriarchal office and the Papacy183. One of 
the most prominent manifestations of this tension occurred after the Malabar 
issue. Patriarch Audo was summoned to Rome by Pope Pius IX and, after long 
negotiations, was forced to declare his acceptance of Rome's supreme authority. 
This step back in the early 1870s is considered a turning point in the history of 
Eastern Catholic Churches where Roman centralization was institutionally 
fortified. Despite this, Audo's patriarchate was characterized by a process of 
constant negotiation, boundary-setting, and creating operational space rather 
than complete harmony in relations with Rome. In this context, Patriarch 
Audo's journey to Central Europe and Istanbul in the autumn of 1870 shows 

 
180 Great Britain. Foreign Office. 1887. Further Correspondence Respecting Administrative 
Reforms in the Asiatic Provinces of Turkey. FO 424/144. Kew: British National Archive, pp. 3-
4. 
181 Œuvre d'Orient (France). Auteur du texte. Oeuvre des écoles d'Orient: bulletin périodique... 
No. 265, November-December 1904, pp. 354-355. 
182 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of the East, 2000, pp. 347-349. 
183 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 351. 



88  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

that this struggle for authority was conducted not only on a theological plane 
but also through diplomatic and social practices. On September 20, 1870, he 
went to Graz with Shimun to visit the head of the Hungarian bishops and 
returned to Pesth two nights later. On September 26, he set out via the Danube 
River and arrived in Istanbul on September 29. Here, the Patriarch was 
welcomed by resident Chaldean merchants, primarily Abdülmesih Efendi, and 
established contact with a large Chaldean community originating from Mosul, 
Amid, and Sena. These developments reflect the patriarchate's desire to 
establish not only a religious but also a social and economic ground for 
representation in the capital. During this process, Patriarch Audo visited the 
Grand Vizier and the Sultan; he went to the Grand Vizier again with Father 
Luwiz Shoriz during Ramadan Bayram and composed the "Prayer of 
Anointing" (Mesh) on this occasion. The Patriarch's stay in Istanbul from 1870 
until May 11, 1871, indicates that this period was not a temporary visit but, on 
the contrary, a conscious attempt to create an institutional and symbolic 
visibility for the patriarchal office in the Ottoman capital184. 

Within this framework, initiatives to build a Chaldean Catholic church 
in Istanbul during Patriarch Audo's period should be evaluated as a spatial and 
symbolic extension of the power struggle between Rome and the Chaldean 
Patriarchate, beyond an ordinary community need. Indeed, according to 
information in the 1876 journal Die Katholischen Missionen, the initiative to 
build the church was perceived as a clear indication of Patriarch Audo's desire 
to display an institutional stance relatively independent of Papal authority and 
was evaluated by Rome within the scope of "sacrilegious acts." This approach 
reveals that the construction of the church did not stem merely from a need for 
space or worship but was perceived as a serious institutional challenge within 
the framework of Catholic hierarchy and the concept of unity. On the other 
hand, a Chaldean priest close to Patriarch Audo collecting donations in France 
for the church planned to be built in Istanbul on a plot of land allocated to him 
in return for his loyalty to the Patriarch shows that this initiative also possessed 
diplomatic and financial dimensions. The fact that the mentioned priest had 
previously served in the Rabban Hormizd Monastery, had been 
excommunicated for disobedience, and was later released from his vows by 
Patriarch Audo indicates that the initiative had a controversial ground even 
within the Chaldean spiritual hierarchy. This situation reveals that Patriarch 
Audo conducted a patriarchal practice where the boundaries of authority were 

 
184 The chronology of the Chaldean Patriarch’s European trip and return was as follows: “Set out 
from Mosul on September 8, 1869... [The detailed itinerary from the original text including stops 
in Alqosh, Mardin, Aleppo, Iskenderun, Beirut, Rome (Nov 21, 1870), Vienna, Budapest, and 
finally arriving in Constantinople on Sept 29, 1870. Remained in the capital until May 11, 1871, 
before returning to Mosul via Egypt and Aleppo in Dec 1871].” See Molitor, Kildaniler ve Doğu 
Süryani Kilisesi, pp. 88-89. 



89  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

negotiated not only with Rome but occasionally within his own clerical 
circle185. 

With the death of Mar Joseph VI Audo in 1878, these tensions shaped 
during his patriarchate did not end; on the contrary, they created a historical 
basis for the patriarchal crises that would occur from the late 19th to the early 
20th century. Audo's legacy can be summarized as the establishment of the idea 
of autonomy in the institutional memory of the Chaldean Church, the sharper 
definition of authority boundaries in Roman-Eastern Catholic relations, and the 
reopening of debates regarding the position of Eastern Catholic patriarchates 
against the centralized Papal structure. In this respect, Audo should be 
evaluated not just as a patriarch but as one of the most conscious, documented, 
and institutional figures of resistance developed against Roman centralization 
in the history of Eastern Catholic Churches186. 

Rome's Preventive Role in the Institutionalization of the 
Istanbul Chaldean Community 

The Chaldean Catholic community residing in Istanbul was forced to 
perform their worship in Latin churches for a long time because they did not 
have a church building of their own. Serious differences between Chaldean 
ritual practices and Latin worship traditions led to various liturgical and 
practical problems over time. As these difficulties increased, a desire arose to 
build an independent church to meet the spiritual needs of the Chaldean 
community in Istanbul. In this framework, the Chaldean Patriarch's vicar in 
Istanbul made a secret attempt through the Pope's representative in 
Constantinople (Dersaadet) to indirectly learn the Vatican's approach to the 
matter. The Pope's representative gave a definitive rejection to this unofficial 
request, and Rome's stance was clearly stated. The response specified that no 
financial aid should be expected from either the Papacy or the Congregation for 
the Propaganda Fide for the construction of a church for the Chaldean 
community in Istanbul; it reminded them of Rome's insistence that Catholic 
communities living in Ottoman lands who did not have their own churches 
should continue to worship in Latin churches. It was stated that the maintenance 
of this status quo was the fundamental policy of the Papacy; it was also 
emphasized in this meeting that the Ottoman government's positive approach 
and financial aid to the Chaldeans was seen as an attempt to separate Catholic 
communities from Latin churches and was not welcomed by Rome187. 

 
185 Die Katholischen Missionen, 1876, vol. 11, no. 11, p. 225. 
186 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 351. 
187 BOA (Ottoman State Archives), Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893). 



90  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The Papal vicar did not only state in certain terms that Rome would not 
take any steps in this matter but also proposed a "consolation" on a personal 
level. Accordingly, he stated that if the patriarchal vicar wished, 2,000 francs 
could be provided to him personally as aid, and a title worthy of clerical honor 
as well as medals for some community members could be secured. Thus, it was 
revealed that the Papacy's understanding of aid was not institutional or focused 
on places of worship, but limited to symbolic and individual rewards, 
effectively ignoring the Chaldean community's demand for an institutional 
church. Furthermore, the vicar was told that there were no obstacles to attending 
Latin churches; even prayers for the Sultan and the Ottoman government could 
be performed in these churches. The tendency to separate from Latin churches 
was characterized by the Pope's representative as "unintelligible" and an 
unnecessary divergence. This situation, specified in a document dated 1892-
1893 (H. 1310), documents the harsh and explicit rejection given by the Papal 
representative Monsignor Taci to the Chaldean Catholic community's request 
to build a church in Istanbul188. However, the letter is not merely a negative 
response regarding a place of worship; it is a concrete indication of Rome's will 
to maintain absolute control over Eastern Catholic churches and its strategy to 
keep the Chaldean Patriarchate away from autonomist tendencies. One of the 
striking points in the document was that the Chaldean Patriarchal Vicar 
refrained from conveying this request directly to Rome, instead asking the 
Papal representative indirectly through a "humble servant" (dâi-i memlûk). This 
situation showed the degree of hesitant positioning the Chaldean Patriarchate 
held toward the Papacy and the Vatican; avoiding even expressing a 
fundamental desire like the request for a separate church through official 
channels. This approach was not just diplomatic caution; it was a product of 
deep concern over losing the limited financial, symbolic, and political support 
provided by Rome. The Chaldean spiritual leadership preferred to convey its 
demands in implicit forms and through indirect channels, as it anticipated that 
the public visibility gained through a separate church could turn into a loyalty 
crisis before the Vatican189. 

The expressions in the letter written by the Roman Representative Taci 
clearly show that Rome evaluated the Chaldean Church not as an independent 
Eastern Catholic institution but as a ritus orientalis positioned under the 
authority of the Latin Church. This approach is a direct reflection of the general 
policy adopted by the Papal See toward Eastern Catholic communities in the 
19th century. Rome's primary goal was to manage these communities within 
the framework of the doctrine of "central unity" (unitas centralis) by integrating 
them into the Latin normative structure, rather than strengthening their national 

 
188 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893). 
189 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, pp. 331-332. 



91  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

or local identities at an institutional level. For this reason, the idea of an 
independent church or institutional structure belonging to the Chaldeans was 
evaluated by Rome as a deviation that could undermine Catholic unity. Rome's 
explicit statement in the letter that it would not offer any financial or 
institutional support for the project constitutes the practical counterpart of this 
centralizing approach. Similarly, its display of a distant stance toward potential 
support or facilitative initiatives from the Ottoman State toward the Chaldean 
community shows that Rome did not encourage even the institutional ties the 
Chaldean community might develop with the local administration. This stance 
reveals that steps the Chaldean community might take toward 
institutionalization by contacting the Ottoman administration held no strategic 
value for the Vatican. 

In contrast to the conscious rejection of institutional support, Taci's 
proposal of a reward mechanism shaped on the basis of individual loyalty is a 
characteristic element of Rome's management approach toward Eastern 
Catholic communities. The financial aid of 2,000 francs that could be provided 
from the Papal See, the titles that could be given to the clergy, and the medals 
that could be conferred upon community members should be evaluated as part 
of a strategy aiming to encourage individuals directly dependent on the Roman 
hierarchy, rather than community-based institutionalization. This approach 
shows that individual obedience and hierarchical dependence were prioritized 
over collective identity and institutional autonomy. In this framework, Taci's 
letter clearly sets the limits of the Chaldean Patriarchate's position before the 
Vatican. The Chaldean Patriarchate was perceived by Rome not as an 
autonomous Eastern Catholic structure capable of developing its own 
institutional initiatives, but as a spiritual office subject to the Papal hierarchy 
with limited representative powers. Consequently, the document in question 
serves as a fundamental historical source concretely reflecting Rome's 
centralizing and normative management approach toward Eastern Catholic 
Churches in the 19th century190. 

The Chaldean community's request for a church in Istanbul found 
resonance not only spiritually but also at administrative and social levels. The 
Minister of Justice and Sects (Adliye ve Mezâhib Nazırı) reported to the 
government that since the Chaldeans did not have a church, they attended Latin 
churches belonging to Austria, Italy, France, and the Papacy; he stated that this 
situation caused various inconveniences for the state. According to the 
Minister, to eliminate these inconveniences, an area of 2,000–3,000 cubits 
(arşın) from empty lands on the main streets in regions such as Beyoğlu or 

 
190 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri,  pp. 331-332. 



92  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Pangaltı should be secured for the construction of a church for the Chaldean 
community; for this, either the Privy Purse (Hazine-i Hassa) or the Ministry of 
Finance (Maliye Nezareti) needed to be involved. 

Rome's distant and centralizing stance toward Eastern Catholic 
communities was not limited to the Chaldeans; a similar picture was valid for 
the Melkite Catholic Greek community. The spiritual leader named Matran, 
who was in Istanbul as a vicar on behalf of the Melkite Patriarchate, performed 
worship in his residence on Sakızağacı Street in Galata; however, he was 
constantly disturbed and subjected to various pressures by the Latin clergy. In 
the petition (arzuhâl) he submitted to the Grand Vizierate (Sadaret), Matran 
stated that the Melkites initially performed rites in Latin churches and later 
turned to worship in their own homes; he mentioned that this change was not 
welcomed by the Latin clergy and that the pressures arose for this reason, and 
he requested the government to prevent these interventions by Latin priests and 
to issue the necessary warnings. 

As seen in the Chaldean and Melkite examples, although some tolerant 
behaviors came to the fore during the period of Pope Leo XIII, the Vatican's 
centralizing and Latin-norm-based understanding of control over Eastern 
Catholic communities was nourished by deep-rooted habits. Eastern Catholics 
maintained their historical rituals and traditional religious practices alongside 
their Catholic identities. These characteristics, just as with the Armenians, 
constituted their "national elements" in a religious and cultural sense. 
Therefore, for these communities, the construction of a new church was not just 
the allocation of a place of worship; it also meant making the community 
identity visible in the urban space-that is, an identity manifesto. 

The Ottoman State, while being careful during this process, adopted an 
approach in line with its interests. The state supported some demands of the 
Chaldeans and other Catholic communities to ensure the peace of its own 
Catholic subjects and to protect them from the influence of Western powers. In 
this context, while meeting the religious needs of the communities, it also tried 
to bind them directly to the state. Thus, it aimed to narrow the sphere of 
influence that powers such as France, Austria, Italy, and the Papacy had 
established over Catholic subjects; it particularly remained distant from the 
project of gathering Eastern Christians under the umbrella of Catholic unity, 
which had been carried out by the Vatican for nearly half a century. The state 
feared that as a result of this unification project, the unique identities of 
Catholics in the Ottoman Empire could dissolve and foreign influences could 
increase. 



93  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The Vatican's policy toward unifying Eastern Catholics was met with 
concern not only by the Ottomans but also by Catholic countries like France. 
This is because this union project held the potential to weaken French influence 
over local Catholic communities. In this context, a committee consisting of 
Catholic patriarchs in the Ottoman Empire and five cardinals appointed by the 
Papacy met under the chairmanship of the Pope and prepared a decree. In the 
twelve-article Latin declaration published at the end of the meeting, the Papacy 
limited the powers of the spiritual leaders of Catholic communities, decided to 
prevent the interventions of foreign clergy, and emphasized that Catholics in 
the Ottoman Empire should appreciate the religious freedom they possessed. 
At the same time, it was stated that the communities should remain loyally 
attached to the Ottoman State and that this loyalty should be supported by the 
spiritual authority191. 

Within all these contexts, Taci's letter appeared not just as a rejection of 
the Chaldean community's request for a church, but also as a clear document of 
Rome's determination to draw institutional boundaries for Eastern Catholic 
churches. This document showed that the ritual difference recognized for 
Eastern Catholics was never allowed to be tested by structural autonomy. It 
made visible Rome's organized and planned resistance against the Chaldean 
community becoming institutionally visible in Istanbul for the sake of 
maintaining Latin centralization. Thus, it also became clear why the community 
in question appeared in limited and fragmented forms in Ottoman documents 
and why it struggled to institutionalize in the public-religious sphere192. 

The fact that the document was transferred to the Ottoman archives is 
also of particular importance. The Ottoman central administration carefully 
followed not only the demands of its Catholic subjects but also how these 
demands were met by the Vatican and the Papacy's strategic stances regarding 
Eastern churches. This record is a reflection of the state's sensitivity toward 
limiting the influence of foreign powers who had a say over Catholic 
communities and protecting its own subjects directly against the interventions 
of actors like France and the Papacy193. 

This document dated 1892-1893 not only raised the issue of a place of 
worship but also the question of who had a say over Eastern Catholic churches. 
The Chaldean Patriarchate, squeezed between Rome's desire for centralized 
control and the local Chaldean community's demand for institutional visibility, 

 
191 Türkan, Osmanlı-Papalık İlişkileri, p. 331. 
192 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, pp. 331–332. 
193 BOA, Y.PRK.AZN. 6/78 (29 Zilhicce 1310- July 14, 1893); Türkan, Osmanlı-Papalık 
İlişkileri, pp. 331–332. 



94  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

tried to survive within the boundaries drawn by both the Papal authority and 
the Ottoman state structure. This process served as a key example for 
understanding the institutional and identity-based position of Eastern Catholic 
communities in the Ottoman Empire. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

PART I: SPATIAL VISIBILITY, RITUAL 
PRACTICES, AND THE SEARCH FOR A CHURCH 

1.1. The Chaldean Community in Istanbul and Chaldean 
Rites at Sainte-Marie Draperis Church (1893-1912) 

The Chaldean Catholic community living in the capital during the late 
19th and early 20th centuries, as they did not yet possess their own churches in 
Istanbul, performed their regular worship according to the Chaldean rite in 
Latin and other Catholic spaces, particularly at the Sainte-Marie Draperis 
Church in Pera and the Saint-Louis Chapel. Newspaper records spanning from 
1887 to 1912 clearly demonstrate the frequency and visibility of these services, 
as well as the institutional representative power of the community. 

A report published in the Stamboul newspaper in 1887 is one of the 
earliest traces of the Chaldeans' search for official recognition and protection 
before the Ottoman administration. A mass was organized in Pera on the 
occasion of the imperial tughra (monogram) being sent to the Chaldean 
Patriarchate in Mosul. This news of the mass served as a record of both the 
direct relationship of the Chaldean Patriarchate with the Ottoman center and a 
symbolic demonstration of loyalty by the Chaldean community in Istanbul194. 
This rite demonstrated that a "loyalty and prayer" line had been established 
between the Mosul-centered patriarchate and the Istanbul community, while 
also showing that the Ottoman center attributed legitimacy to the Chaldean 
Patriarchate through official symbols (tughra). 

By 1891, the Chaldean Patriarch Pierre Élie attended the Selamlık 
ceremony. The mention of the Chaldean Patriarch alongside diplomatic and 
religious circles in the Selamlık procession showed that the Chaldeans were not 
merely an "Oriental church" but a recognized spiritual authority within the 
Ottoman dhimmi/subject system195. At the same time, this ceremony reflected 
that confessional equality was observed and a protocol balance was established 
within the Vatican-Ottoman-Chaldean triangle. 

In the Stamboul newspaper dated June 7, 1893, under the heading 
"Eucharistic Pilgrimage," while mentioning the services held in Jerusalem, it 

 
194 Stamboul, June 6, 1887, p. 1. 
195 More than 120 people attended the ceremony. These included: the Austro-Hungarian 
Ambassador and First Secretary; the United States Envoy and First Secretary; the Spanish Envoy 
and First Secretary; the Military Attaché of the Italian Embassy; the Chaldean Patriarch Mgr. 
Pierre Élie; the Manager of the Ottoman Bank; the Bulgarian Exarch; the Greek First Secretary, 
and about a hundred tourists recommended by their embassies. Stamboul, June 13, 1891, p. 1. 



96  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

was reported that rites were also performed in the Ethiopian, Slavic, and 
Chaldean rites between 6:00 and 8:00 AM. This early record indicates that the 
Chaldean rite possessed visibility not only in Istanbul but also in the holy 
centers of Ottoman lands196. Systematic and regular records for Istanbul begin 
in 1899. In the December 22, 1899 issue of Stamboul, it was announced that on 
Christmas Eve at 3:00 PM, a solemn mass (messe solennelle) would be 
celebrated according to the Chaldean rite by Father Joseph (Yusuf) Gharib, the 
Vicar General of the Chaldean Patriarch, at Sainte-Marie Draperis Church in 
Pera197. This first regular record documents that at the turn of the 20th century, 
the Istanbul Chaldean community was able to maintain its institutional rites by 
using Catholic spaces in Pera, even without its own church. 

In the November 26, 1898 issue of the same newspaper, a report appeared 
regarding the visit of the Chaldean Bishop of Siirt, Emanuel Thomas, to the 
Armenian Catholic Patriarch Azarian198. This visit showed that the Chaldeans 
were in contact not only with the Ottoman State and the Latin world but also 
with other Eastern Catholic patriarchates; it further demonstrated that 
Chaldean–Armenian Catholic relations were conducted through diplomatic 
courtesy and mutual recognition as much as competition. 

The period of 1901–1905 stands out as a phase where Chaldean rites 
became institutionalized in the capital, with Monsignor Joseph Gharib playing 
a central role. In an announcement dated April 4, 1901, it was reported that a 
solemn mass according to the Chaldean rite would be held at Sainte-Marie 
Draperis at 5:00 PM on Easter Eve, presided over by Mgr. Joseph Gharib, the 
Chaldean priest and Patriarchal Representative/Vicar General199. A record from 
March 29, 1902, noted that a grand mass (messe solennelle) would again be 
celebrated at the same venue at 5:00 PM, presided over by Mgr. Gharib200. In 
an announcement on August 5, 1902, it was stated that upon instructions sent 
by telegram from the Chaldean Patriarch, a solemn mass would be held at 
Sainte-Marie Draperis for the soul of Pope Leo XIII, presided over by Mgr. 
Gharib, followed by a ceremonial absolutio (absolution)201. These records show 
that Gharib served as a symbolic representative not only for the Chaldean 
community but also in terms of relations with Rome. 

 
196 Stamboul, July 7, 1893, pp. 1–2. 
197 Stamboul, December 22, 1899, p. 1. 
198 Stamboul, November 26, 1898, p. 1. 
199 Stamboul, April 4, 1901, p. 1. 
200 Stamboul, March 29, 1902, p. 1. In the September 17 issue of the same newspaper, Chaldean 
Patriarch Emanuel Thomas arrived in Istanbul returning from his European trip... Stamboul, 
September 17, 1902, p. 1. 
201 Stamboul, August 3, 1903 (newspaper year is 1903 but instructions belong to 1902), p. 1. 



97  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

A record from October 5, 1903, further emphasized the visible position 
of Chaldean rites within the Catholic world of Istanbul. Two separate solemn 
masses were held at the Saint-Louis Chapel for the soul of Pope Leo XIII: a 
Latin mass at 8:00 AM and a Chaldean mass at 9:30 AM. In the Chaldean mass, 
a "solemn final absolution" (absoute) was performed by Mgr. Joseph Gharib, 
followed by ancient hymns unique to the Chaldean tradition. Many high-level 
representatives of the Catholic community, Chaldean notables, and Ottoman 
bureaucrats were present at this ceremony202. Thus, the Chaldean ritual gained 
an "official" visibility alongside and equal to the Latin mass. 

Records from 1904–1905 reinforced this institutionalization. An 
announcement on March 18, 1904, stated that Mgr. Gharib would celebrate a 
solemn mass according to the Chaldean rite at Sainte-Marie Draperis on 
Saturday at 5:00 PM203. The Stamboul record from March 17, 1905, is 
particularly noteworthy as it reflects the most institutionalized religious 
representation of the Chaldean community in Istanbul. On the Feast of St. 
Joseph, a grand mass was held at Sainte-Marie Draperis at 9:30 AM according 
to the Chaldean rite. "Clergy from various communities" attended this 
ceremony along with the Chaldean community leader Abdülkerim Pasha and 
community members204. These data reveal that by 1905, the Chaldean 
community had become a stable religious group using the Catholic spaces in 
Pera regularly and visibly. 

The 1908–1909 period constitutes a phase where Chaldean rites came to 
the fore not only at the liturgical level but also in terms of intra-community 
representation and public visibility. Indeed, the Stamboul newspaper of March 
12, 1908, reports that on the eve of Epiphany, Monsignor Joseph Gharib 
organized a ceremonial mass at Sainte-Marie Draperis at 3:00 PM, where the 
tradition of the Magi from the Chaldean lands was remembered with hymns205. 
Similarly, in the December 24, 1908 issue of La Turquie, it was recorded that 
a grand mass was celebrated by Gharib at Sainte-Marie Draperis at 3:00 PM on 
Christmas Eve206. These records show that the Chaldean rite had earned a 
regular and visible place during central feasts like Christmas and Epiphany 
within the capital's Catholic calendar. 

A record from April 14, 1909, documents that the Chaldean community 
possessed a broader social visibility that was not limited to church rites. On the 
occasion of Easter, Patriarchal Vicar Gharib performed a mass according to the 

 
202 Stamboul, August 5, 1903, p. 1. 
203 Stamboul, March 18, 1904, p. 3. 
204 Stamboul, March 17, 1905, p. 2. 
205 Stamboul, March 12, 1908, p. 2. 
206 La Turquie, December 24, 1908, p. 1. 



98  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Chaldean rite on Saturday evening; a reception was held at the Chaldean 
vicarate on Sunday morning, and in the evening, a banquet was organized at 
the home of Deputy Davoud Bey Youssoufani in Nişantaşı. At this banquet, 
Chaldean Patriarchal Vicar Gharib, Cebrail Hindi Efendi, Yusuf Kanan Efendi, 
and other notables raised toasts on behalf of everyone who contributed to the 
Ottoman public welfare207. A record from La Turquie on July 21, 1909, also 
reported that Gharib celebrated a grand mass at Sainte-Marie Draperis on Easter 
Eve208. Thus, Chaldean rites, while maintaining liturgical continuity, were 
intertwined with symbolic gestures emphasizing public order and good 
relations with the state. 

Between 1910 and 1912, it is understood that the masses continued with 
high attendance and that new patriarchal vicars were appointed by the 
patriarchate. A Stamboul record from January 12, 1910, highlighted a ceremony 
held at Sainte-Marie. At this ceremony, the Chaldean Patriarchal Vicar Gharib, 
Armenian clergy, and representatives of various Catholic rites took part 
together209. Thus, the Chaldean ritual became an integral part not only of its 
own community but also of the multi-ritual Catholic structure in Istanbul. A 
record from April 12, 1911, stated that a grand mass in the Chaldean rite would 
be held on Saturday at 5:00 PM as part of the Easter program210. In a Stamboul 
announcement on December 23, 1912, the name of a new Vicar General is 
mentioned for Christmas Eve. According to the news, Monsignor Thomas 
Bajari would celebrate a grand mass according to the Chaldean rite at Sainte-
Marie Draperis Church at 3:30 PM211. This change can be evaluated in the 
context of Patriarchal Vicar Gharib’s aging and the patriarchate's appointment 
of new representatives to ensure the sustainability of the vicarate in Istanbul. 

When all these records from 1893 to 1912 are brought together, it is 
understood that since the Chaldeans did not have their own churches in Istanbul 
during this period, Latin spaces—particularly Sainte-Marie Draperis and partly 
Saint-Louis—became the de facto centers of Chaldean rites. The rites did not 
only hold a worship meaning; they also served as a stage for social 
representation, intra-community solidarity, and declarations of loyalty and 
harmony in relations with the Ottoman state. Ottoman bureaucrats, Armenian, 
Latin, Greek, Franciscan, Jesuit, and Assumptionist clergy, Chaldean notables, 
and the Catholic community of Pera gathered at these masses; thus, the 
Chaldean ritual became a visible element in the Catholic public sphere of 
Istanbul. While Joseph Gharib was the undisputed leader of the community 

 
207 La Turquie, April 14, 1909, p. 4. 
208 La Turquie, July 21, 1909, p. 1. 
209 In another report on the same page... Stamboul, January 12, 1910, p. 1. 
210 Stamboul, April 12, 1911, p. 3. 
211 Stamboul, December 23, 1912, p. 2. 



99  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

between 1900 and 1910, the patriarchal vicarate continued with new names 
from the beginning of the 1910s. Throughout this process, the rites assumed 
liturgical, diplomatic, and solidarity functions; banquets, receptions, and 
messages of loyalty to the Ottoman State were often expressed on the occasion 
of these ceremonies. The systematic use of Latin churches by the Chaldeans 
during a period when they lacked their own church shows that these spaces 
were not merely borrowed places of worship, but the public stage for the 
modernizing and urbanizing identity of the Chaldean community212. 

1.2. Request for a Church and Search for a Location in 
Istanbul (1898–1901) 

One of the most concrete steps in the institutionalization efforts of the 
Chaldean Catholic community in Istanbul is the request for church construction 
recorded in a document dated September 5, 1898. In this document, a petition 
submitted to the Ottoman government by the Chaldean Patriarchate requested 
the construction of a place of worship by allocating a suitable plot or house in 
modernizing districts such as Beyoğlu, Pangaltı, Nişantaşı, and Feriköy213. The 
requested regions are noteworthy in terms of the socio-cultural structure of the 
period, as these districts were neighborhoods where Westernization trends were 
intense, the Catholic and Levantine population was increasing, and they were 
close to the bureaucracy and central educational institutions. 

Following the application, the Ministry of Sects intervened and requested 
a detailed demographic survey to determine the community's population in 
Istanbul, its distribution, and settlement density. In a supplementary document 
dated August 24, 1898, in response to the request of the Patriarchal Vicarate, it 
was stated that an investigation had been launched to identify houses or plots 
belonging to the miri (state) in Beyoğlu and its vicinity, but at the initial stage, 
sufficient information regarding how many Chaldeans lived in the district could 
not be reached214. Thereupon, a new order for investigation was issued, and the 
scope of the research was expanded. 

The details of this process are more clearly revealed in a document dated 
October 10, 1901. According to the official investigation conducted by the 
Prefecture (Şehremaneti), there was a small Chaldean community of 18–20 

 
212 La Turquie, November 17, 1910, p. 2. According to the report in the newspaper, having 
declared their allegiance and loyalty to Sultan Mehmed V and the Constitutional order, the 
Chaldeans petitioned the Pope for his blessing and for financial assistance toward the 
construction of a church, a profound necessity for their community in Istanbul. 
213 BOA (Ottoman State Archives), BEO 1192/89358 (24 Rebiülahir 1316 - September 11, 1898). 
214 BOA, BEO 1185/88869 (12 Rebiülahir 1316 - August 30, 1898). 



100  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

people in the Pangaltı neighborhood, and no suitable public property or house 
for the community existed in this area. In contrast, within the boundaries of the 
sixth municipal district—likely in Harbiye, Şişli, and surrounding areas—a 
denser Chaldean settlement of 185 people in 49 houses was identified. 
Furthermore, the presence of more than 200 Chaldean individuals residing in 
apartments scattered across various districts of the city was noted. It was 
specifically mentioned that a portion of this population came and went every 
year for commercial purposes, thus possessing a seasonal and temporary 
settlement pattern215. 

These data on the Chaldean population can be evaluated from many 
different perspectives. In this context, it shows that the Chaldean community in 
Istanbul was no longer just a temporary minority but had become visible as an 
urban Catholic population. Records indicating that most of the Chaldean 
families living on the Harbiye-Şişli axis were civil servants demonstrate the 
community's effort to integrate into the Ottoman bureaucracy after the Tanzimat 
and its tendency to transform into an urban Catholic bourgeoisie in parallel with 
the Westernization process. Similarly, the fact that the community lived 
scattered in apartments indicates a departure from the classic neighborhood-
based solidarity structure and the adoption of individual urban life forms. 

This situation reveals that the Chaldeans' inability to possess a church in 
Istanbul was not only a religious but also a sociological dilemma. Forced to 
turn to the churches of other Catholic sects because they lacked their own place 
of worship, Chaldeans faced the risk of identity loss, integration with different 
Catholic nations, and becoming invisible in the Ottoman registration system 
over time. Therefore, the request for church construction was aimed not only at 
the need for a place of worship but also at the community's goal of gaining 
visibility in the urban space, fortifying its institutional identity, and 
consolidating younger generations around the Chaldean identity. During this 
process, the certificate (ilmühaber) obtained from the Armenian Catholic 
Patriarchate offers a striking example of solidarity. It shows that an adaptable 
cooperation existed between Catholic sects on political matters to provide 
legitimacy before the Ottoman center. All these bureaucratic and social 
dynamics highlight that the initiative carried out by the Chaldean community 
between 1898 and 1901 regarding the request for a church reflected the detailed 
and strict procedures the Ottoman administration applied to the worship 
demands of minorities, as well as the Chaldeans' effort to institutionalize in the 
capital by establishing balanced relations with both the state and Rome-
centered authorities. Such documents provide a comprehensive background 
reflecting the early phase of the Chaldeans' struggle for visibility as one of the 

 
215 BOA, DH.MKT. 2303/75 (10 Şevval 1317- February 11, 1900). 



101  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

few Catholic communities without a church in Istanbul. In this framework, a 
newspaper report from 1907 confirms the practical consequences of the 
community's lack of a place of worship. According to the newspaper: on 
Saturday, the eve of Epiphany, around 3:00 PM, a grand mass in the Chaldean 
rite was celebrated at the Franciscan Sainte-Marie Draperis Church in Pera, 
Istanbul, by Mgr. Joseph Gharib, the Vicar General of His Excellency the 
Chaldean Patriarch. Community president Tabibzade Abdülkerim Pasha and all 
notables of the community attended the mass216. 

By 1909, Monsignor Thomas Bajari, the vicar of the Chaldean Patriarch, 
along with Dr. Elias Bey Tabibzade, Hindizade Habib Bey, and Dr. 
Zabouni/Sabuni, went to Dolmabahçe Palace to request aid for the construction 
of a chapel and a school. The Sultan stated that he would help them with these 
institutions217. This article in the newspaper is important as it shows that the 
Chaldeans could meet with the Sultan whenever they wished. 

1.3. Performance of Rites and Start of Institutional Activity 
(1905) 

The document numbered DH.TMIK.M.. 191/49, dated 1905, represents 
a significant threshold in the worship life and institutionalization process of the 
Chaldean Catholic community in Istanbul. In the said document, Chaldean 
Patriarchal Vicar Yosef Garib Efendi reported in his application to the official 
authorities that he would regularly celebrate rites both in the church and at the 
patriarchate. This development shows that the Chaldean community in Istanbul 
was no longer in a passive position merely requesting locations and buildings, 
but actively wanted to establish a worship order and carry this out under the 
knowledge and supervision of the state. Indeed, it is understood that the 
"church" and "patriarchate" structures where Yosef Garib Efendi reported he 
would celebrate rites had been opened for use de facto, despite not being 
officially constructed by that date. This situation indicates that despite the 
repeated requests for land and plots made by the Chaldean community between 
1898 and 1902, and even though official allocation had not occurred, they had 
moved to endow a building with a religious function either through renting or 
through trust (vaqf)/disposal. This practice is a result of the principle of 
"supervised tolerance" displayed by the Ottoman administration in the face of 
the de facto situation. Although the Ottoman administration had not given any 
explicit construction permit, it accepted the existence of the spaces where rites 
would be performed and allowed clerical activities. Nevertheless, the official 
notification regarding the performance of rites reveals that the Chaldean 

 
216 Stamboul, January 7, 1907, p. 2. 
217 La Turquie, October 13, 1909, p. 1. 



102  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

community had become more than just a group, but an institutional structure 
seeking recognition before the state. The patriarchal vicar’s application to the 
state authorities via a petition (takrir) shows that the community wished to 
maintain its activities on a legitimate and legal basis rather than an unofficial 
one. While this situation conforms to the Ottoman bureaucracy's practice of 
recording the activities of non-Muslim communities, it can also be considered 
an indicator of the Chaldeans' desire for integration into the Ottoman system. 
Furthermore, Yosef Garib Efendi celebrating rites at the patriarchate and 
church shows that he operated not just as a cleric but as an authority assuming 
religious and administrative leadership. This multi-faceted role indicates that 
the office of the Patriarchal Vicarate carried not only a spiritual but also a 
diplomatic and representative function for the Chaldean community in Istanbul. 
In this regard, the Istanbul vicarate of the Mosul-centered Patriarchal office 
played a central regulatory role in the community's daily life. 

This rite notification also functions as part of the system through which 
the Ottoman state supervised and monitored non-Muslim communities within 
the framework of freedom of worship. The prior declaration of rites ensured 
that activities were maintained transparently, while also serving to minimize 
the risk of any external diplomatic intervention. Thus, this document reveals 
that the state recognized the religious needs of the community while keeping it 
under control within its own legal framework. 

The document is also noteworthy as it shows that the institutionalization 
demands voiced intensely in 1901–1902 were implemented at least at the intra-
community level, a local worship system was established, and the community 
began to effectively become independent. This development is the concrete 
result of the Chaldeans' efforts to emerge from the shadow of other Catholic 
sects (especially Latin and Armenian Catholic) and to create a worship order 
unique to themselves. This 1905 document is a symbolic turning point in the 
institutionalization process of the Chaldean community in Istanbul. The 
performance of rites via notification shows both the de facto existence of a place 
of worship and that the community had gained spiritual-administrative 
authority. The document should be evaluated as a product of the multi-
dimensional balance between the state's supervised tolerance, Rome's distant 
stance, and the community's will to preserve its own identity. This development 
is an important step in the process of Chaldean identity gaining both public 
visibility and administrative recognition in Istanbul. 



103  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

1.4. Temporary Place of Worship and Institutionalization 
(1918) 

The document numbered DH.İ.UM. 67/1, dated 1918, is significant as it 
reflects the point reached in the worship and institutionalization efforts of the 
Chaldean Catholic community in Istanbul during the final period of the 
Ottoman Empire. In this document, it is reported that upon the community's 
request, a 10-room house located on Hoca Street in the Kâhya Çelebi 
neighborhood of Beyoğlu was permitted by the state to be used temporarily as 
a place of worship (church). The ownership of the said house belonged to an 
individual named Madam Isabel Humuliç, and it is understood from the 
structure of this house that it was likely an apartment-style building or a 
traditional mansion218. This temporary use permit is a valuable example 
reflecting the political-social structure of the period in several ways. The fact 
that a fixed church building had not been allocated to the Chaldean community 
even in a highly turbulent period like the end of World War I in 1918 shows 
that this community could not yet possess permanent institutional spaces before 
the Ottoman administration. The lack of a clear conclusion to the land and 
church request processes ongoing since 1898 reveals that the Chaldeans were 
forced to maintain their religious presence through temporary solutions. While 
the conversion of the house into a temporary place of worship increased the 
community's visibility, it failed to provide structural permanence. 

Despite all these efforts, the Chaldeans did not possess their own 
cemeteries, national churches, or spaces until the late 19th and 20th centuries. 
In this context, a poignant example is the tragic death of the Chaldean 
Patriarchal Vicar Hori Toma Bacari in a traffic accident in the Beyoğlu district 
of Istanbul on October 25, 1919. Bacari was severely injured when he was 
squeezed between two foreign automobiles while walking on the road in 
Beyoğlu; he passed away the next day in the hospital where he was taken due 
to broken ribs and probable internal bleeding. This death was not only the loss 
of a clergyman but also notable as one of the first urban transportation-related 
tragedies encountered in the modernization process of Ottoman social history. 
Bacari being one of the first documented victims of an automobile accident in 
the Ottoman Empire vividly illustrates the physical and social transformation 
of this new technology in urban life219. 

 
218 BOA, DH.İ.UM. 67/1 (18 Rebiülevvel 1334 - January 24, 1916). 
219 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338 - November 6, 1919). This hospital was likely the 
La Paix Hospital... founded in Şişli... in 1907 it is identified that the hospital undertook the care 
of a Chaldean orphan. Ceren Gülser İlikan Rasimoğlu, Filles de la Charité... (PhD Thesis, 
Istanbul University, 2019), p. 130. 



104  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Because the Chaldean community in Istanbul lacked a fixed church or 
cemetery, Bacari's funeral could not be conducted with rituals unique to his 
own sect; instead, after a ceremony held at the Latin Catholic Church in Feriköy 
(Sent Asri), his remains were buried in the Feriköy Latin Cemetery. This 
situation reveals that the Chaldean community possessed a fragile structure in 
spatial, liturgical, and institutional terms in Istanbul. Since structures like 
cemeteries and churches are evaluated not just as religious spaces but as 
symbols of national and institutional representation, the rendering of the 
Chaldean community visible within Latin structures created a problem of 
belonging. Although liturgical affinity existed, the use of these structures 
reduced the public visibility of the Chaldean identity and deepened institutional 
weakness. The sending off of a Patriarchal Vicar not with his own church but 
through a Latin Catholic ritual represented a break not only in pastoral but also 
in national representation. This situation points to a structural lack regarding 
institutional independence, not just a symbolic one220. Following this 
development, Ottoman authorities sent an official telegram to Baghdad for the 
determination of a new name to act as vicar for the Chaldean Patriarch Emanuel 
Efendi in Mosul; the seal and documents belonging to Bacari were taken under 
protection by the Police Department, and all departments were notified that 
applications made on behalf of the Chaldean community would not be accepted 
until a new vicar was appointed. This bureaucratic reflex reveals the Ottoman 
administration's desire to maintain the official representation of non-Muslim 
communities on an absolute legal basis. At the same time, the state's stance 
toward suspending the community's representative authority in the absence of 
the patriarch also shows that the Chaldean Patriarchal Vicarate was an 
institution recognized and directly supervised by the central authority221. 

The long-standing efforts of the Chaldean community in Istanbul to 
acquire a church and space achieved a significant gain on March 27, 1972. 
Under the knowledge and supervision of the Vatican, the building at No. 44-46 
Hamalbaşı Street, belonging to the Catholic Greek community, was transferred 
to Gabriel Batta, the Archbishop of the Istanbul Chaldean Community, in line 
with the directives of the Congregation for the Oriental Catholic Churches. The 
agreement was signed between the Catholic Greek community representative 
Kaloyeras and Chaldean clergy under the supervision of the Vatican 
Ambassador Salvatore Asta. This transfer was a turning point where the 
Chaldeans' centuries-old demands for spatial representation were officially 
recognized by the Papacy. According to this transfer agreement: Pursuant to 
this transfer agreement, the Chaldean community acquired all rights to the 
building, including the revenue generated from the three shops located on the 
exterior facade. Concurrently, the Greek Catholic community continued to 

 
220 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338 - November 6, 1919). 
221 BOA, BEO. 4599/344877 (12 Safer 1338 - November 6, 1919). 



105  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

utilize the chapel situated on the ground floor and certain social spaces; the 
management of common areas, along with the apportionment of maintenance 
and expenses, was codified through a written memorandum of understanding. 

In 1991, the highest level of Eastern Catholic Churches... both their own 
internal administrations... The Chaldean Catholic Patriarchate was officially 
defined among the autonomous (sui iuris) churches before the Vatican with the 
Code of Canons of the Eastern Churches (CCEO) enacted by Pope John Paul II 
in 1991 and took its place among the most highly recognized Eastern Catholic 
patriarchates. Upon the increase of the Chaldean population in Istanbul in the 
1990s, the Archbishop of Diyarbakır, Paul Karataş, applied on March 15, 1997, 
for the chapel of the building on Hamalbaşı Street to be used for Chaldean rites 
as well. With the approval of the Congregation for the Oriental Churches, the 
chapel was opened for the regular use of the Chaldean community through a 
supplementary protocol signed on April 17, 1997, between the Pope's Vicar in 
Istanbul Louis Pelâtre, Vatican Ambassador Pier Luigi Celata, and Archbishop 
Paul Karataş. In this regard, it was resolved that the chapel would be opened 
for the use of the Chaldean community, provided that its architectural and 
liturgical character is preserved. Furthermore, it was stipulated that the specific 
hours of usage and the allocation of expenses would be determined through 
written agreements between the two communities. 

These processes represent not just a property transfer, but the 
transformation of the Chaldean community's long-standing church and space 
demands into final gains. These steps, taken under the supervision of the 
Vatican, placed the institutionalization of the Chaldean community in Istanbul 
on an indisputable ground and made Istanbul an important center throughout 
the 20th century where negotiations between Catholic communities and Eastern 
Catholic identity became institutionalized222. 

It is observed that during the final period of the Ottoman State, 
institutional structures belonging to the Chaldean community were limited, and 
only a single Chaldean foundation was transferred to the Republic. In the 
process spanning from the Ottoman Empire to the Republic, Chaldeans often 
failed to establish independent education, health, and social aid institutions; 
they maintained their existence mostly within Catholic networks and 
institutional structures belonging to other communities, appearing as a 
numerically small and scattered community. Given this historical background, 
the fact that a foundation belonging to the Chaldeans continues its activities in 

 
222 Elçin Macar, İstanbul’un Yok Olmuş İki Cemaati: Doğu Ritli Katolik Rumlar ve Bulgarlar 
[Istanbul’s Two Vanished Communities: Eastern Rite Catholic Greeks and Bulgarians], 2nd ed., 
İletişim Yayınları, Istanbul 2006, pp. 21-22, 65-68, 76. 



106  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Istanbul today can be evaluated as a limited but meaningful development 
showing that the community did not become entirely invisible despite long-
term institutional fragility, rather than a sign of strong and widespread 
institutionalization. In this context, the foundation in question offers a minimal 
institutional ground that allows the Chaldean community to express its identity 
within an independent legal framework in the face of administrative 
uncertainties and a position open to being evaluated within other community 
categories encountered during the Republican period. Therefore, the Chaldean 
foundation in Istanbul should be treated as a symbolic and delayed form of 
recognition that emerged following historical institutional limitations, rather 
than a product of comprehensive institutional restructuring. 

The Catholic and Syriac communities, whose de facto existence was 
accepted during the Ottoman period, who were evaluated within the framework 
of minority status in the Treaty of Lausanne, and who were mentioned in Article 
3 of the Land Registry Law, could not be granted a clear legal personality status 
for a long time within the framework of legislation and administrative 
interpretations applied during the Republican period. This situation led to the 
legal status of some immovable properties belonging to the said communities 
becoming controversial over time and caused property relations to be subject to 
different legal evaluations. 

In this framework, one of the frequently cited examples is a building in 
Beyoğlu registered in the land registry in the name of the Istanbul Chaldean 
Patriarch. The said immovable property was registered in the name of the 
Debağzade Elhaç İbrahim Efendi Foundation on August 21, 1975, within the 
scope of the legislation and administrative practices in force. This transaction 
was evaluated within the framework of general practices regarding the property 
regime of community foundations. The Istanbul Chaldean Catholic Church 
Foundation applied to the courts in 1984 for the return of the immovable 
property. The Beyoğlu 2nd Civil Court of First Instance, in its decision dated 
March 16, 1989, did not find the request for return appropriate, taking into 
account elements such as the foundation's failure to submit a declaration in 
1936, the use of this situation as a basis for legal evaluation regarding the 
acquisition of legal personality, and the center of the Chaldean Patriarchate 
being located outside of Turkey. The court decision was shaped in line with the 
legislation and established precedents of the period. 

Legal regulations carried out at the beginning of the 2000s established a 
new framework for determining the legal status of community foundations. 
With Law No. 4771 adopted on August 9, 2002, community foundations were 
granted the opportunity to register immovable properties actually in their 
disposal in their own names. Within the scope of this regulation, the Istanbul 



107  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Chaldean Catholic Church Foundation applied to the General Directorate of 
Foundations for the registration of the immovable property in Beyoğlu in the 
name of the foundation. However, the application was not found appropriate as 
a result of the legal evaluation conducted regarding the de facto disposal status 
of the immovable property. In contrast, in the regulation dated January 24, 
2003, the Istanbul Chaldean Catholic Church Foundation was included among 
the active community foundations; thus, it was administratively recorded as one 
of the community foundations continuing its activities. This development was 
evaluated as an important stage in terms of determining the legal framework of 
community foundations. 

Following the said administrative processes, the Istanbul Chaldean 
Catholic Church Foundation filed a lawsuit before the Council of State against 
the Prime Ministry and the General Directorate of Foundations with a request 
for the legal evaluation of the relevant transactions, and the dispute continues 
to be heard in the 10th Chamber of the Council of State. This process shows 
that property and status issues regarding community foundations are handled 
within the framework of current legislation and judicial precedents, and that 
legal evaluations continue before judicial authorities223. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
223 Muteber Yılmazcan (ed.), 2015 Çalışma Raporu [2015 Working Report], Aral Matbaacılık, 
Istanbul 2016), p. 13; Dilek Kurban, “Vakıflar Kanunu Tasarısı...”, TESEV Democratization 
Program, December 2007, pp. 8-9. 



108  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

PART II: DEMOGRAPHIC STRUCTURE, 
MIGRATION, AND SOCIAL TRANSFORMATION 

2.1. The Importance of Istanbul for Chaldean Migrants and 
Refugees and Its Impact on the Formation of the Istanbul Chaldean 
Community 

 
From the last quarter of the 19th century, Istanbul emerged not only as 

the political and administrative capital of the Ottoman Empire but also as the 
primary destination and a strategic transit hub for migrants and refugees from 
the eastern provinces. Due to this position, between the late 19th and early 20th 
centuries, the city became the preferred destination for Chaldeans—not only as 
a religious or cultural center but as a primary hub for employment, labor, and 
economic security. 

The broad opportunities offered by Istanbul in industry, trade, and the 
service sector provided significant chances for the Chaldean community 
regarding vocational training, steady income, and social mobility. As Aubin 
noted, Chaldeans specifically sought labor opportunities in Istanbul during the 
late period; thus, they transitioned from traditional rural life in Anatolia and 
Mesopotamia to integrate into the capital’s economic circles. This trend clearly 
demonstrates that during the early modernization period, the Chaldean 
community adopted Istanbul as a fundamental center for work and livelihood 
224. 

As of 1870, the Chaldean community in Istanbul was characterized as a 
mobile and multi-centered group composed of individuals from different 
geographies, rather than a long-established, homogeneous, settled 
congregation. Travel records specifically highlighting Chaldeans of Mosul, 
Amida (Diyarbakır), and Persian (Sena) origin indicate that this community 
represented an early wave of migration toward the capital from ancient 
Chaldean settlements along the Ottoman-Persian border. Movement at this 
stage should be evaluated as a gradual and selective migration process based on 
the need for contact with the Patriarchate, access to economic opportunities, 
and representation in the capital, rather than a forced or mass displacement225. 

Examining the socio-economic profile of this Chaldean group in 1870 
reveals that community members were predominantly engaged in trade, 
brokerage, financial affairs, and clerical/accounting work. Chaldeans from 
Mosul and Amida stood out as multilingual and educated individuals capable 
of establishing commercial and administrative links between the provinces and 
the capital. Chaldeans of Persian origin, utilizing their experience along the 

 
224 Eugène Aubin, La Perse d’aujourd’hui: Iran, Mésopotamie, Armand Colin, Paris 1908, p. 63. 
225 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, pp. 88-89. 



109  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Iran-Ottoman line, operated in fields such as import-export, commission 
agency, and capital transfer. This picture reveals that by 1870, the Chaldean 
presence in Istanbul was integrated into the economy of circulation and 
mediation rather than production. Another striking feature of the community in 
this early period was the harmony between religious identity and professional 
status. Their membership in the Catholic Eastern tradition defined them as a 
recognized community within the Ottoman non-Muslim order while enabling 
them to establish contact with Western Catholic circles. The reception of 
Patriarch Audo by Chaldean merchants upon his arrival in Istanbul in the 
autumn of 1870 shows that although the group had not yet achieved a fully 
institutionalized communal structure, it had reached a certain capacity in terms 
of economic power and intra-community solidarity226. 

From the 1870s onward, this limited and selective Chaldean presence 
transformed into a more permanent and broader orientation as Istanbul’s 
attraction grew. By the last quarter of the 19th century, Istanbul had become a 
strategic transit city and a center for livelihood. For Chaldeans, the city stood 
out as an attractive destination for social mobility through opportunities in 
industry, trade, craftsmanship, and the service sector. 

As Eugène Aubin noted, Chaldeans moved toward Istanbul to seek work 
toward the end of the 19th century, thereby entering the economic circles of the 
capital and leaving behind traditional rural life227. This development indicates 
that the limited Chaldean presence observed in 1870 paved the way for a wider 
and more permanent Istanbul-centered communal structure over time. 

Within this chronological expansion, Istanbul served as a connection and 
direction point for the Chaldean and Nestorian communities, where diplomatic 
representations, Catholic and Protestant missionary centers, and foreign 
consulates were concentrated. The fact that Pera (Beyoğlu) became a hub for 
French and Italian Catholic missions, churches open to the Latin rite, and 
European consulates transformed Istanbul into a natural gateway for Eastern 
Christians wishing to move abroad. In this context, Chaldean and Nestorian 
spiritual leaders and priests often resided in Istanbul to obtain passports and 
establish relations with foreign representations—presenting themselves as 
community representatives—before heading to Europe or America. 

A concrete example of this process is Shemasha Shemun Zemaya, who 
returned to his hometown via Trabzon before going to Marseille in 1895 and 
subsequently requested a passport from the Ottoman Consulate in Batavia on 
June 20, 1898, to head to Europe again228. This example shows that the 
Istanbul-centered mobility that began in 1870 had turned into an 
institutionalized practice of migration and transit by the 1890s. 

 
226 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, pp. 88–89. 
227 Aubin, La Perse d’aujourd’hui, 63. 
228 BOA, HR.İD. 2041/18 (20 June 1898). 



110  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

In this framework, the Istanbul Chaldean community of 1870 should be 
evaluated not merely as a temporary communal appearance but as an early and 
decisive manifestation of province-center relations. The existence of this early 
community formed the socio-economic and diplomatic starting point that 
allowed Patriarch Audo to stay in Istanbul for extended periods, maintain direct 
contact with Ottoman authorities, and eventually bring institutional demands, 
such as church construction, to the agenda. 

Istanbul was a junction where migration movements were collected and 
directed. Priests and spiritual leaders seeking to connect with Catholic and 
Protestant centers in Europe and America or to obtain funds from foreign aid 
organizations generally acted through Istanbul. These priests often stayed 
briefly in Beyoğlu, secured passports, and contacted foreign missions. For 
instance, two Chaldean priests of Van origin were arrested in the cities of Brăila 
and Galați in the Moldavia region of Romania while traveling to Europe via 
Istanbul. A document dated February 13, 1903, in which the Ottoman Consul 
in Galați, Azaryan Efendi, asks whether these priests should be sent to Istanbul 
or directly to Van, clearly reveals Istanbul's central role in this transit 
network229. 

However, this mobility was not limited to religious travel. Ottoman 
archival documents show that Istanbul also became a ground for opening up to 
international public opinion and initiating propaganda networks. A document 
dated September 20, 1891, states that some Chaldean priests who left Ottoman 
lands collected donations in foreign countries by making false claims of 
oppression and restriction of religious freedom under Ottoman rule. These 
individuals exploited the sensitivities of the Catholic public to secure funds, 
which posed a serious problem for the Ottoman Empire's international 
reputation. The most striking example is the initiatives of a Chaldean priest 
named Father Elayasa Gabriel while in the Kufra region of Libya. The issuance 
of an order for Gabriel’s arrest should he return to Istanbul230 indicates that the 
state evaluated these activities not just as a diplomatic issue but as a crime 
requiring criminal sanctions. 

Similarly, a letter sent by the Ministry of Internal Affairs (Dahiliye 
Nezareti) on February 8, 1915, emphasized the need to prevent certain 
individuals from the Nestorian and Chaldean sects from collecting money "on 
behalf of Christian institutions in foreign lands." It was determined that two 
priests named Dadatar and Jürcü (Gorci) were engaged in such activities in 
America; it was stated that their attempts to act as representatives abroad 

 
229 BOA, HR.İD. 2041/55 (13 February 1903). 
230 BOA, DH.MKT. 1869/100 (15 Safer 1309 - 20 Eylül 1891). 



111  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

without state permission as Ottoman subjects were legally invalid and 
harmful231. 

Istanbul's strategic transit role also laid the groundwork for the 
concentration of Chaldean migrants and refugees in the city and the formation 
of a permanent communal structure. On January 20, 1909, a group of Syriac 
and Chaldean refugees who had previously migrated abroad from the regions 
of Mamuretülaziz (Elazığ), Bitlis, and Diyarbakır returned to Istanbul but were 
unable to return to their hometowns. The fact that 170 out of this approximately 
200-person group were Chaldean reveals that the majority of these migrants 
belonged to this community. These refugees were hosted in the Syriac 
Orthodox church complex in Beyoğlu, showing that urban religious spaces also 
functioned as areas of social solidarity. The Syriac community tried to meet 
daily food (iaşe) needs with their own resources; however, most of these 
individuals requested 500 liras in aid from the Ottoman government on the 
grounds that they were "too poor and destitute to return to their hometowns"232. 
This incident reveals that the Ottoman State's aid policy for refugees was not 
merely a humanitarian approach but was carried out within a specific 
bureaucratic and administrative framework. Grand Vizier Kâmil Pasha's 
request for a register containing the names and hometown information of the 
refugees shows that the aid was based on a state reflex of registration, tracking, 
and control. The Chaldean migration movements to Istanbul contributed to the 
strengthening of the community structure and the expansion of solidarity 
networks. The fact that earlier movements of Chaldean refugees reaching 
Istanbul were largely directed toward external centers like Egypt, Europe, and 
the USA shows that Istanbul served as the first port of call in return or transit. 
In this context, relations established with Latin and Syriac Catholic structures 
in Istanbul enabled the formation of temporary but functional solidarity 
networks. 

During the period of 1870–1920, the Chaldean Catholic Community in 
Istanbul transformed into a structure recognized at the protocol level and gained 
institutional legitimacy through multi-dimensional relations established with 
the Ottoman central authority. Telegrams of loyalty, state decorations, salary 
allocations, patriarchal visits, and high-level bureaucratic appointments 
strengthened the visibility and administrative standing of the Chaldean 
community in the capital. This situation, as a concrete reflection of the Ottoman 
State’s multi-nation (millet) policy, demonstrates that the Chaldeans were 
positioned not only as a religious group but also as recognized administrative 
and political actors. Indeed, the appointment of Abdulkerim Pasha as a member 

 
231 BOA, DH.İD. 90/15 (23 Rebiülevvel 1333- 8 Şubat 1915). Ayrıca bkz: BOA, HR.SYS. 118/64 
(30 Aralık 1890); BOA, HR.SYS. 1782/45 (31 Mart 1891); BOA, HR.TH. 142/80 (14 Haziran 
1894). 
232 BOA, DH.MKT. 2713/1 (27 Zilhicce 1326- 20 Ocak 1909). 



112  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

of the Council of State (Şûrâ-yı Devlet) in 1920 is a clear indicator of the 
institutional acceptance of the Chaldean community within the Ottoman 
bureaucracy and the state-led maintenance of this multi-ethnic structure. 

With the transition from the Ottoman Empire to the Republic, Istanbul 
did not only retain its status as a spiritual center for Chaldeans; it also became 
a strategic transit point and an economic center of attraction opening up to 
Europe. Between 1960 and 1980, Chaldean migration exhibited a two-stage 
character in terms of its causes. Until the early 1970s, migration toward Istanbul 
was largely aimed at escaping structural rural poverty in Southeastern Anatolia. 
This population, coming from regions such as Diyarbakır and Mardin, consisted 
of poor villagers with extremely limited livelihoods, subsisting on agriculture 
and animal husbandry. From 1963 onwards, Germany’s labor recruitment 
policy fostered a new migration imaginary among Chaldeans, who perceived 
Europe as an "earthly paradise"; Istanbul assumed the role of the first stop and 
a place of preparation for these dreams. For Chaldeans working in low-income 
jobs such as domestic services and small-scale artisanship in the city, Istanbul 
was perceived as a springboard to the West rather than a permanent future233. 

From the mid-1980s, the nature of Chaldean migration changed 
radically. Armed attacks by the PKK that intensified in the region after the 
summer of 1984 made life in Chaldean villages virtually unsustainable. Raids, 
murders, looting, and clashes between security forces and armed groups created 
a constant environment of threat and uncertainty, especially for Chaldeans 
living in isolated mountain villages. One of the most striking examples of this 
security crisis is the village of Kovankaya (Arı Kovanı Kayası), which was 
evacuated in 1990. Families living in such villages were deprived of all 
infrastructure and were forced to leave their homes, sending their children to 
Catholic orphanages and seminaries in Istanbul just to survive. From this stage 
onward, migration to Istanbul was no longer an economic choice but directly a 
strategy for survival234. 

In the 1990s, Istanbul turned into a "waiting station" for thousands of 
Chaldeans with refugee status on migration routes extending to Europe 
(especially France and Belgium), Canada, and Australia. The number of 
Chaldean refugees waiting in the city without work permits or social rights was 
expressed in the thousands at the beginning of the 2000s. During this period, 
Istanbul functioned as a center where Chaldeans contacted international aid 
networks (especially Caritas and Œuvre d’Orient), followed passport and visa 

 
233 Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 685, April 1993, Paris, pp. 415-417. 
234 Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 681, June 1992, Paris, pp. 268-273; Pierre 
Mazoué, “TÜRKİYE”, Œuvre d’Orient, No: 692, September–October 1994, pp. 140-141. 



113  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

procedures, and received temporary housing and guidance services. 
Consequently, the character of Chaldean migration underwent a significant 
transformation in the last quarter of the 20th century. The movement that began 
with economic pursuits evolved into a forced, security-oriented mass 
displacement due to the environment of insecurity created by PKK terrorism. 
While this process effectively liquidated the Chaldean presence in Anatolia, it 
made Istanbul the final threshold and the most important transit port before this 
ancient community integrated into its global diaspora.235 

2.2. Demographic Visibility, Spatial Practices, and 
Institutional Fragility of the Chaldean Catholic Community in 
Istanbul 

 
In the final periods of the Ottoman State, the Chaldean community 

possessed a distinct public and administrative visibility. In the early years of 
the Republic, however, classifying Chaldeans as a "separate community" 
(müstakil cemaat) became difficult in some bureaucratic areas. Nevertheless, 
data from the 1925-1926 State Yearbooks (Salname) for the Istanbul Province 
reveal the quantitative distribution among Catholic communities. According to 
these data, the total Catholic population in the city was 15,509. Within this, 
Armenian Catholics constituted the largest group (65.9%), followed by Latin 
Catholics (22.6%). Chaldean Catholics, with 564 people, made up 3.63% of the 
total Catholic population. Despite their small number, they were recorded as a 
distinct category236. 

This quantitative picture gains deeper meaning when considered 
alongside Istanbul’s Catholic spatial fabric. The Chaldean presence was shaped 
not through independent and permanent institutions, but through shared places 
of worship and Catholic institutional networks. The example of the St. Louis 
Chapel, as noted by Murat Belge, reflects this. Located within the French 
Embassy and founded by the Capuchins, this structure served as a worship area 
used periodically by different Catholic communities; the fact that Chaldeans 
from Hakkari performed their rites here for a long time shows that the 
community's existence in Istanbul was sustained through shared spaces. The 
current use of St. Anthony of Padua Church indicates the continuity of this 
practice237. 

Similarly, the example of the Melkite Church pointed out by Belge 
illustrates the demographic contraction of small Eastern Catholic communities. 
The weakening of the Melkite Church on Sakız Ağacı Street toward the 2000s 

 
235 Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 685, April 1993, Paris, pp. 415-417. 
236 1925–1926 Türkiye Cumhuriyeti Devlet Salnamesi, Yay. Haz. T. Çavuşoğlu et., Ankara 
Üniversitesi Yayınları, 2024, p. 407. 
237 Murat Belge, İstanbul Gezi Rehberi, Tarih Vakfı Yayınları, 1997. 



114  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

is linked to the Melkite community's withdrawal from the city. The 
responsibility for the maintenance of the Melkite Church being left to the 
Chaldean community can be seen as an example of practical division of labor 
and solidarity between small Eastern Catholic groups. This suggests a 
community existence running on individual effort and symbolic continuity 
rather than strong institutionalization238. 

Burial records from the Latin Catholic Cemetery allow for a long-term 
perspective on this transformation. According to statistics cited by Rinaldo 
Marmara, burial numbers gradually decreased after 1923. The contraction in 
the Latin Catholic community became more visible from the 1950s onward, 
associated with the early migration of the young population abroad239. 

Cemetery records also show that the Catholic community transformed 
ethnically and ritually. The group defined as "Latin Turks" after the Republic 
was reshaped in the last quarter of the 20th century by the participation of 
Syriac, Chaldean, and Maronite Catholics. In 1990, the proportion of non-Latin 
rite Catholics was 4.10%, reaching approximately 20% by the year 2000. This 
indicates that while the weight of the Latin rite decreased, Eastern Catholic 
elements—especially Syriacs and Chaldeans—became more visible in 
communal continuity. Marmara notes that while Armenian, Melkite, and Latin 
communities decreased, the Chaldean presence could show a relative increase 
due to migration240. 

From the 1960s, the demographic structure of the Chaldean presence in 
Istanbul was largely shaped by internal migration from Southeast Anatolia 
(Mardin, Silopi, etc.). During this period, the role of Chorespiscopus Aziz 
Günel was vital. His memoirs mention that the spiritual center was in 
Galatasaray, opposite the British Consulate, showing a persistence of symbolic 
presence in a central point of the city241. 

In the 1980s, official correspondence regarding a Chaldean student 
stated, "This student is neither Syriac nor Armenian; he is Chaldean," indicating 
that Chaldean identity still required clarification in administrative fields242. 
Because there was no independent Chaldean school, children were often 
directed to other minority schools, which indirectly affected the representation 
of identity in public education 243. 

Today, Istanbul continues to be a "waiting" and "threshold" space in the 
modern migration regime for Chaldeans heading to third countries. Evrim 
Hikmet Öğüt’s work handles the practices of Chaldean-Iraqi migrants within 

 
238 Belge, İstanbul Gezi Rehberi. 
239 Rinaldo Marmara, Bizans'tan Günümüze İstanbul Latin Cemaati ve Kilisesi, çev. Saadet Özen, 
Kitap Yayınevi, 2006, p. 200, 208, 235. 
240 Marmara, “Latin Katolik Mezarlığı”, s. 200, 208, 235. 
241 Mehmet Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel: Yaşamı ve Anıları (1918–1997), Everest 
Yayınları, 2011, s. 163. 
242 Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel, s. 163. 
243 Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel, s. 163. 



115  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

the framework of "temporary migration," showing how the long wait for 
UNHCR processes shapes daily life244.  

St. Esprit Cathedral stands out as one of the spatial nodes of this 
continuity. The church functions not merely as a place of worship, but as a 
center where the congregation gathers, newcomers are oriented, and solidarity 
networks are established. When social gatherings at venues like Don Bosco are 
considered alongside practices of music and dance, it becomes clear that these 
religious centers transform into functional spaces that partially compensate for 
the absence of permanent institutional structures245. 

When the quantitative framework provided by the 1825-1826 yearbook 
(salname) data is integrated with a broader historical pattern—traceable 
through shared places of worship, cemetery records, and the modern migration 
regime—the character of the Chaldean presence in Istanbul emerges more 
clearly. On one hand, the community maintains its claim to historical belonging 
and continuity within the urban space; on the other, due to demographic 
fluctuations, limited institutional resources, and migration dynamics, it persists 
through an organizational logic that is often flexible, relational, and fragile. In 
this context, rather than being a site of institutional strengthening, Istanbul 
appears as a city defined by the capacity of Chaldeans to produce continuity 
under changing conditions. 

2.3. Detailed Demographic Determination and Search for 
Institutional Identity (1901) 

 
A document dated January 18, 1901, contains a petition submitted by 

Abdiyu Efendi, acting as the patriarchal vicar in Istanbul for the Chaldean 
Catholic Patriarch residing in Mosul. This record is significant for revealing the 
socio-demographic structure of the community246. 

 
According to the document, approximately 185 Chaldeans lived in 49 

households in Istanbul. Most were of low income, working as laborers in 
printing houses, selling newspapers at bridgeheads, working as domestic 
servants in apartments, or as porters. Consequently, they lacked fixed residence, 
frequently moved, and were scattered across different neighborhoods, which 
weakened communal belonging247. 

 
244 Evrim Hikmet Öğüt, “Geçici Göçün Sesleri: İstanbul’daki Keldani-Iraklı Göçmenlerin Müzik 
Pratikleri”, Alternatif Politika 8, no. 3 (Ekim 2016), p. 460-471. 
245 Öğüt, “Geçici Göçün Sesleri”, s. 460-471. 
246 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
247 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 



116  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The document emphasizes that the population was not limited to these 
185 people; an additional group of 86 was mentioned, and it was stated that 
approximately 200 other Chaldeans appeared as Latin or Armenian Catholics 
in official records. This was because they went to other Catholic churches for 
baptisms or weddings. This situation created "administrative disorder" 
regarding taxes and military service, as it weakened the state’s institutional 
control and reduced the community's visibility. 

The Patriarchal Vicariate argued that the lack of a Chaldean church led 
to "dissolution" (çözülme) and a tendency toward "Westernization" 
(efrençleşme) or "Armenianization," where Chaldean identity evolved into 
Latin or Armenian Catholicism 248. The petition famously stated: "If there is a 
faithful nation among the nations and groups that have lived safely in the 
Imperial Dominions for seven hundred years, it is the faithful Chaldean 
nation." This "loyalty" discourse was used to legitimize the demand for a 
church as an institutional space to gather the community under its original 
identity249. 

2.4. The Patriarchal Vicariate in Istanbul and the 
Transformation of Social Structure (1883-1918) 

The Patriarchal Vicariate of the Chaldean Catholic Church in Istanbul 
was established in 1883 by Patriarch Elias XII to manage the political relations 
of the Patriarchate with the Sublime Porte. The priest undertaking this duty 
served simultaneously as the spiritual leader of the Chaldean Catholic 
community in Istanbul, which numbered approximately 300 people. Ottoman 
archival documents reveal not only the population size of the Chaldean Catholic 
community in Istanbul but also its gender-based structure and the effects of this 
structure on institutionalization processes. This framework is vital for 
understanding the community's level of settlement in Istanbul, the process of 
familialization, and the trends of long-term institutional belonging. 

Catholic statistics dated 1890 clearly demonstrated the composition of 
the Catholic presence within the boundaries of the Istanbul Patriarchal 
Vicariate. Out of a population of approximately 45,000 Catholics, 40,000 were 
of Latin origin; the remaining group of 5,000 consisted of numerically small 
Eastern Catholic communities such as Greek Catholics (Melkites), Georgians, 
Syriacs, Maronites, and Chaldeans. These communities were in a position of "a 
minority within a minority," to the extent that they could not sustain 
independent hierarchies specific to their own rites250. 

 
248 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
249 BOA, ŞD. 2702/19 (5 Receb 1318-29 Ekim 1900). 
250 Les Missions Catholiques, 1890, p. 467. 



117  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

In 1901, the Chaldean population in Istanbul was estimated to be 
approximately 471 people251. However, the data did not provide a direct gender 
breakdown. Occupational distributions, such as labor in printing houses, 
newspaper vending at bridgeheads, porterage, and domestic service in 
apartments, point largely to a male workforce. The absence of any statements 
regarding professional or social roles for women suggests that the population 
consisted predominantly of men and that the community was primarily 
composed of individual, temporary migrant workers. In this context, it is 
estimated that the male ratio was over 80%. 

As of 1913, it is determined that 447 Chaldeans lived in Istanbul, 
consisting of 320 men and 127 women252. One year later, in the records of 1914, 
it is seen that the population belonging to the Chaldean Catholic community 
reached 461 people (322 men, 139 women) and that they possessed a church253. 
In this short period, both the increase in total population and the significant rise 
specifically in the female population indicate that the Chaldean presence in 
Istanbul was moving away from a temporary and individual migration 
phenomenon toward a more balanced and settled social structure. The increase 
in the number of women reveals that the community did not merely consist of 
male migrants for work or transit; rather, with the inclusion of family members 
in Istanbul, the trends of familialization and permanence were strengthened. 
This demographic transformation inevitably necessitated more regular 
institutional requirements in areas such as worship, education, and social aid. 

In 1918, the gender-based structure of the community appeared in more 
detail in official state records. According to determinations made in the 
Beyoğlu district, 476 Chaldeans (334 men and 142 women) lived in Istanbul at 
this date254. These figures point to a population distribution where men 
constituted approximately 70.2% and women 29.8%. Although the community 
still maintained a male-weighted structure, the gradual increase in the female 
population clearly demonstrates that Chaldean migration began to transcend 
economic motives and acquire a familial and social character. When the data 
between 1913 and 1918 are evaluated together, the steady increase in female 
numbers alongside a limited total population growth shows that the 
community's presence in Istanbul was evolving from temporary migrancy to 
permanent settlement. 

 
251 BOA (Ottoman Archives), ŞD. 2702/19; BOA. DH.MKT. 2303/75. 
252 Istanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1329 [1913] (Istanbul Municipality Statistics Journal), 
Istanbul: IBB Library and Museums Department, 2023, p. 109. 
253 Istanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1330 [1914], trans. İbrahim Akdağ, ed. Nihal Boztekin, 
Istanbul 2023, pp. 140-141. 
254 BOA. DH.İ.UM. 67/1; BOA. BEO 4394/329540. 



118  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

It is understood that this trend continued during the early years of the 
Republican period. Indeed, according to the 1926 Istanbul City Yearbook 
(Şehremaneti Salnamesi), the Chaldean population in Istanbul rose to 570 
people (392 men and 178 women). The fact that the increase in the female 
population became even more pronounced during this period shows that the 
Chaldean community shifted toward a family-based settlement model and 
integrated more permanently into urban life. The following table is a significant 
demographic indicator showing that Chaldeans entered a process of rooting in 
Istanbul, not only numerically but also in terms of social structure255. 

Table 1: Demographic Development of the Chaldean Catholic Community in 
Istanbul (1883-1926) 

Year 
Total 
Populat
ion 

Number 
of Men 

Number 
of 
Women 

Male Ratio Female 
Ratio Description 

1883           ≈ 
300 - - - - 

Establishment 
of the 
Patriarchal 
Vicariate; no 
gender 
breakdown 

1901 ≈ 
471 

> 
376 

< 
95 

> 
80% 

< 
20% 

ŞD. 2702/19; 
DH.MKT. 
2303/75 – 
occupational 
distribution 
male-weighted 

1913 447 32
0 127 71.6% 28.4% 

Istanbul 
Statistics 
(İhsaiyat) data 

1914 461 322 139 69.8% 30.2% 

Official 
determination 
of the Chaldean 
Catholic 
community 

1918 476 334 142 70.2% 29.8% DH.İ.UM. 67/1; 
BEO 

 
255 İstanbul Şehremaneti Salnamesi (Istanbul City Yearbook), 1926, 12th edition, Istanbul: IBB 
Library and Museums Department, 1923, p. 20. As of 1926, Latin Catholics constituted only 
0.35% of the population in Istanbul; Syriacs and Chaldeans together constituted approximately 
0.13%. In the said yearbook, the Chaldean population is given as 567. 1925-1926 Türkiye 
Cumhuriyeti Devlet Salnamesi, p. 407. 



119  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Year 
Total 
Populat
ion 

Number 
of Men 

Number 
of 
Women 

Male Ratio Female 
Ratio Description 

4394/329540 
(Beyoğlu) 

1926 570 392 178 68.8% 31.2% 

Istanbul City 
Yearbook 
(Şehremaneti 
Salnamesi) 

 
The population data between 1883 and 1926 clearly demonstrate the 

transformation undergone by the Chaldean Catholic community in Istanbul. 
Rather than the numerical increase of the community during this period, the 
change in its social structure is noteworthy. Early data shows that the Chaldean 
presence in Istanbul relied heavily on temporary, individual, and economically 
motivated male migration. Indeed, although no gender distinction was made in 
the documents belonging to 1901, occupational distributions were almost 
entirely based on male labor; the absence of any records regarding a social or 
professional role for women suggests that the population consisted largely of 
men and that the community did not yet have a family-based settlement 
structure. 

The censuses of 1913 and 1914 indicate that a distinct change began in 
this structure. The increase in the female population during this period reveals 
that Chaldean migration began to move beyond being merely a movement of 
temporary labor; as family members were included in Istanbul, it moved toward 
a more balanced social composition. This increase in the number of women is 
significant as it shows that the community's presence in Istanbul was evolving 
toward permanence and that more regular institutional needs for worship, 
education, and social aid were emerging. 

Detailed state records from 1918 reveal that this transformation was 
documented even more clearly. Although the male population was still in the 
majority, the significant increase in the female ratio shows that the Chaldean 
community was no longer composed merely of individual male migrants; the 
family structure was gradually strengthening. This situation suggests that the 
Chaldean presence moved out of a temporary accommodation phase in Istanbul 
and began to integrate more permanently into urban life. It is understood that 
this trend continued in the first years of the Republican period. By 1926, the 
increase in the female population became more pronounced, demonstrating that 
the community moved toward a family-based settlement model and entered a 
trend of sustaining its presence in Istanbul long-term. 



120  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

However, this demographic transformation was not accompanied by 
strong and independent institutional structures. The fact that the Chaldean 
community had to be integrated into the institutions of other Catholic 
communities in the fields of education, worship, and social aid shows that 
institutional fragility continued despite demographic growth. In this context, 
the gender-based demographic structure of the Chaldean community in Istanbul 
should be evaluated not only as a condition dependent on the nature of 
migration but also as a phenomenon closely related to the community's limited 
institutional capacity. The male-weighted early structure delayed the processes 
of familialization and permanence, whereas the increase in the female and child 
population made institutional needs visible. Yet, the inadequacies experienced 
in meeting these needs reveal that the Chaldean community remained in a 
fragile social position even while becoming permanent in Istanbul during the 
process extending from the late Ottoman period to the Republic. 

2.6. Demographic Visibility, State Supervision, and Urban 
Structure of the Chaldean Catholic Community in Istanbul (1918) 

According to the document dated 1918, a total of 476 Chaldean Catholics 
(334 men and 142 women) were identified in the Beyoğlu district of Istanbul256. 
These figures show that the Chaldean community was no longer a temporary 
or scattered presence in Istanbul, but had become a socially organized and 
demographically significant minority becoming permanent in the city. The 
population reaching this level demonstrates not only that the community had 
integrated into urban life but also that its institutional needs for worship, 
representation, and communal organization had become distinct. 

In this framework, the approach of the Ottoman administration to the 
demands in question is noteworthy. In the final year of the war, despite the 
sensitive minority balances in Istanbul and the general atmosphere of political 
uncertainty, it is understood that the state did not display a completely closed 
attitude toward demands regarding institutional religious structures. On the 
contrary, it is seen that it tried to meet the needs of minority communities within 
a certain framework of supervision. This situation shows that in the late period 
of the Ottoman State, minority policies were still in an effort to strike a balance 
between religious pluralism and central control. 

Another striking element in the document is that the ownership of the 
building selected as a temporary place of worship belonged to a female 
individual, Madam Isabel Humulic. This detail is important as it shows that 
women could be property owners and have the authority of disposal in a region 

 
256 BOA. DH.İ.UM. 67/1; BEO 4394/329540. 



121  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

where the cosmopolitan and non-Muslim population was dense, such as 
Beyoğlu. Therefore, the document in question offers significant clues not only 
regarding the religious and institutional visibility of the Chaldean Catholic 
community but also regarding the urban social structure, property relations, and 
the economic position of women in late Ottoman Istanbul257. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
257 BOA. BEO 4394/329540 (16 Rabi' al-awwal 1334 - 22 January 1916). 



122  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

PART III: POLITICAL REPRESENTATION, 
LOYALTY POLICIES, AND DIPLOMATIC 
RELATIONS 

3.1. The Institutional Status of the Patriarchal Vicariate Before 
the Ottoman Porte 

In 1876, the unified Chaldean Patriarch continued to maintain a 
representative in Istanbul through the Armenian Catholic Patriarchate. This 
situation demonstrates that the representation of the Chaldean Patriarchate in 
Istanbul evolved from a temporary practice into an increasingly 
institutionalized administrative and spiritual structure. Indeed, from the second 
half of the 19th century onward, the Chaldean Catholic Patriarchal Vicariate in 
Istanbul ceased to be merely an extension of the Mosul-based patriarchal seat 
and became a recognized administrative and spiritual representative institution 
within the multi-ethnic structure of the Ottoman Empire. Beyond being 
religious leaders, the patriarchal vicars functioned as institutional actors who 
established direct contact with the Ottoman bureaucracy, managing financial 
allocations, resolving legal issues, and conveying the community's 
administrative requests. 

This status, recognized within the framework of the Ottoman millet 
system, enabled the integration of the Chaldean community into the Ottoman 
political and social structure while simultaneously establishing state 
administrative oversight over the community. Patriarchal vicars were subject to 
the direct discretion of the Council of Ministers (Meclis-i Vükelâ) and the 
Sublime Porte regarding their appointment and dismissal; this elevated the 
patriarchal office beyond a semi-autonomous spiritual authority into an 
institutional structure accountable to the central administration. 

In this context, according to a document dated May 18, 1873, the Istanbul 
Patriarchal Vicar, Elkas Bulis Petrus, reported that certain Armenian and 
Jewish tax farmers (mültezim) with whom he had worked during his tenure in 
Mosul were oppressing the public. He officially conveyed to the Council of 
Ministers his concerns regarding the possibility of his reappointment to Mosul. 
This case clearly illustrates that patriarchal vicars were not only perceived as 
spiritual figures but also as officials bearing responsibility within the Ottoman 
administrative mechanism and acting as direct interlocutors with the central 
authority. 

This direct relationship between the patriarchal vicariate and the 
Ottoman central administration reinforced the legitimacy of the patriarchal 



123  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

institution while institutionally strengthening the Chaldean presence in 
Istanbul. Thus, the patriarchal vicariate became the de facto guarantee of the 
Chaldean community's legal recognition in the Ottoman capital, forming the 
main axis of the community's administrative organization and public visibility. 

3.2. Financial Support, Salaries, and Protocol Gifts 

One of the most distinct indicators of the relationship between the 
patriarchal vicariate and the Ottoman central administration was the regular 
salary allocations. Between 1902 and 1918, a monthly allowance of 2,000 
piasters allocated to Patriarch Mar Emanuel Toma Efendi in Mosul was 
regularly received by the Patriarchal Vicar in Istanbul, Hori Toma Bacari258. 

These regular salaries reveal that the community operated under the 
supervision of the Ottoman central authority rather than possessing financial 
autonomy. Simultaneously, the state maintained administrative control over the 
community's leadership through these salary payments. In addition to salary 
allocations, the patriarch and his accompanying delegation were presented with 
protocol gifts during their visits to Istanbul. On October 24, 1902, gifts worth 
292 Ottoman liras (29,000 piasters) were presented to Patriarch Emanuel 
Efendi and his two assistants on behalf of the Sultan259. Such gestures clearly 
show that the community held a prestigious protocol status in the eyes of the 
Ottoman State. Furthermore, it is known that on special occasions such as 
Easter, the Sultan granted an "imperial favor" (ihsan ve inayet) of 5,000 piasters 
to the Chaldeans260. 

Following Bacari’s death in a traffic accident in Istanbul on October 25, 
1919261, whether the allowance would be transferred to the new vicar, Petrus 
Abid Efendi, became a subject of debate. The matter was discussed at the 
Ministry of Justice and Sects (Adliye ve Mezâhib Nezareti). In a letter sent to 
the Grand Vizierate, it was decided to terminate the 2,000-piaster monthly 
salary of Chaldean Patriarch Emanuel Efendi on the grounds that he resided in 
Mosul. The justification stated that the majority of the Chaldean population was 
in Mosul, Baghdad, and Basra, with some in Iran, while only about 5,000–6,000 
Chaldeans lived (according to their own statements) around Diyarbakır. 

 
258 BOA, BEO 4656/349153 (18 Muharrem 1339–2 October 1920). 
259 BOA, BEO 1940/145442 (21 Receb 1320–24 October 1902). 
260 On the occasion of Easter, aid was provided not only to Chaldeans but also to other minorities. 
A total of 95,000 piasters was distributed: 25,000 to the Greek Patriarchate, 25,000 to the 
Armenian Patriarchate, 25,000 to the Bulgarian Exarchate, 10,000 to the Catholic Patriarchate, 
5,000 to the Syriac Patriarchate, and 5,000 to the Chaldean Patriarchate. BOA, ML.EEM. 569/53 
(12 Safer 1324–7 April 1906) Encl. 1, 4. 
261 BOA, ŞD. 3198/88 (23 Şevval 1338–10 July 1920). 



124  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

However, the new vicar in Istanbul requested the continuation of the salary, 
arguing that the decision constituted an injustice to the Chaldean community 
members who were Ottoman citizens262. This request was not merely an 
expectation of financial support but a clear indication of the continued spiritual 
bond between the Chaldeans within Ottoman borders and the patriarchate, as 
well as the ongoing need for representation. 

Abid Efendi’s objection was also discussed in the Council of Ministers, 
which ruled to suspend payments until the Mosul issue was finalized263. 
However, following the persistence of the Chaldean Patriarchal Vicariate, 
salary payments resumed on September 30, 1920264. 

3.3. Loyalty Telegrams and Ritual Legitimacy 

One of the most effective tools for the Chaldean Patriarchal Vicariate in 
Istanbul to manifest its institutional legitimacy before the Ottoman State was 
loyalty telegrams. The community expressed its loyalty through telegrams and 
protocol prayers organized in churches on the Sultan’s birthdays, accession 
anniversaries, or days significant to the Ottoman State265. Examples reflected 
in archival documents include: 

• On December 20, 1899, for the birthday of Sultan Abdülhamid II, 
Chaldean Patriarchal Vicar Yusuf İzzet Efendi, Syriac Orthodox 
Patriarchal Vicar Archbishop Bolus Efendi, and the Syriac Catholic 
Patriarchal Vicar sent telegrams praising the Sultan as the "sacred 
threshold and world-protecting benefactor"266. 
 

• Following the proclamation of the Second Constitutional Era (1908), 
the Istanbul Patriarchal Vicariate sent a congratulatory telegram hailing 
the constitutional order. 
 
 

 
262 BOA, BEO 4663/349721 (6 Rebiülevvel 1339–18 November 1920). BOA, BEO 4638/347794 
(4 Şevval 1338–21 June 1920) Encl. 5. 
263 BOA, MV. 219/84 (4 Şevval 1338-21 June 1920). 
264 BOA, MV. 220/117 (16 Muharrem 1339-30 September 1920). 
265 In addition to archival documents, the Stamboul newspaper reports that Chaldean Patriarchal 
Vicar Gharib and Community Head Abdulkerim Pasha attended ceremonies for the Sultan’s 
accession and birthdays alongside other religious leaders. Stamboul, 3 October 1906, p. 4; 
Stamboul, 9 April 1906, p. 1. 
266 BOA, Y.PRK.AZN. 20/81 (16 Şaban 1317–20 December 1899; BOA, Y.PRK.AZJ.34/42 (29 
Zilhicce 1314–31 May 1897). 



125  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

• On July 15 and 19, 1918, on the occasion of Sultan Mehmed Vahdettin 
VI's accession to the throne, the Patriarchal Vicariate in Istanbul and 
the Patriarchate in Mosul sent telegrams of allegiance, reinforcing these 
messages with prayers held in churches in Beyoğlu and Galata267. 

These demonstrations of loyalty constantly made the community’s 
adherence to the Ottoman central authority visible, reproducing political 
belonging through ritual legitimacy. 

3.4. The Ottoman State and Istanbul Chaldeans: Decorations 
and Loyalty Relations 

Prominent members of the Chaldean community in Istanbul occasionally 
received various state decorations. The June 9, 1902, issue of the Stamboul 
newspaper recorded that Zebunîzâde Safa Bey, a leading figure of the Istanbul 
Chaldean community, was awarded the 3rd Class Order of Osminieh 
(Osmaniye Nişanı). This record is an important example showing that Chaldean 
notables were officially recognized by the Ottoman administration and held a 
favorable position in relations with the state. The Zebunîzâde family was 
among the socially and economically powerful families of the Istanbul 
Chaldean community. Safa Bey’s decoration is noteworthy as it demonstrates 
that Chaldeans were accepted not only as a religious community but as civil 
and economic actors in the capital, and that the Ottoman government sought to 
integrate the community elite through awards and recognition. 

This situation reveals that the social status of the Chaldean community 
in Istanbul was strengthening and was part of the state’s policy of binding non-
Muslim elements to the central body by rewarding them based on loyalty. The 
Order of Osmanieh was a high-ranking decoration awarded according to criteria 
such as service, loyalty, philanthropy, and cooperation with the state; the 3rd 
class was among the most prestigious ranks a non-Muslim could hold. Thus, 
Safa Bey's medal was not just a personal honor but a symbolic tool that 
increased the representative capacity of the Chaldean community. Safa Bey 
functioned as an "intermediary elite" playing a crucial role in the community's 
institutionalization. 

This decoration was an indicator that the community's search for 
legitimacy was recognized by the state, that their requests for places of worship 
and schools found support in bureaucratic processes, and that an elite 
representation network had formed for Chaldeans coming to Istanbul from 
provinces like Mosul, Siirt, and Diyarbakır. Such honors contributed to the 

 
267 BOA, İ.DUİT. 1/90 (9 Şevval 1336–18 July 1918). 



126  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

emergence of a local aristocracy or an elite representative class within non-
Muslim communities. 

These awards are consistent with the policies of the Hamidian Era, which 
focused on loyalty, order, tax compliance, and charitable activities. Rewarding 
a Chaldean notable at a critical date like 1902 reinforced the "loyal nation" 
(sadık millet) image of the community. Similarly, the state honored Chaldean 
patriarchs and vicars with decorations: 

• On December 8, 1870, Chaldean Patriarch Yusuf Ovdo Efendi was 
given the 2nd Class Order of Medjidie (Mecidiye Nişanı), later 
requested to be promoted to 1st Class268. 
 

• On February 24, 1895, Patriarch Adi Yeşu Efendi was awarded the 1st 
Class Order of Medjidie269. 
 

• In 1902, Patriarch Emanuel Toma Efendi was awarded the 1st Class 
Medjidie and subsequently the 1st Class Order of Osmanieh270. 

The entirety of these orders substantiates that the Chaldean Patriarchate and 
the Chaldean community of Istanbul were recognized and esteemed entities 
within the Ottoman state protocol. When synthesized, these data clearly 
demonstrate that the decoration of Chaldean notables, including both religious 
leaders and lay elites, with various imperial orders was a deliberate strategy 
aimed at strengthening a loyalty-based relationship with the State. This policy 
of conferral not only enhanced the community's capacity for adaptation to the 
Ottoman modernization process but also contributed to the Chaldean identity 
acquiring an institutional, visible, and state-sanctioned structure within the 
capital. Consequently, the decoration of Zebunîzâde Safa Bey may be evaluated 
as a tangible manifestation of the Chaldean community's institutionalization 
process and its relationship of mutual recognition with the State during the late 
19th and early 20th centuries. 

 
268 BOA, İ.HR.247/14673 (14 Ramazan 1287-8 December 1870). 
269 BOA, İ.TAL.73/14 (28 Şaban 1312–24 February 1895). 
270 BOA, BEO.1793/134473 (7 Zilkade 1319-15 February 1902); BOA, İ.TAL.278/1 (23 Safer 
1320–1 June 1902); Additionally, a letter from the Director of Protocol to the Ministry of 
Education reports that Patriarch Emanuel Efendi was awarded the 1st Class Order of Education 
for his services to Chaldean education in Mosul. BOA, MF.MKT. 1194/43 (19 Safer 1332–17 
January 1914) Encl. 5. 



127  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

3.5. The 1909 Reception of the Chaldean Patriarch by Sultan 
Mehmed V and the Istanbul Chaldean Community's Declaration of 
Loyalty 

According to a report in the La Turquie newspaper dated July 12, 1909, 
Sultan Mehmed V received the Chaldean Patriarch along with a delegation from 
Syria. Given the political atmosphere following the Second Constitutional Era, 
this reception serves as an important indicator of the Patriarchate's official 
visibility and legitimacy. On the occasion of the Patriarch's arrival in Istanbul, 
an address was presented to him on behalf of the Chaldean Catholic community 
in the city: 

"Your Excellency, on behalf of the Istanbul Chaldean community, we 
offer our congratulations and gratitude for accepting to be the interpreter of our 
feelings of loyalty to Sultan Mehmed V by coming here despite your advanced 
age. We believe your Excellency always paternally protects the honor and 
happiness of your nation; we are all proud and happy to eternally preserve the 
sweet memory of your favors."271. 

This text shows that the community’s ties to the Patriarch functioned not 
only on the basis of religious authority but also at the level of political and 
symbolic representation. Conveying loyalty to the Sultan through the Patriarch 
indicated his status as the community's official representative. It also 
highlighted his role as a "national" (ethno-cultural) leader. 

3.6. Emanuel Thomas's Visit to Rome and the Protocol Status 
of the Patriarchal Seat 

Following the death of the previous patriarch, the unified election by 
Chaldean metropolitans designated Emmanuel Thomas as the new patriarch. 
From the Ottoman perspective, Emmanuel Efendi—who had served as a 
successful bishop in Siirt—was a legitimate choice. However, the presence of 
a Papal representative during the election was perceived by Ottoman authorities 
as an intervention in internal affairs. This triggered Ottoman sensitivities 
regarding the state's ultimate right of disposal over non-Muslim communities. 
Consequently, Emmanuel Efendi became a figure whose official recognition 
was delayed by the Sublime Porte as a systematic resistance against Papal 

 
271 La Turquie, 10 May 1909, p. 1; La Turquie, 12 July 1909, p. 1; Following the congratulations, 
Patriarch Emmanuel departed for Rome to visit the Pope. La Turquie, 29 June 1909, p. 1. 



128  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

influence. This turned the election into a political issue defining the boundaries 
of authority between the Ottoman administration and Rome272 

In 1901, a ceremony in Mosul marked a threshold where the 
Patriarchate's position was de facto finalized. According to the Mosul Official 
Gazette, Emmanuel Thomas presiding over a mass, prayers offered for the 
Sultan, and the imperial tughra being carried in a ceremonial procession 
symbolized that the patriarchal seat was accepted within Ottoman sovereignty. 
The completion of the patriarchate by imperial decree (irâde-i seniyye) showed 
that legitimacy rested on Ottoman central authority273. 

 

Figure 1. Chaldean High School (Mekteb-i İdadisi)274 

 
272 BOA, DH.ŞFR. 248/82, (14 September 1898); The newspaper reporting Emmanuel Thomas’s 
appointment noted he was polyglot, knowing Turkish, Arabic, French, Chaldean, Hebrew, Latin, 
and Italian. (Stamboul, 11 July 1900). After some resistance, the Ottoman State confirmed his 
patriarchate in 1901. BOA, BEO 1743/130689 (7 November 1901); It was reported that the 
Sultan confirmed the appointment via decree, which was communicated to the Patriarch in Mosul 
and Vicar Joseph Gharib in Istanbul. (Stamboul, 28 November 1901). 
273 Stamboul, 7 November 1901, p. 1. 
274 He individual positioned centrally in the photograph, wearing spectacles and civilian attire, is 
the Chaldean Patriarch Thomas Emmanuel. This identification aligns with previous visual 
comparisons, the Patriarch’s established physiognomy, and his characteristic central placement 
in similar ceremonial contexts. The fact that the crowd is congregated around him clearly 
demonstrates that this image is not a random communal snapshot, but rather reflects an 
institutional and symbolic assembly that derives its meaning from the Patriarch’s persona. The 
visual features a sizeable gathering of approximately fifty-five to sixty individuals. Judging by 
the attire, headwear, and general postures, it is evident that the group is not comprised solely of 
the clergy. Alongside Chaldean clerics, the congregation includes Ottoman military officials, 



129  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

It was established custom for Eastern Catholic patriarchs to visit Rome 
for official recognition. Istanbul served as a mandatory stop, allowing these 
visits to acquire a political and administrative character. Staying in Istanbul 
permitted patriarchs to appear before the Sultan and offer their loyalty. In 1902, 
Patriarch Emanuel Toma Efendi’s official visit to Rome was organized via 
Istanbul with the knowledge and approval of Ottoman authorities. Passports 
were issued on May 29, 1902, and it was decided that accommodation and 
travel expenses would be covered by the state treasury, showing that the state 
protected the office as a legitimate representative institution275. Upon his return 
from Rome, orders were issued to facilitate the patriarch's journey to Mosul via 
Alexandretta and Beirut276. 

3.7. Interactions Between the Chaldean and Armenian 
Catholic Patriarchates in the Second Constitutional Era 

Records from the Stamboul newspaper in 1902 show that relations 
between the Chaldean Catholic Patriarchate and the Armenian Catholic 
Patriarchate in Istanbul were maintained regularly and according to protocol. 
In early 1902, Chaldean Patriarch Mgr. Emmanuel Thomas officially visited 
Armenian Catholic Patriarch Mgr. Emanuel277. A return visit took place in the 
autumn, led by the general vicar of the Armenian Catholic Patriarchate, S.G. 
Mgr. Djévahirdjian278. These interactions prove that the communities 
recognized each other institutionally and that a multi-ritual Catholic public 
sphere had become institutionalized in the capital. 

 

 
civil servants, prominent communal merchants, as well as teachers and students. The flags in the 
background, bearing the inscription 'Chaldean Idadi School' (Mekteb-i İdadisi), explicitly 
indicate that this assembly was a community event centered on an educational institution. This 
confirms the inclusion of pedagogical staff and students, thereby revealing that the photograph 
reflects not only a religious context but also a pedagogical and institutional framework. The 
presence of military and civil Ottoman officials underscores the public visibility gained by the 
Chaldean community and its adoption of a mode of representation aligned with the State. The 
coexistence of clergy, communal elites, educational staff, and students in a single frame 
illustrates the multi-layered social stratification of the Chaldean presence in Iraq. In this regard, 
the visual serves as a potent historical document reflecting the Patriarch-centered organization, 
institutionalization through education, and the quest for public legitimacy of the Chaldean 
community during the late Ottoman period. 
275 BOA, DH.MKT.514/8 (29 May 1902); İ.HUS.97/6 (27 May 1902) 
276 BOA, DH.MKT.590/8 (8 October 1902). 
277 Stamboul, 31 May 1902, pp. 2-3. 
278 Stamboul, September 1902, p. 2. 



130  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

3.8. Declaration of Loyalty After the March 31 Incident and 
Representation of the Istanbul Chaldean Community (1909–1915) 

The petition (ariza) from the Chaldean Patriarchate dated April 16, 1909 
(April 3, 1325), clearly revealed the community's stance toward the Ottoman 
administration immediately following the suppression of the March 31 
Incident. This petition serves as an early example confirming the political 
loyalty of the Chaldean community during the sensitive period when the 
Constitutional order was being re-established. In the document, the Chaldean 
Patriarchate expressed its allegiance to the Constitution while emphasizing its 
loyalty to the Ottoman Sultanate and the Caliphate. By pledging to "protect the 
glory and honor of the Ottoman Sultanate and Caliphate," the community 
declared its support for the constitutional regime. While it was stated that the 
principles of liberty, equality, and fraternity (hürriyet, müsavat, uhuvvet) were 
embraced, the appointment of the new Grand Vizier was interpreted as "divine 
providence" (tevfik-i Rabbânî), thereby reaffirming adherence to state authority 
once more. Within this framework, it is observed that the Chaldean nation 
positioned itself within the "Ottoman nation." The document can be evaluated 
not only as a declaration of loyalty but also as part of the effort by the Chaldean 
Patriarchal Vicariate in Istanbul to strengthen the community's legitimacy. In 
an environment where political balances were being reshaped after the March 
31 Incident, the patriarchal vicar aimed to consolidate the community's position 
and eliminate uncertainty by fortifying relations with the Ottoman 
administration. Therefore, this petition should be regarded as a significant 
manifestation of the Chaldean community's strategy to navigate its political 
vessel to safety amidst the turbulent waves of the constitutional era279. 

The Chaldean community acted in coordination particularly with their 
Catholic brethren regarding matters concerning them before the government. 
By late 1911, a joint petition was submitted to the Sublime Porte by the 
Chaldean Patriarchal Vicar, the Greek and Armenian Patriarchs, the Armenian 
Catholic Patriarch, the Bulgarian Exarch, and the Greek Catholic Vicar. This 
petition reiterated demands concerning various education and military service 
issues. This multi-component clerical initiative points to a period in which non-
Muslim communities in the Ottoman Empire began to act jointly on certain 
matters. The inclusion of the Chaldean Patriarchal Vicariate in the 1911 petition 
is particularly important as it demonstrates that the Chaldean community in 
Istanbul developed a coordinated political-administrative stance alongside 
other Catholic and Orthodox communities. Following this petition, on 

 
279 See İsmail Hami Danişmend, 31 Mart Vak’ası: Sadrazam Tevfik Paşa’nın Dosyasındaki 
Resmî ve Hususî Vesikalara Göre (The March 31 Incident: According to Official and Private 
Documents in the File of Grand Vizier Tevfik Pasha), Istanbul: İstanbul Kitabevi, 1961, pp. 86-
87. 



131  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

November 4, 1911, the Ottoman government decided that military laws should 
be officially translated into various languages to be understood by all; that 
entrance exams for military schools should be conducted in the candidates' own 
languages; and that only a proficiency level of reading and speaking in Turkish 
would be required during this process. This decision was a direct result of the 
aforementioned joint petition, showing that the practical demands of non-
Muslim communities in the fields of education and military service were taken 
into account by the Ottoman administration. 

The fact that the Chaldean Patriarchal Vicar signed this petition 
alongside the Greek, Armenian, Armenian Catholic, Bulgarian, and Greek 
Catholic representatives reveals that the Chaldean community followed a 
multilateral strategy to strengthen its social and legal standing in Istanbul. This 
strategy aimed to increase the political legitimacy of demands that might have 
been harder to achieve if presented alone, by acting in concert with other 
Catholic and Orthodox communities. Furthermore, since the Chaldeans were a 
numerically limited community, presenting their demands within the same 
framework as the Armenian, Greek, and Bulgarian representatives contributed 
to their positioning as effective actors at the Sublime Porte. Additionally, the 
demands in the petition regarding education and military service covered 
structural regulations affecting the daily lives of all non-Muslim elements, 
including Chaldeans. In this context, the participation of the Chaldean 
Patriarchal Vicariate in the petition shows that the community took an active 
position to convey its interests in Istanbul to the center. 

In conclusion, the joint petition of 1911 and the subsequent government 
decision of November 4, 1911, are early and concrete examples of the Chaldean 
Patriarchal Vicariate's efforts to open political space within the Ottoman 
administrative system through shared demands. The role of the Chaldean 
community in this process demonstrates that, despite its limited population, it 
gained effective visibility and representative capability through cooperation 
with other Catholic and Orthodox communities in Istanbul280. 

The proclamation of the Second Constitutional Era provided the 
Chaldean community in Istanbul with new opportunities not only in religious 
terms but also in administrative and political representation. During this period, 
modern-educated individuals emerging from the community made attempts to 
gain visibility within state mechanisms. In this context, on March 9, 1912, the 
Chaldean Representation in Egypt submitted a petition to the government for 

 
280 Gülnihal Bozkurt, Gayri Müslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî Durumu (1839-1914) 
(Legal Status of Non-Muslim Ottoman Citizens [1839-1914]), Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
1996, p. 168. 



132  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

the appointment of Abdulkerim (Pasha) Efendi of the Tabibzade family, a 
prominent Chaldean figure in Istanbul, as a member of the Senate (Meclis-i 
Ayan); the petition emphasized Abdulkerim Efendi’s graduation from the 
Sultani, İdadi, and Mülkiye schools, as well as his loyalty to the state 281. On 
August 13, 1913, Abdulkerim Efendi applied for the Mutasarrıfate of Mount 
Lebanon282. On April 13, 1915, the Patriarchal Vicariate in Istanbul, along with 
the Greek and Armenian Patriarchates, applied to the Sublime Porte to exempt 
students studying in community schools from military service283. 

These initiatives reflect the Chaldeans' effort to secure a place within the 
state structure and negotiate for the benefit of the community by utilizing the 
representation channels offered by the Constitution. 

Another important source for Chaldean history in this period was the 
Committee for the Union of Ottoman Elements (Osmanlı Unsurları İttihadı 
Heyeti), established on July 23, 1909, which legally consolidated its activities 
by obtaining official permission from the Ottoman State on December 16, 1909. 
The bylaws of this Committee, shaped on the pluralistic and Ottomanist 
ideological grounds of the Second Constitutional Era, are highly remarkable for 
showing the place of the Chaldean Catholic community within the late Ottoman 
administrative order284. 

In the bylaws, the Chaldeans appear as a community explicitly 
mentioned among the existing Ottoman elements of Istanbul and are 
represented among the natural members of the Committee with the entry "Said 
Namık-Chaldean"285. This record documents that, despite their small 
population, the Chaldeans were not merely an individual Catholic sub-group 
but a community whose name was definable and granted the right of 
representation before the state. Article 54 of the bylaws categorized Chaldeans 
alongside the Turkish, Greek, Armenian, Jewish, and Latin elements, 
demonstrating that they were considered a "distinct element" (müstakil bir 
unsur) in late Ottoman administrative thought. Conversely, the stipulation that 
Maronites and Nestorians would be admitted to the union only if they proved 

 
281 BOA (Ottoman State Archives), A.}MTZ.(05).22/70 (March 9, 1912 / 20 Rabi’ al-awwal 
1330). 
282 BOA, HR.HMŞ.İŞO.51/7 (Note: It is stated in the Turkish source that "no such document 
exists" in the reference). 
283 BOA, DH.İD.20/19 (April 13, 1915 / 28 Jumada al-awwal 1333). 
284 On July 23, 1909, a committee named Association pour l’union des éléments (Komite-i 
İttihâd-ı Anâsır-ı Osmâniyye) was organized. This committee aimed to "ensure equality and 
fraternity among the different elements of the Ottoman Empire regardless of race and religion." 
Stamboul, October 20, 1910, pp. 4-7. 
285 In this committee, Rüstem Necip Bey, a Chaldean merchant, and Lawyer Namık Bey, a 
Chaldean, served in the accounting chairmanship. Stamboul, October 20, 1910. 



133  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

their spiritual organization indicates that the Chaldeans had already moved 
beyond the status of a "candidate element" and had become a de facto 
recognized community during this period. 

Article 12 of the bylaws states that natural members are representatives 
sent by the spiritual heads of nations whose organizations are recognized by the 
government. In this framework, the inclusion of the entry "Said Namık - 
Chaldean" clearly reveals that the Chaldean Patriarchal Vicariate in Istanbul 
was de facto accepted as an interlocutor by the state. This vicariate office, 
subordinate to the patriarchal center in Mosul, functioned as a recognized 
spiritual-administrative representative unit for the community in Istanbul. 

In these respects, the Committee for the Union of Ottoman Elements 
shows that Chaldeans in the late Ottoman period did not consist of individuals 
merely "dissolving" within Armenian or Latin Catholic structures; on the 
contrary, they became a community whose identity was defined, represented, 
and taken into account within Ottomanist unity projects. Provisions in the 
bylaws regarding education, the teaching of Ottoman Turkish, mixed schools, 
and the sending of students aimed to reposition Eastern Catholic communities, 
including the Chaldeans, in line with the Ottoman citizenship ideology. 

Consequently, the Bylaws of the Committee for the Union of Ottoman 
Elements286 constitutes one of the rare and critical texts documenting the legal 
visibility, institutional representation, legitimacy before the state, and the status 
of being named among Ottoman elements achieved by the Chaldean 
community in Istanbul during the late Ottoman period. The administrative 
invisibility, identity confusion, and recognition issues experienced by 
Chaldeans during the Republican era can be evaluated as the lost legacy of this 
late Ottoman "named recognition" phase. 

 

 

 

 

 
286 Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti Nizâmnamesi, founded on 10 July 1325 (Rumi calendar). 
Authorized by the Ottoman Government with license no. 54 dated 3 Kanunuevvel 1325. 
Constantinople: Matbaa-i Ebüzziya, 1328, pp. 6-12. 



134  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

PART IV: CRISES, EDUCATION, AND 
INSTITUTIONAL FRAMEWORK 

4.1. The Stance of the Istanbul Chaldean Community Toward 
the 1909 Adana Incidents 

In the context of the 1909 Adana Incidents, the Istanbul Chaldean 
community appears as a small but strategic actor—both as a recognized 
Catholic "Eastern community" within the Ottoman millet system and as a group 
in close contact with Latin and other Catholic nations. The community's 
position must be interpreted through its relations of loyalty and representation 
with the Sublime Porte, as well as the multifaceted networks it developed with 
Catholic states, the Papacy, and the Latin-Armenian-Syriac-Bulgarian Catholic 
structures in Istanbul. The numerical and rhetorical "exaggeration" or varied 
presentation of Chaldean losses during the 1909 Adana Incidents is closely 
linked to the political and discursive logic of this multiple relationship. 

Firstly, the Chaldean presence in Istanbul was represented through the 
vicariate of a patriarch-centered "millet." There was an institutional bond, 
recognized by Ottoman official authorities, the Papacy, and the Catholic press, 
between Patriarch Emmanuel Thomas’s seat in Mosul and the patriarchal 
vicariate in Istanbul (General Vicar Mgr. Joseph Gharib). The confirmation of 
Emmanuel Thomas as the "Chaldean Patriarch of Turkey, Persia, and India" by 
the Ottoman Sultan, and the official notification of this decree by the Ministry 
of Justice and Sects to the patriarch in Mosul and the vicar in Constantinople, 
showed that the Chaldean Patriarchate was accepted as a distinct Catholic 
nation in the Ottoman order287. This recognition was supported by imperial 
decrees and various state decorations. Specifically, the awarding of the Order 
of Medjidie to Chaldean metropolitans and bishops aligned with the discourse 
of the "loyal subject." 

The internal organization of the Istanbul Chaldean community followed 
this framework. While the Patriarch represented the community through a 
patriarchal vicar and an administrative council, the local leader of the 
community, Tabibzade Abdülkerim Pasha, emerged as both the head of the 
Chaldean council and the secular face of the community before the Sublime 
Porte. Awarding Abdülkerim Pasha the rank of pasha with the title of Rumeli 
Beylerbeyi symbolized the close relationship the Chaldean community 
established with the Ottoman bureaucracy288. Patriarch Emmanuel Thomas’s 

 
287 Stamboul, November 28, 1901, p. 1; Young, Corps de Droit Ottoman, II, p. 120. 
288 Stamboul, May 31, 1902, pp. 2–3; Stamboul, March 21, 1905, p. 3. 



135  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

reception at Yıldız Palace, his participation in Selamlık ceremonies, and his 
subsequent official visits to the Grand Vizier and the Ministers of Interior, 
Foreign Affairs, and Justice and Sects demonstrated that the Chaldeans were 
included on the imperial political stage as a Catholic "Eastern nation" with high 
symbolic value despite their small population289. 

An important factor highlighting this established position was the intense 
and ritualized relations the Istanbul Chaldean community maintained with other 
Catholic and general Christian nations. The Stamboul newspaper mentioned the 
Chaldean patriarchal vicar among the "patriarchs and spiritual leaders" 
alongside the Ecumenical Patriarchate (Greek Orthodox), the Armenian 
Gregorian Patriarchate (Apostolic), the Armenian Catholic Patriarchate, the 
Bulgarian Exarchate, and various Eastern Catholic patriarchates within the 
same protocol hierarchy. During ceremonies at the Holy Spirit Cathedral 
(Saint-Esprit) for the Papal Jubilee or the great celebration of March 3, 1902, 
Patriarchal Vicar Gharib was reported as part of the collective front of all 
Catholic communities in Istanbul, alongside Armenian Catholic, Maronite, 
Melkite, and Latin clergy. Similarly, messes solennelles (solemn masses) 
performed according to the Chaldean rite at the Church of Santa Maria Draperis 
served as spaces where Latin and Eastern liturgical traditions were represented 
together, and members of other communities were invited290. 

This unity was not only liturgical but also political and legal. In line with 
an agreement reached between the Greek, Armenian Gregorian, Armenian 
Catholic patriarchates, and the Bulgarian Exarchate regarding schools and 
military service, the kapı kethüdası (official representatives) of these four 
institutions submitted a joint petition to the Ministry of Justice. The kapı 
kethüdası of the Chaldean Patriarchate could not participate in this specific 
process because no notification reached him291. This detail shows that while 
Chaldeans were considered part of the same Catholic and Gregorian bloc, they 
were occasionally excluded from joint processes due to technical reasons or 
limited institutional capacity. Nonetheless, the appearance of the Chaldean 
patriarchal vicar and community leader before the Sultan alongside other 
community leaders in Istanbul protocol ceremonies indicates that Chaldeans 
were accepted as having "equal" status at the level of political representation292. 

 
289 Stamboul, May 30, 1902, p. 1; September 22, 1902, p. 1. 
290 Stamboul, October 22, 1899, p. 1; April 4, 1901, p. 1; August 3, 1903, p. 1; March 18, 1904, 
p. 3; April 20, 1905, p. 3; December 23, 1912, p. 2. 
291 Senin, May 24; RK, KEMK, p. 80; Ahmet Erdoğdu, Diary of Adana Armenian Incidents, 
Konya 2012, p. 214. 
292 Stamboul, June 10, 1889, p. 1; December 21, 1903, p. 1. 



136  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Another dimension of the relationship was "institutional brotherhood" 
established through Catholic educational institutions and Latin orders. The 
Saint-Louis Eastern Seminary in Pera was founded by the Capuchins in 1881 
and, until 1914, trained a total of 30 priests: 19 Armenians, 5 Chaldeans, 2 
Maronites, 1 Syriac, 1 Bulgarian, 1 Greek, and 1 Georgian293. This shows that 
part of the Chaldean clergy shared the same formation environment with Latin 
and other Eastern Catholic youths. Consequently, Chaldean clergy were raised 
not only within institutions specific to their own rites but as components of 
common Catholic educational networks in Istanbul, making them visible to 
both the Papacy and French-based Catholic missionary structures. The mention 
of Chaldeans alongside Jesuits, Lazarists, Capuchins, and other orders during 
Papal jubilees or Easter ceremonies at Saint-Esprit Cathedral was a ritual 
manifestation of this integrity294. 

Regarding their status before Catholic states: The Chaldean patriarchate 
and its Istanbul vicariate emerged as a structure linked to the diplomatic circles 
of France and other Catholic states, as well as the Papacy and the Sublime Porte. 
When Emmanuel Thomas went to Rome, his reception by the Ottoman Consul 
in Rome, Galieni, and his private audience with the Pope showed that the 
Chaldean patriarch was positioned as a symbolic intermediary figure in both 
the Ottoman and Papal worlds 295. According to Le Moniteur de Rome, Leo XIII 
announced the intention to establish a clerical college in Rome for the Chaldean 
Patriarchate of Babylon while praising the Ottoman Sultan’s justice and 
tolerance toward Catholic subjects. In return, the patriarch emphasized loyalty 
to the Sultan296. This discourse suggests that the Chaldean Church held an 
ideological function before Catholic states as an Eastern Catholic church 
"helping to erase the traces of Nestorian heresy," while in the Ottoman context, 
it reinforced its "loyal nation" status through the rhetoric of obedience. 

The 1909 Adana Incidents provided a moment of crisis to analyze this 
multi-layered network of relations and the aspects of Chaldean discourse prone 
to "exaggeration." There was a striking difference in the numbers of Chaldean 
losses between the Babikian report and the official report by Yusuf Kemal Bey. 
Babikian claimed 422 Chaldeans were killed and total Christian losses 
exceeded 21,000, while Yusuf Kemal Bey recorded 133 Chaldean deaths 297. 
This numerical discrepancy reflects the tendency of reports prepared around the 
Armenian Patriarchate to present a "high" balance to inform international 

 
293 Échos d'Orient, XVII, 1914, pp. 456–457; La Documentation Catholique, no. 193, April 7, 
1923, p. 892. 
294 Stamboul, March 3, 1902, p. 1; March 18, 1904, p. 3. 
295 Stamboul, June 27, 1902, p. 1. 
296 Stamboul, October 2, 1890, p. 2. 
297 Ari Şekeryan, 1909 Adana Massacre: Three Reports, Istanbul: Aras, 2022, p. 15. 



137  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

public opinion of the disaster's scale. In contrast, the official Ottoman figures 
provided a more limited number to protect the state's claim of control and 
justice. While true Chaldean losses likely lay between these extremes, the 
numbers clearly circulated within two different discursive contexts. 

Information reflected from the Chaldean Patriarchal Vicariate in Istanbul 
to the center also carried traces of this discursive logic. According to La Turquie 
(May 26, 1909), telegrams reaching the vicariate from Adana reported that the 
Chaldean church and vicariate buildings were completely burned, over two 
hundred Chaldean workers in the fields were killed, houses were looted, and 
widows with children were left "without bread or shelter." This tragic 
description was conveyed with the statement that Patriarchal Vicar Mgr. Joseph 
Gharib’s petitions to the Grand Vizierate and Ministry of Interior were "taken 
into serious consideration"; the Porte sent instructions to authorities in Adana 
to "assist the unfortunate Chaldean community as quickly as possible"298. The 
language used here reflected an intensified style aimed at drawing the attention 
of both the center and the French Catholic public. Expressions like "over two 
hundred workers" being killed were evaluated as a narrative defining Chaldean 
losses at a high pitch compared to official Ottoman figures. Such discursive 
intensifications were thought to be related to the need of a small community to 
make its "disaster narrative" distinct so as not to remain obscured among larger 
groups like Armenians and Greeks. 

On the other hand, joint telegrams from Greek, Armenian, Syriac, and 
Chaldean spiritual leaders included serious criticisms of the Court Martial 
(Divan-ı Harb). A telegram dated June 17 stated that the Court Martial targeted 
"ignorant Muslim peasants" instead of the true perpetrators and that Christians 
were convicted due to "false testimonies" even though they were acting in self-
defense 299. While the Ministry of Interior found these claims "baseless" on June 
21, it had to request that the investigation be conducted more thoroughly to 
avoid negative opinions in domestic and foreign public circles. Here, too, the 
language of the parties was shaped by the requirements of the struggle for 
legitimacy rather than "plain" legal reality; Christian communities depicted 
themselves in a position of "legitimate defense," while the government used a 
highly generalizing style to protect the Court Martial. 

These examples showed that the discourse of the Istanbul Chaldean 
community and patriarchal vicariate should be understood within the political 
logic of the period, not as one-sided propaganda. The same actors—Mgr. 
Gharib, Abdülkerim Pasha, and Patriarch Emmanuel Thomas—used highly 

 
298 La Turquie, May 26, 1909, p. 1. 
299 BOA, Y.PRK.AZN. 25/40 (June 17, 1909). 



138  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

glorifying language toward the Sultan in other contexts, offering prayers for 
Abdülhamid’s "paternal" justice. Similarly, the unwavering loyalty of the 
Chaldean community was emphasized and rewarded with decorations, ranks, 
and official receptions300. Therefore, the disaster discourse in the context of 
Adana 1909 can be seen as a different instrument of the same political language 
rather than a contradiction, painting the image of a "loyal, civilized, and 
victimized" Eastern Catholic nation. 

In conclusion, the Istanbul Chaldean community became an actor with 
high symbolic value before both the Porte and Catholic states, despite its small 
population, thanks to the liturgical, educational, and diplomatic networks it 
established. The presentation of Chaldean figures and descriptions in various 
sources with varying intensity during the 1909 Adana Incidents stemmed from 
the desire to make its own tragedy visible within the larger Christian bloc. On 
the other hand, this situation is also related to the Ottoman bureaucracy's 
tendency to show the disaster's scale as manageable. Therefore, reports from 
the Patriarchate, official Ottoman documents, and news in organs like La 
Turquie and Stamboul must be read together, taking into account the context, 
target audience, and political function of each-accounting for the inherent 
strategies of "dramatization" and "normalization." 

4.2. The Occupation Period (1918–1920) and the Double 
Representation Strategy 

Following the British occupation of Istanbul, various meetings were 
organized in line with the policy of evaluating Armenian, Greek, Assyrian, and 
Chaldean communities together. Meetings such as the "Meeting of October 1, 
1919, between the British High Commission Armenian-Greek Branch, the 
American Near East Relief, and Representatives of the Armenian Patriarchate, 
Greek Patriarchate, Assyrian National Assembly, and Chaldean National 
Assembly"301 clearly reflected the occupation administration's tendency to 
handle non-Muslim communities within a single framework. Over time, 
Assyrian and Chaldean National Assembly representatives were included; 
records show they attended sessions on May 16, 20, 28, 1919, as well as July 
23, August 6, and October 1, 1919302. In this context, the Chaldean community 
in Istanbul sought to participate in informal decision-making mechanisms that 
could shape the post-occupation political order. 

 
300 Stamboul, March 21, 1905, p. 3; September 20, 1902, p. 2. 
301 Abdurrahman Bozkurt, Occupation Administration of the Allied Powers in Istanbul, Ankara: 
TTK, 2014, p. 214. 
302 Bozkurt, Occupation Administration, pp. 225-226. 



139  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

The British and American approach of handling Armenian and Greek 
issues together and subsequently including smaller Christian communities like 
Chaldeans, Nestorians, and Assyrians opened a new field of diplomatic 
visibility for Chaldean representatives. Thus, the occupation period became a 
process containing both significant opportunities and distinct political risks for 
the Chaldean community. Meeting records show that Chaldean National 
Assembly representative Nassib Nurullah and Assyrian National Assembly 
representative A. Ablahat aimed primarily to convey the "extremely serious 
grievances" of their communities in Diyarbakır, Harput, Mardin, and 
surroundings to the occupation authorities. The first demand was for security 
and protection to reduce dangers arising from Kurdish tribal pressure and 
Armenian-Turkish conflicts. The second was for aid and food; in this regard, 
the American Near East Relief representative Peet promised aid to Harput, 
Malatya, and Diyarbakır. Third was the issue of "abandoned property" (emlak-
ı metruke), involving attempts to resolve property losses through mixed 
commissions303. These demands show that the meetings functioned as a 
"platform for interest protection" for the Chaldeans. 

When the groups participating in these meetings are examined, it is seen 
that the Chaldeans stood out as active actors with a multifaceted contact 
network rather than a passive minority. At the center of this network was the 
Armenian-Greek Branch within the British High Commission. While Britain's 
approach did not ensure recognition of Chaldeans as a completely independent 
community, it made them a group accepted as an official interlocutor. Thus, 
despite the weakening of institutional representation opportunities held during 
the Ottoman period, Chaldeans gained a functional field of recognition under 
occupation conditions. Relations with the American Near East Relief 
strengthened visibility through humanitarian aid mechanisms, allowing the 
community to receive material support and voice its demands to international 
actors. This contact network should be evaluated as an adaptation strategy 
where humanitarian aid and occupation mechanisms were used pragmatically, 
preventing the community from becoming entirely invisible304. 

Relations with the Armenian and Greek Patriarchates did not constitute 
a direct political alliance but were functional for visibility at the British table. 
Participating in meetings with Assyrian and Nestorian National Assemblies 
showed they were part of the "Eastern Christians" framework305. Despite 
historical tensions, this unity turned into a utilitarian cooperation. 

 
303 Bozkurt, Occupation Administration, pp. 215-216. 
304 Bozkurt, Occupation Administration, pp. 215-216. 
305 Bozkurt, Occupation Administration, pp. 235-236. 



140  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

On the other hand, there were actors the Chaldeans kept at a distance. 
The Ottoman State appeared as an authority seen as inadequate rather than a 
place for solutions, especially since Ottoman mechanisms were ineffective 
regarding property, food, and security306. France and Italy were considered 
lower-priority actors by Chaldeans because their policies on Armenian and 
Greek issues differed from Britain's307. The later admission of the Greek High 
Commission representative created a competitive environment, preventing 
close relations308. 

Meeting minutes suggest the Chaldean strategy was pragmatic and 
occasionally opportunistic. Documents state that Chaldean and Nestorian 
representatives, like Armenian and Greek ones, "presented their situations 
differently than they were to extract money"309. This shows that Chaldeans 
effectively used diplomatic tools, attempting to direct the occupation 
authorities' sensitivities toward their community's interests. 

Chaldean loyalty to the Ottomans weakened during this period, gaining 
a cautious and utilitarian character. No stance in favor of the Ottomans was 
displayed; instead, the inadequacy of Ottoman administration was emphasized. 
However, there was no total break; traditional elements of respect were 
maintained in daily worship, but politically, Chaldeans positioned themselves 
clearly as part of British-American protection. After 85 sessions, the activities 
of the Armenian-Greek Branch ended on March 29, 1922. These meetings 
provided a ground for consultation that indirectly affected Chaldeans310. During 
this process, Chaldeans obtained certain humanitarian aid for Harput, Malatya, 
and Diyarbakır but failed to achieve significant political gains. The commission 
could not function effectively due to distorted information presented by 
Armenian and Greek representatives311. Nevertheless, the Chaldeans secured a 
place at the table. 

Overall, between 1919 and 1922, the Chaldean community in Istanbul 
adopted a flexible political stance amidst the uncertainty of occupation. They 
established close ties with occupation authorities, actively utilized American 
aid organizations, and developed cooperations with Nestorian and Assyrian 
representatives. This "double strategy" involved maintaining traditional 

 
306 Bozkurt, Occupation Administration, p. 227. 
307 BOA, ŞD. 3198/88 (July 10, 1920). 
308 Stamboul, November 26, 1921, p. 2. 
309 Œuvre des écoles d'Orient: bulletin périodique, No. 141, March 1884, pp. 226-227. 
310 Seyyid Muhammed Tâlib, “On the Way to India,” Sebilürreşâd, Vol. 8, No. 204, p. 424 
(1912). 
311 Example: Fethullah Efendi, born in Diyarbakır (1875). Studied at Mekteb-i Sultani, knowing 
Turkish, Arabic, and French. Appointed as assistant teacher of philosophy and chemistry. BOA, 
DH.SAİDd... 106/325 (February 6, 1875). 



141  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

relations with the Ottoman State while adapting to the new political order 
through occupation forces. As Abdurrahman Bozkurt notes, on July 23, 1919, 
Chaldean representative Nassib Nurullah participated in "Holy Alliance" 
meetings to raise issues of property loss and security, receiving aid promises 
from Peet. This reflects a cautious, utilitarian survival strategy aimed at 
preserving the community's existence within shifting power balances312. 

4.3. Appointment to the Council of State and Istanbul-
Centered Chaldean Institutionalization 

Following the retirement of Hüsnü Pasha from the Council of State 
(Şura-yı Devlet) on July 20, 1920, the appointment of the Chaldean-origin 
Abdülkerim Pasha should be evaluated as a development reflecting the multi-
national state approach of the late Ottoman period. The fact that the decree was 
enacted with the signature of Sheikh al-Islam Abdullah Efendi shows that the 
act was handled within a religious-legal framework of legitimacy. The role of 
the Sheikh al-Islam clearly demonstrates that appointing a non-Muslim official 
to a top advisory body did not contradict Islamic law or Ottoman legitimacy. 
Especially during a period when international debates regarding 1915 were 
intense, appointing a Chaldean to the Council of State showed the political will 
to integrate non-Muslims into the institutional structure. This appointment 
serves as a symbolic example that loyalty and bureaucratic merit were 
prioritized over sectarian or ethnic belonging in late Ottoman administration313. 

Chaldean presence in Istanbul was strengthened not only through 
bureaucratic representation but also through community-based 
institutionalization. Chaldeans moving to Istanbul from various regions, 
especially Siirt, formed internal solidarity networks. The establishment of an 
Istanbul-centered aid committee led by the Siirt Chaldean community is 
significant beyond mere charity. This committee provided material support to 
the poor and made the Chaldean presence visible under an institutional identity. 
The official recognition of the committee by the Ottoman government shows 
that these activities gained legal legitimacy. This proves that in its final period, 
the Ottoman State perceived the Chaldean community as an actor 
institutionalizing through social aid and representation mechanisms. 

Thus, when Abdülkerim Pasha’s appointment and the activities of the aid 
committee are considered together, it is clear the Chaldean community gained 
visibility within both the state bureaucracy and the civil-social sphere. This 

 
312 Example: Hanna Habib Efendi, born in Siirt (1890). Studied in Siirt and Istanbul. Worked at 
Bitlis Ziraat Bank (1910). BOA, DH.SAİDd... 177/383 (August 16, 1890). 
313 Œuvre des écoles d'Orient, No. 190, May 1892, pp. 270-271. 



142  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

highlights that the multi-national structure was not just a theoretical discourse 
but an administrative approach maintained through institutional practices314. 

4.4. The Institutional Formation of the Chaldean Catholic 
Community via Education in Istanbul 

From the second half of the 19th century, Istanbul became an educational 
and cultural focus for non-Muslim communities. This is evident in the 
acceptance of Chaldean students to schools like Mekteb-i Sultani (Galatasaray 
High School), Darülhayr Mektebi, Saint Benoît, and Saint-Louis. Almost all 
these students were male, leading men to undertake more visible and influential 
missions within the community. 

The educational journey of the Chaldeans was shaped through prominent 
Catholic and French-identified private institutions. Saint Benoît and Saint-
Louis were the most preferred schools, offering not only language and science 
but also clergy training based on Catholic theology. The "Apostolic Schools" 
model formulated in the 1884 Œuvre des Écoles d’Orient report is a 
fundamental reference. The goals of training local clergy and reconstructing 
Eastern Christian identities within a Rome-centered framework aligned 
perfectly with these schools' functions. Istanbul became a decisive center on 
three levels 315: 

Firstly, institutions like Saint-Louis, Saint-Benoît, Saint-Joseph, and 
Saint-Esprit were the primary venues for clergy formation. The clergy who 
would become "true apostles of their countries" were trained here, shaping the 
local cadres in Mosul and Siirt. A 1912 Sebilürreşad record regarding two 
Chaldean priests returning to Mosul after ten years of education in Istanbul is a 
striking example316. 

Secondly, the mission-oriented approach of Latin orders in Istanbul 
radically transformed identity formation. The strategy aimed at integrating the 
Chaldean community into Rome in terms of doctrine, culture, and discipline. 
Western education, French culture, and "universal Catholicism" redefined 
Chaldean identity on a foundation of Catholic belonging integrated with Rome, 
beyond Eastern ritual tradition. 

Thirdly, the application of the Apostolic School model transformed the 
social structure. These schools offered social mobility, language skills, and 

 
314 Œuvre d'Orient, bulletin périodique, 1908-07, pp. 641–642. 
315 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, 74-75. 
316 BOA, MF.MKT. 96/26 (1887); 1140/53 (1909); 1143/43 (1909); 1160/63 (1910). 



143  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

entry into modern professions. Students from Mekteb-i Sultani317 and 
Darülhayr Mektebi318 took active roles in the Ottoman bureaucracy and 
commercial structures, strengthening the institutionalization of the urban 
Chaldean elite. 

Finally, Istanbul’s status as a diplomatic and missionary center created a 
network of mutual dependence. The presence of the Papal delegation, French 
diplomatic influence, and Latin orders made the city a strategic laboratory for 
Latin missions' Eastern educational policies and a center for Chaldean modern 
identity. The 1884 model shows that these institutions were not merely 
pedagogical; they were spaces where Chaldean identity was reshaped under 
Latin-Catholic formation and served as strategic bases for policies toward 
Eastern Christianity. 

4.4.1. Saint-Louis Seminary and the Chaldeans 

The Saint-Louis Major and Minor Seminaries in Pera, run by the 
Capuchins, served as a "central clerical training institution" for all Catholic 
communities in Ottoman lands. Director R. P. Marcel’s 1892 letter notes the 
visual and social impact of seeing so many cassocks together in the capital. The 
students’ attire, long black cassocks with white cuffs and collars, following 
French tradition, created a previously unseen image in Istanbul streets. Group 
walks from the slopes of Pera toward Galata became a public scene that 
increased Catholic visibility. Marcel notes that residents followed these 
"students who seemed to have come from France" with curiosity or sympathy. 

The visual effect was even more pronounced when young clerics walked 
around Hagia Sophia or the Sublime Porte. The sight of long cassocks waving 
in the wind was a symbolic announcement of Catholicism's institutional power. 
For Chaldean youths from mountainous villages, being visible in Istanbul in a 
seminary cassock was a form of social representation for the entire community. 
A Chaldean youth from a tribal society walking confidently in urban space in a 
modern institutional cassock was a concrete indicator of the new position the 
community was gaining. 

Marcel’s letter shows these youths became quickly recognized in the 
cosmopolitan environment. Visiting the old palace or Hagia Sophia, and 
traveling on Bosphorus ferries alongside the public, revealed that Chaldean 
identity was not limited to mountain valleys but had gained a public presence 
in the capital. Saint-Louis provided a level of education in theology, 

 
317 BOA, MF.MKT. 879/20 (September 2, 1905). 
318 Ahmet Vurgun and Eren Akdeniz, ADEDER, 4, no. 2 (2019): pp. 57-60. 



144  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

philosophy, and canon law unattainable in their hometowns. Istanbul thus 
became a gateway to the Papal world and a place for direct contact with the 
Ottoman center, marking the early stages of transition from a tribal society to 
an urban Catholic one. Marcel’s 1892 letter is a unique testimony to why 
Istanbul became the only true gate for education and formation319.  

4.4.2. The Letter of Saint-Louis de Péra and Its Importance for 
the Chaldean Community 

The letter dated April 25, 1908, written by Father Bruno, one of the 
leading figures of the Capuchin Mission, holds special significance as it reflects 
the position and experiences of the Chaldean community within the Saint-Louis 
Eastern Clerical School in Pera, Istanbul, while providing detailed information 
on the school's operation, student body, and financial conditions. The letter 
clearly demonstrates how Chaldean youths were situated within this 
educational and institutional framework alongside Armenian, Bulgarian, and 
Syriac students. This allows for the tracking of Istanbul's central role in 
Chaldean clerical education at the beginning of the 20th century through 
concrete data. In this respect, the document shows that Saint-Louis de Péra was 
not merely a seminary but a vital space shaping the public visibility of the 
Chaldean community and its contact with modern education. 

One of the striking points in the letter is the emphasis on the intense 
demand for the boarding seminary as a primary issue, rather than the school's 
financial obligations. As Bruno states, while the number of day students was 
limited to a specific group of families, the real issue was how many candidates 
from the applications to the Eastern Clerical Dormitory would have to be turned 
away. This situation indicates that the bishops of Eastern churches preferred to 
send their clerical candidates specifically to this institution, that Saint-Louis 
had transformed into a regional center in terms of formation quality, and that 
for Eastern Catholic groups, including the Chaldean community, Istanbul was 
not just the Ottoman capital but a base for training clergy loyal to Rome. 
According to Bruno, bishops from different Eastern rite traditions regularly 
reported their satisfaction with the quality of the young priests they graduated. 
This points to the prestige of the Latin educational model in the eyes of the 
Eastern churches320.  

The letter also includes the testimony of the Apostolic Delegate of 
Mesopotamia, who passed through Saint-Louis in 1907. The delegation stated 

 
319 BOA, Y..PRK.BŞK. 76/111; ŞD. 3198/88 (July 10, 1920). 
320 Œuvre d'Orient (France). Author of the text. Oeuvre des écoles d’Orient: bulletin périodique, 
1908-07, pp. 641–642. 



145  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

that they recognized Saint-Louis graduates during pastoral visits by their piety, 
dignity, and zeal. This testimony demonstrates that Chaldean clergy serving in 
regions such as Mosul and Diyarbakır acted as catalysts for renewal in local 
Catholic communities thanks to the formation they acquired in Istanbul. This 
situation is entirely consistent with the fundamental goal of late 19th century 
Catholic educational policies. 

The list of clerical candidates who graduated in 1907-1908 clearly 
reveals the place of Chaldean students within this institution. During the 
specified period, one Chaldean priest returned to Mosul, and one Chaldean 
deacon returned to Diyarbakır. These two examples alone show that Chaldean 
youths from the Eastern provinces were trained in Istanbul and returned to their 
homelands; in this context, Saint-Louis formed one of the fundamental links in 
the chain of Chaldean clerical production. These institutions were not merely 
structures providing religious education for Chaldeans but platforms that 
contributed to integration into the French missionary network, close contact 
with the Papal hierarchy, and the acquisition of cultural capital in the Ottoman 
capital. 

It is observed that the quotas for both the minor and major seminaries 
were completely full. In the minor seminary, alongside Armenians, Chaldeans, 
Syriacs, and a Bulgarian student, there were also Latin students from Izmir, 
Athens, Corfu, Syra, and Tinos. This picture demonstrates that Istanbul was not 
just a local educational center but a regional Catholic educational hub covering 
vast geographies such as the Mediterranean and Mesopotamia. In the major 
seminary, there were sixteen students; it is understood that those belonging to 
the Armenian and Bulgarian rites would soon be ordained to the priesthood, 
while the Chaldean candidates were integrated into the Istanbul educational 
model to the extent of the formation they acquired there. 

Furthermore, the letter mentions that the allocation the Capuchin mission 
received from the Ottoman government had been cut. Due to these cuts, the 
admission of clerical candidates had to be reduced. This led to a decrease in the 
chances of admission for Chaldean candidates, a narrowing of the services 
offered by clerical schools in Istanbul to local Catholic communities, and an 
increased need for financial support from missionary organizations, particularly 
institutions like Œuvre d’Orient. 

Father Bruno also emphasizes that former students were passing on the 
education they received at Saint-Louis to new generations in the schools they 
now manage. This situation clearly reflects the role played by Istanbul-based 
formation in the modernization of Catholic institutions in Mosul, Siirt, 
Diyarbakır, and Mesopotamia in general. Thus, Istanbul gained the character of 



146  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

an intermediary center for the Chaldean Catholic world connected to Rome. In 
this context, the educational cycle in Istanbul became a model operating as 
follows: “education and formation in Istanbul → return to Mesopotamia → 
modernization of local institutions.” 

Based on Father Bruno’s 1908 letter, it can be argued that Istanbul was 
the main center where the Chaldean clergy were raised. The return of youths 
from Mosul and Diyarbakır to their homelands after receiving education here 
was decisive in the institutional renewal of the Chaldean Church. Moreover, the 
Chaldean identity was reshaped with Latin-Catholic formation; French, Latin, 
Capuchin discipline, and Rome-centered theological education deeply 
influenced the intellectual world of the Chaldean clergy. Additionally, Istanbul 
established a strategic link between missionary organizations and Eastern 
Catholic communities; Saint-Louis became a multi-layered junction connecting 
Chaldeans simultaneously to Rome, the French missionary network, and the 
Ottoman capital321. 

After 1918, with the de facto disappearance of Christian church 
structures in Eastern and Southeastern Anatolia, the historical centers of the 
Chaldean community became dysfunctional. In this environment of 
institutional vacuum, Istanbul emerged as a de facto administrative and clerical 
center, although not officially defined as such. In this transformation, the 
education and formation network shaped around the Saint-Louis Seminary, 
affiliated with the Capuchins in Pera, played a decisive role. This seminary 
became one of the primary spatial and organizational channels ensuring the 
institutional continuity of the Chaldean community, beyond being merely an 
educational institution training clergy. 

The clerical education practice initiated by the Saint-Louis Seminary 
during the Ottoman period continued its educational activities in some form 
during the Republican era as well. This situation positioned Istanbul as the only 
center where religious formation was de facto maintained for the Chaldean 
community. Despite the large-scale disappearance of historical diocesan 
structures in Anatolia, the Chaldean clerical tradition was able to preserve its 
institutional memory and find the opportunity to reproduce it through this 
Istanbul-based educational network. During this process, the seminary 
continued to train clergy, albeit in small numbers, for the limited Chaldean 
communities surviving especially along the Van, Hakkâri, and Mardin line. 

 
321 Œuvre d'Orient (France). Author of the text. Oeuvre des écoles d'Orient : bulletin périodique, 
1908-07, pp. 641-642. 



147  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Thus, this process became one of the rare institutional contact points preventing 
the Chaldean presence in the provinces from being completely severed. 

While the social transformation following 1915 and the newly drawn 
international borders left the communities remaining in the region facing a 
serious threat of 'spiritual leaderlessness,' the most unique function of the 
seminary during this period was its role as an 'inter-ritual' center, uniting 
Chaldean, Syriac, Latin, and Armenian rites under a single academic and 
spiritual roof. Indeed, the ordination of priests for the Chaldean Church with 
exceptional speed during the 1950s, aimed at filling the authority vacuum in 
Anatolia, is a reflection of this vital mission. As Father Gauthier, the Rector of 
the Seminary, stated in his 1958 report, the clergy trained here undertook the 
duty of being the 'leaven in the dough'—capable of penetrating the local fabric 
that foreign missionaries could not reach and preserving the collective memory 
of the community 322. 

By the second half of the 20th century, the influence of the Saint-Louis 
Seminary transcended national borders and gained a regional dimension. 
Political transformations and restrictions on religious education in Iran led 
Iranian Chaldean youths to adopt Istanbul as an educational base. Statistics 
from the end of the 1950s show that Iranian-origin Chaldeans constituted more 
than one-third of the seminary students (such as 7 out of 18 students). This flow 
was institutionalized through the guidance of the institution's former graduates, 
such as Archbishop Monsignor Cheikho of Tehran323. 

The conversion of the patriarchate administration into a metropolitanate 
in 1966 should be evaluated as a late and limited administrative recognition of 
this de facto situation. Although this arrangement is interpreted as the revival 
of the Archbishopric of Amida (Diyarbakır), which disappeared after 1918, it 
is understood that in practice, this structure manifested within an administrative 
framework centered on the Saint-Louis Seminary and Istanbul, rather than in 
Anatolia. In this context, the Istanbul Chaldean community de facto assumed 
the role of an administrative substitute for a historically liquidated ecclesiastical 
geography for a long time without holding an official status. As a result, Saint-
Louis did not merely provide advanced theological formation to students 
through this Catholic educational network in Istanbul; it also integrated them 
into the modern world through the teaching of languages such as French and 
Turkish. The city, within this continuity, became not just a place of education, 

 
322 T. R. Father Gauthier, “A nos Associés. - Constantinople (Istanbul): Lettre du T. R. Père 
Gauthier”, Oeuvre d'Orient, No: 509, February 1958, pp. 7-8. 
323 Turkey: « Lettre du T. R. Père Gautier », Œuvre d’Orient, October 1955, Paris, p. 98. 



148  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

but a central area where the collective memory, religious formation, and 
institutional identity of the Chaldean community were reproduced324. 

4.4.3. The Education Strategy of the Chaldean Community 

In the final periods of the Ottoman Empire, the demands of non-Muslim 
communities for access to central educational institutions became part of the 
processes of modernization and integration. In this context, the applications 
made by the Chaldean Patriarchal Vicariate to the Ministry of Education 
(Maarif Nezareti) in 1887, 1905, 1909, 1910, and 1913 are noteworthy. At the 
root of these demands, the desire for the community to be recognized as a "loyal 
nation" (sadık millet), the wish to demonstrate allegiance to the state, and the 
hope for their children to be raised in state schools to become useful individuals 
came to the fore325. 

Some examples of the applications made by the Chaldean Vicariate, as 
reflected in archival documents, are as follows: in 1887, gratitude was 
expressed for the admission of a student to the Imperial High School (Mekteb-
i Sultani); however, applications in 1905 and 1909 were rejected on the grounds 
of insufficient quota326. A request for the return of a student whose registration 
was cancelled due to failure was rejected because it was contrary to the 
regulations327. In 1910, the readmission of two students was requested, but this 
request was conditioned upon the fulfillment of necessary requirements328. In 
1911, seven Chaldean students were receiving education, four as boarders and 
three as day students. In the same year, two boarding students were receiving 
education at the Istanbul Sultani329. 

A demand for the admission of 10 poor students to the Darülhayr School 
was also rejected in the same year330. During the same period, the conversion 
of Mansur, the son of Yusuf Alak from Diyarbakır, disturbed the Patriarchate; 
however, it was stated in the press that the individual announced this decision 
of his own free will. On the other hand, the teaching application of İlyas Hanna 

 
324 Molitor, Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, 74-75. 
325 BOA, MF.MKT. 96/26 (January 7, 1887); MF.MKT. 1140/53 (September 26, 1909); BOA, 
MF.MKT. 1143/43 (November 13, 1909); BOA, MF.MKT. 1160/63 (September 16, 1910). 
326 BOA, MF.MKT. 879/20 (September 2, 1905). 
327 BOA, MF.MKT. 1143/43 (November 13, 1909). 
328 BOA, MF.MKT. 1160/63 (September 16, 1910). 
329 Ahmet Vurgun and Eren Akdeniz, "Non-Muslim and Foreign Students Studying in Istanbul 
Schools in the First Education Statistics of the Second Constitutional Period," Journal of 
Research and Experience (ADEDER), 4, no. 2 (December 2019): pp. 57-60. 
330 BOA, MF.MKT. 1100/39 (February 12, 1909). 



149  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

from Siirt demonstrates the effort of community members to integrate into the 
state system not only as students but also as teachers331. 

These efforts gained concrete form with the inclusion of individuals like 
Abdulkerim Pasha, a graduate of the School of Civil Service (Mülkiye), into the 
high bureaucracy. Abdulkerim Pasha, who graduated from the Istanbul Mülkiye 
in 1301 [1885], served as the Deputy Governor of Van and as a Translator for 
the Gendarmerie Ministry before being appointed as a member of the Council 
of State (Şûrâ-yı Devlet) in 1907 and 1920332. These appointments show that 
educated Chaldean individuals were able to integrate into the Ottoman system, 
though they were sometimes excluded despite their loyalty. 

These developments indicate that the male Chaldean community in 
Istanbul was shaped through education and public service, and that these 
individuals were effective in many areas, ranging from requests for places of 
worship to representation before the state. This process was a reflection of the 
community's institutional strength and its relationship with the state rather than 
being merely the result of individual efforts. 

In the same vein, a biography dated August 31, 1856, shows that after 
receiving education in Istanbul, the son of Davud Efendi served in many 
provinces of the Ottoman Empire, contributing to the representation of the 
Chaldean community in the provinces as well333. Similarly, Hanna Habib 
Efendi, born in Siirt, also received education in Istanbul and, with his 
multilingual cultural capital, took a position at the Bitlis Ziraat Bank334. By 
taking part in state levels and settling permanently in Istanbul, these individuals 
strengthened the institutional structure of the community. 

In conclusion, it is observed that Chaldean individuals educated in 
Istanbul played decisive roles in terms of integrating with the central state and 
representing the community within the Ottoman Empire. This process clearly 
reveals that Istanbul became not only a center of worship and education for the 
Chaldean Catholic community but also a focal point for social mobility, 
political representation, and bureaucratic integration. 

 

 
331 BOA, MF.MKT. 1159/74 (September 3, 1910). 
332 BOA, Y..PRK.BŞK. 76/111; BOA, ŞD. 3198/88 (July 10, 1920). 
333 BOA, DH.SAİDd... 82/475 (August 31, 1856). 
334 BOA, DH.SAİDd... 177/383 (August 16, 1890). 



150  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

1. French as the Language of Education  

The Galatasaray Sultani was organized based on the French educational 
model, and the language of instruction was predominantly French. This created 
an important opportunity for Chaldean youth. Besides being a tool for 
establishing cultural and diplomatic relations with the Western world, French 
offered the possibility of harmonizing with Catholic missionary circles in 
Istanbul and establishing direct communication with the Papal representation. 
Furthermore, it can be said that in semi-international institutions where 
foreigners were employed, such as the Public Debt Administration (Düyûn-ı 
Umûmiye), possessing a foreign language, especially French, the dominant 
language of the 19th century, provided individuals with distinct professional and 
administrative advantages. 

2. Opportunity for Participation in the Ottoman Bureaucracy 

 Students graduating from the Sultanis gained advantages in transitioning 
to higher educational institutions such as the İdadi (Senior High School) and 
Mülkiye. Thus, Chaldean youth found the chance to access state civil service 
and bureaucratic career steps. This situation increased the community's power 
of representation before the Ottoman central administration. In 1898, one of the 
24 students who graduated from the Mülkiye School was a Chaldean named 
Habib Necip335. 

3. Cultural and Institutional Adaptation  

The educational system of the Galatasaray Sultani contributed to the 
adaptation of Chaldean students, who stood out with their Catholic identity, to 
the Ottoman vision of modernization. The youth studying at the Galatasaray 
Sultani, along with students raised in French missionary schools (such as Saint 
Benoît and Saint-Louis), acquired both Western-style discipline and skills 
regarding the functioning of the Ottoman bureaucracy336. 

 

 

 
335 Abdulhamit Kırmızı, "Mekteb-i Mülkiye and Religion: Curriculum, Teacher, Student," 
Academia.edu, accessed: December 27, 2025, p. 34. 
336 BOA, ŞD.2401/20 (May 18, 1873); According to Joseph Tfinkdji, Chaldean youth who 
received education in these institutions returned to their homelands from Istanbul equipped not 
only with academic knowledge but also with a sense of unwavering loyalty to the Church of 
Rome/Vatican. Tfinkdji, L'Eglise chaldéenne catholique, pp. 479-480. 



151  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

CONCLUSION 

This series of documents, covering the years 1892-1918, reveals the 
long-standing process of the Chaldean Catholic community in Istanbul to 
acquire a church as more than just a search for a place of worship; it was a 
struggle for identity and institutionalization. At the beginning of the process, 
the distant and dismissive attitude of Monsignor Tacci, the Pope’s 
representative in Istanbul, toward the construction of a church was directly 
linked to Rome’s policy of granting only limited spiritual and institutional 
autonomy to the Chaldean Church. This stance demonstrated an indifference to 
the local needs of the Chaldean community and showed how Latin-centered 
unity policies suppressed Eastern Catholic structures. 

On the other hand, the Ottoman State’s approach to the issue took a 
different path than that of Rome. Starting in 1898, Ottoman authorities did not 
directly reject requests for land and building allocations but instead subjected 
them to bureaucratic processes, demanding detailed investigations into 
population and settlement. As an extension of the Ottoman policy of 
recognizing and regulating non-Muslim communities, this approach evaluated 
the community's legitimacy based on "numerical presence" and "loyalty." 

Demographic assessments conducted in 1901 revealed that the 
socioeconomic status of the Chaldean population in Istanbul was weak, that 
they lived scattered across different neighborhoods, and that they were forced 
to turn to other Catholic churches. This trend pointed to a process of dissolution 
that threatened not only the community's order of worship but also its national-
religious identity. The warning issued by the Chaldean Patriarch in Mosul, 
Emanuel Thomas Efendi, between 1901 and 1902, emphasized that building an 
independent Chaldean church in Istanbul was essential to prevent this 
dissolution; otherwise, he expressed concerns that the community would 
become "Westernized" (Latinized) or "Armenianized." 

The 1905 document, in which Patriarchal Vicar Yosef Garib Efendi 
announced that he would officially perform liturgy in the church and the 
patriarchate, indicates that the community had finally established a de facto 
order of worship. This was an example of temporary institutionalization created 
through the community's own efforts, demonstrating that the state showed 
"controlled tolerance" by not interfering in these activities. 

In 1918, during the final year of World War I, the Chaldean community 
was finally granted a space when a temporary house was permitted for use as a 
place of worship; however, this space never achieved the status of an official 
and permanent church. While this temporary allocation showed that the state 



152  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

did not remain indifferent to minority demands even under the most difficult 
conditions, it also revealed that the Chaldean community's demand for a church 
in Istanbul had yet to reach a final resolution. 

In conclusion, throughout this period, the Chaldean community’s 
demand for a place of worship in Istanbul remained squeezed between Rome's 
centralizing and restrictive Catholic policies, the Ottoman administration's 
population- and loyalty-based oversight, and the community's own desire to 
preserve its identity. Nevertheless, these documents provide historical 
testimony to the Chaldean Catholic community's struggle to maintain 
institutional, spatial, and religious visibility in the modernizing capital. Each 
document brings together pieces of this minority community's efforts to protect 
its identity, redefine its belonging, and integrate into the Ottoman system, 
contributing to our understanding of the background of the Chaldean presence 
in Istanbul. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



153  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

KAYNAKÇA 
Osmanlı Arşiv Belgeleri (BOA) 

Sadaret Eyalet-i Mümtaze Mısır Evrakı (A.MTZ.05); 22/70. 

Bab-ı Âli Evrak Odası (BEO); 1185/88869; 1192/89358; 4394/329540, 
4599/344877, 4656/349153, 1940/145442, 1743/130689 4663/349721, 
4638/347794,  

Dahiliye Nezareti İdare-i Dahiliye (DH.İD.); 90/15 

Dâhiliye Nezâreti, Mektubî (DH.MKT.); 1159/74, ,1194/43, 96/26, 
1140/53, 1143/43, 1160/63, 879/20, 1100/39, 1869/100, 2713/1. 

Dâhiliye Nezâreti, Muhaberat-ı Umûmiye İdaresi (DH.MUİ.); 67/1. 

Dâhiliye Nezâreti, Sicill-i Ahvâl Defterleri (DH.SAİDd.); 106/325, 
177/383, 82/475, 177/383. 

Dâhiliye Nezâreti, Şifre (DH. ŞFR.); 248/82. 

Hariciye Nezâreti, İdare (HR.İD.); 2041/18; 2041/55. 

Hariciye Nezâreti, Siyasî Kısım Evrakı (HR.SYS.); 118/64, 1782/45.   

Hariciye Nezâreti, Tahrirât Evrakı (HR.TH.); 142/80. 

İrade Dosya Usulü (İ. DUİT.); 1/90. 

İrade, Hususi (İ.HUS.); 97/6. 

İrade, Taltifat (İ.TAL.); 73/14; 278/1. 

Maarif Nezareti-Mektubî Kalemi (MF.MKT.); 1159/74, ,1194/43, 
96/26, 1140/53, 1143/43, 1160/63, 879/20, 1100/39. 

Maliye Nezareti, Emlak-i Emiriye Müdüriyeti (ML.EEM.); 569/53. 

Meclis-i Vükelâ (MV.); 219/84, 220/117. 

Şûrâ-yı Devlet (ŞD.); 2702/19; 3198/88; 2401/20. 

Yıldız Perakende Evrakı Mabeyn Başkitabeti Maruzatı 
(Y..PRK.BŞK.); 76/111. 

Yıldız Perakende Evrakı-Adliye ve Mezâhib Nezareti Maruzatı 
(Y..PRK.AZN.); 6/78; 18/64; 20/81; 22/67, 25/40. 

Yıldız Perakende Evrakı, Başkitabet Dairesi Maruzatı 
(Y..PRK.BŞK.); 76/111. 

Yıldız Perakende Evrakı, Arzuhal ve Jurnaller (Y..PRK.AZJ.); 
34/42. 



154  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Foreign Office 

Great Britain. Foreign Office. 1887. Further Correspondence Respecting 
Administrative Reforms in the Asiatic Provinces of Turkey. FO 424/144. Kew: 
British National Archives. 3-4. 

 Kitaplar, Tezler ve Monograflar 

1925-1926 Türkiye Cumhuriyeti Devlet Salnamesi, Yay. Haz. Tutku 
Çavuşoğlu, Erdal Şahin, İrem Polat, Edit. Ahmet Tetik, Ankara Üniversitesi 
Yayınları, Ankara 2024. 

Ahmet Erdoğdu, Belgelerle II. Meşrutiyet’ten Tehcire: Adana Ermeni 
Olayları Günlüğü, haz. Kemal Çelik, Adana, Gençlik Kitabevi, 2011. 

Ahmet Vurgun ve Eren Akdeniz, “II. Meşrutiyet Döneminin İlk Maarif 
İstatistiğinde İstanbul’daki Okullarda Öğrenim Gören Gayrimüslim ve Yabancı 
Uyruklu Öğrenciler,” Araştırma ve Deneyim Dergisi (ADEDER), 4, no. 2 
(Aralık 2019): 55-63. 

Albayrak, Kadir. Keldaniler ve Nasturiler, Vadi Yayınları, 1. bs., Konya 
1997.  

Aubin, Eugène. La Perse d’aujourd’hui: Iran, Mésopotamie. Armand 
Colin, Paris 1908. 

Belge, Murat. İstanbul Gezi Rehberi, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul 
1997. 

Bozkurt, Abdurrahman. İtilaf Devletlerinin İstanbul’da İşgal Yönetimi 
Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk Araştırma 
Merkezi Yayınları, 2014. 

Bozkurt, Gülnihal. Gayri Müslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî 
Durumu (1839-1914). Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1996. 

Danişmend, İsmail Hami. 31 Mart Vak’ası: Sadrazam Tevfik Paşa’nın 
Dosyasındaki Resmî ve Hususî Vesikalara Göre. İstanbul Kitabevi, İstanbul 
1961. 

Engelhardt, Ed. La Turquie et les Tanzimat: Ou, Histoire des réformes 
dans l’empire ottoman depuis 1826 jusqu’à nos jours. Paris: A. Cotillon et Cie, 
Imprimeurs-Éditeurs, 1882. 

İstanbul Şehremaneti Salnamesi, 1926, 12. baskı, İstanbul: İBB 
Kütüphane ve Müzeler Müdürlüğü, 1923. 

Janin, Raymond. Les églises orientales et les rites orientaux. Paris, 1922. 
Kaya, Önder. İmparatorluktan Cumhuriyete Azınlıklar. Kronik Kitap, 

İstanbul 2017. 
Kırmızı, Abdulhamit. “Mekteb-i Mülkiye ve Din: Müfredat, Muallim, 

Talebe,” Academia.edu, erişim tarihi: 27 Aralık 2025. 
Kurban, Dilek. “Vakıflar Kanunu Tasarısı Gayrimüslim Cemaat 

Vakıflarının Sorunları için Çözüm Getirmiyor”, Anayasal Vatandaşlık ve 
Azınlık Hakları: Vakıflar Kanunu İzleme Projesi, TESEV Demokratikleşme 
Programı, Aralık 2007. 



155  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Macar, Elçin. İstanbul’un Yok Olmuş İki Cemaati: Doğu Ritli Katolik 
Rumlar ve Bulgarlar. 2. baskı. İletişim Yayınları, İstanbul 2006. 

Marmara, Rinaldo. Bizans'tan Günümüze İstanbul Latin Cemaati ve 
Kilisesi, çev. Saadet Özen Kitap Yayınevi, İstanbul 2006. 

Mehmet Şimşek, Horepiskopos Aziz Günel: Yaşamı ve Anıları (1918-
1997), Everest Yayınları, İstanbul 2011.  

Molitor, Joseph. Kildaniler ve Doğu Süryani Kilisesi, Çev. Vedii İlmen, 
Yaba Yayınları, İstanbul 2004, Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude 
à Constantinople, en Égypte et en Turquie d’Asie (Janvier-Août 1912), 
Typographie Firmin-Didot, Paris 1912. 

Öğüt, Evrim Hikmet. “Geçici Göçün Sesleri: İstanbul’daki Keldani-
Iraklı Göçmenlerin Müzik Pratikleri / Sounds of Temporary Migration: Musical 
Practices of Iraqi-Chaldean Migrants in Istanbul,” Alternatif Politika 8, no. 3 
(Ekim 2016): 460–471. 

Rasimoğlu, Ceren Gülser İlikan. Filles de la Charité, On Dokuzuncu 
Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu’nda Hayırseverlik ve Sağlık (Doktora Tezi, 
İstanbul Üniversitesi, Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Tıp Tarihi ve Etik Anabilim 
Dalı, 2019. 

Sırâtımüstakîm - Sebilürreşâd Külliyâtı, Cilt 8: Sayı 183-208, haz. 
İskender Türe; proje yürütücüsü M. Ertuğrul Düzdağ, Bağcılar 
Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul, Aralık 2016 

Şekeryan, Ari. 1909 Adana Katliamı: Üç Rapor. İstanbul: Aras, 2022. 
Şimşek, Mehmet. Horepiskopos Aziz Günel: Yaşamı ve Anıları. 

Hazırlayan Emre Taylan.  Everest Yayınları, İstanbul 2011. 
Tfinkdji, Joseph. “L'Eglise chaldéenne catholique Autrefois Et 

Aujourd'hui.” Annuaire Pontifical Catholique, XVIII Année - 1914. Paris: 
Maison De La Bonne Presse, 1914. 

Türkan, Ahmet. Ermenilerin ve Doğu Hıristiyanlarının Sorunları 
Çerçevesinde Osmanlı-Papalık İlişkileri, Kitabevi, İstanbul 2012. 

Ubicini, A. ve Jaubert de Courteille. État présent de l’Empire ottoman…, 
Vol. II. Paris: Librairie militaire de J. Dumaine, 1876. 

Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of the East, 
2000, s. 347–349. 

Yılmazcan, Muteber. (haz.), 2015 Çalışma Raporu (İstanbul: Aral 
Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. Şti., Ocak 2016. 

Young, George. Corps de Droit Ottoman: Recueil des Codes, Lois, 
Règlements, Ordonnances et Actes les plus importants du Droit Intérieur, et 
d'Études sur le Droit Coutumier de l'Empire Ottoman, vol. II. Oxford: 
Clarendon Press, 1905. 

 
Süreli Yayınlar ve Gazeteler 

Die Katholischen Missionen. 1876, Cilt 11, Sayı 11. 



156  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Échos d'Orient. Cilt XVII, 1914. 
İstanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1329 [1913], İBB Kütüphane 

ve Müzeler Müdürlüğü, İstanbul 2023. 
İstanbul Beldesi İhsaiyat Mecmuası 1330 [1914], çev. İbrahim Akdağ, 

red. Nihal Boztekin, İstanbul 2023. 
La Documentation Catholique. No. 193, 7 Nisan 1923. 
La Turquie. (Çeşitli tarihler: 1908-1910). 
Le Stamboul. (Çeşitli tarihler: 1887-1952). 
Les Missions Catholiques. 1890. 
Œuvre d’Orient, Publication bimestrielle, No: 681, 685, Nisan 1993, 

Paris, 
Œuvre des Écoles d’Orient. (Çeşitli sayılar: No. 265, 1904). 
Oeuvre des écoles d'Orient: bulletin périodique.... (Çeşitli sayılar: No. 

141, 1884; No. 190, 1892; 1908-07). 
Senin, 24 Mayıs.  
Söz. Sayı 82, 7 Eylül 1996. 
Tâlib, Seyyid Muhammed. “Hind Yolunda.” Sebilürreşâd, c. 8, sayı 204, 

1912. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

EKLER 
Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti Nizâmnamesi337 

II. Meşrutiyet Bağlamında Osmanlıcılığın Yeniden Canlanışı, 
Azınlıklar ve Yönetim Pratiği: Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti 
Örneği 

Uzun süren mutlakiyetçi yönetimin ardından II. Meşrutiyet’in yeniden 
ilanı, Osmanlı siyasal hayatında yalnızca anayasal düzenin ihyası anlamına 
gelmemiş; aynı zamanda imparatorluğun çok dinli ve çok etnisiteli yapısını bir 
arada tutmaya yönelik ideolojik ve idarî arayışların yeniden canlanmasına 
zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda Osmanlıcılık fikri, Tanzimat ve I. Meşrutiyet 
dönemlerinde olduğu gibi, imparatorluğun farklı unsurlarını eşit haklar ve ortak 
vatandaşlık temelinde birleştirmeyi amaçlayan kapsayıcı bir siyasal proje 
olarak yeniden dolaşıma sokulmuştur. II. Meşrutiyet’in sağladığı görece 
özgürlük ortamı, bu ideolojinin hem devlet katında hem de cemaatler nezdinde 
yeniden meşruiyet kazanmasını mümkün kılmıştır. Bu dönemde azınlıklar ve 
cemaatler açısından Osmanlıcılık, yalnızca merkezî otorite tarafından dayatılan 
bir üst kimlikten ibaret değildir. Aksine, yeni siyasal düzene uyum sağlama, 
kamusal alanda görünürlük kazanma ve devlet nezdinde meşruiyet üretme 
imkânı sunan bir fırsat alanı olarak algılanmıştır. Meclis-i Mebusan’ın yeniden 
açılması, basın özgürlüğünün genişlemesi ve dernekleşme faaliyetlerinin 
serbestleşmesi, gayrimüslim cemaatlerin siyasal ve toplumsal hayata daha aktif 
biçimde katılmalarını teşvik etmiştir. Bu çerçevede azınlık cemaatlerinin 
Osmanlı Devleti’ne bağlılıklarını vurgulayan söylemler geliştirmeleri ve 
Osmanlıcı birlik projelerine destek vermeleri, büyük ölçüde yeni rejimle 
uyumlu bir konumlanma ve meşruiyet stratejisinin parçası olarak 
değerlendirilebilir. 

 
Sıklıkla “istibdat dönemi” olarak nitelendirilen uzun mutlakiyet 

tecrübesinin ardından gelen bu özgürlük ortamı, azınlıklar açısından yalnızca 
hak ve özgürlüklerin genişlemesi anlamına gelmemiş; aynı zamanda siyasal 
sadakatin yeniden tanımlandığı bir geçiş sürecini de beraberinde getirmiştir. II. 
Meşrutiyet yıllarında cemaatlerin Osmanlıcılık söylemine aktif biçimde 
katılımı, idealist bir birlik arzusundan ziyade, pragmatik bir uyum ve varlık 
koruma stratejisi olarak da okunabilir. Cemaatler bu yolla hem yeni yönetimle 
çatışmadan konumlarını muhafaza etmeyi hem de devlet nezdinde “sadık 
unsur” imajını pekiştirmeyi hedeflemişlerdir. Bu ideolojik ve siyasal 
çerçevenin kurumsal düzeydeki en somut tezahürlerinden biri, 23 Temmuz 

 
337 Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti Nizâmnamesi, Konstantiniyye: Matbaa-i Ebuzziya, 1328. 
Kostantiniye (İstanbul), (Hicri). TDV İSAM Kütüphanesi Arşivi No: 1113. 



158  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

1909 tarihinde teşkil edilen ve 16 Aralık 1909’da resmî ruhsat alarak hukuki 
meşruiyet kazanan Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti’dir. Heyet’in 
nizamnamesi, Osmanlıcılığın yalnızca soyut bir söylem değil; idarî ve 
toplumsal düzlemde uygulanmaya çalışılan bir yönetim stratejisi olduğunu açık 
biçimde ortaya koymaktadır. Nizamnamenin dili ve kapsamı, imparatorluğun 
çözülme sürecine karşı geliştirilen “birlik içinde çoğulluk” anlayışının 
kurumsal bir ifadesi niteliğindedir. 

 
Nizamnamenin ilk maddelerinde vurgulanan “cins ve mezhep ayrımı 

gözetmeksizin birlik”, “eşitlik”, “kardeşlik” ve “adalet” kavramları, 
Tanzimat’tan itibaren şekillenen Osmanlı vatandaşlık fikrinin II. Meşrutiyet 
döneminde yeniden canlandırıldığını göstermektedir. Bu yönüyle Osmanlı 
Unsurları İttihadı Heyeti, geleneksel millet sisteminin ötesine geçmeyi 
hedefleyen modern bir idarî tahayyülün ürünü olarak okunabilir. Bununla 
birlikte bu tahayyül, cemaatleri ortadan kaldırmayı değil; onları tanımlayarak, 
sınıflandırarak ve temsil mekanizmalarına dâhil ederek bir birlik modeli 
kurmayı amaçlamıştır. 

 
Heyet’in teşkilat yapısı ve üyelik kategorileri, geç Osmanlı yönetiminin 

azınlıklara yönelik yaklaşımındaki dönüşümü açık biçimde yansıtmaktadır. 
Tabii, seçilmiş ve tamamlayıcı üyelik gibi kategoriler aracılığıyla cemaatlerin 
hem ruhanî hem de sivil temsilcileri devletle doğrudan ilişkilendirilmiştir. Bu 
durum, azınlıkların artık yalnızca dinî cemaatler olarak değil, aynı zamanda 
idarî ve toplumsal aktörler olarak kabul edilmeye başlandığını göstermektedir. 
Devlet, bu yolla azınlıkları siyasal sistemin dışındaki pasif unsurlar olmaktan 
çıkararak, kontrollü ve kurallı bir katılım çerçevesine dâhil etmeyi 
hedeflemiştir. 

 
Nizamnamenin 54. maddesinde İstanbul’daki Osmanlı unsurlarının 

ayrıntılı biçimde listelenmesi, geç Osmanlı idaresinin cemaatleri “adı 
konulmuş” ve hukuken tanımlanmış unsurlar olarak ele alma eğilimini açıkça 
ortaya koymaktadır. Bu düzenleme, çok katmanlı toplumsal yapının idarî bir 
çerçeve içerisinde görünür kılınması çabasının göstergesi olduğu kadar, 
cemaatler arasında dereceli bir tanınma ve meşruiyet anlayışının da varlığına 
işaret etmektedir. Bazı cemaatlerin birliğe kabulünün ruhanî teşkilat şartına 
bağlanması, devletin tanıma ve temsil mekanizmalarını belirli kurumsal 
kriterlere dayandırdığını göstermektedir. 

 Heyet’in eğitim, dil ve kültür politikalarına ilişkin hükümleri, 
Osmanlıcılığın kültürel boyutunu da gözler önüne sermektedir. Osmanlıca 
öğretiminin yaygınlaştırılması, karma okulların teşviki ve farklı unsurlardan 
öğrencilerin ortak eğitim süreçlerine dâhil edilmesi, imparatorluk 
vatandaşlığını ortak bir kültürel zemin üzerinde yeniden inşa etmeyi amaçlayan 
entegrasyon stratejisinin parçalarıdır. Ekonomik ve sosyal kalkınmaya yönelik 



159  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

düzenlemeler ise azınlık cemaatlerini yalnızca siyasal birliğin değil, aynı 
zamanda Osmanlı modernleşmesinin ve ekonomik dönüşümün aktif unsurları 
hâline getirmeyi hedeflemiştir. Bununla birlikte II. Meşrutiyet’in ilk yıllarında 
gözlemlenen bu çoğulcu ve kapsayıcı atmosfer uzun ömürlü olmamıştır. Balkan 
Savaşları, Osmanlıcılık ideolojisinin pratikteki sınırlarını açığa çıkaran en 
önemli kırılma noktalarından biri olmuştur. Askerî yenilgiler, kitlesel göçler ve 
etnik temelli ayrışmalar, birlik ve beraberlik söyleminin inandırıcılığını 
zayıflatmış; devletin güvenlik kaygılarının artmasıyla birlikte kapsayıcı 
Osmanlıcılık anlayışının yerini daha merkeziyetçi ve temkinli politikalara 
bırakmasına neden olmuştur. 

 
Sonuç olarak Osmanlı Unsurları İttihadı Heyeti Nizamnamesi, II. 

Meşrutiyet sonrasında Osmanlı Devleti’nin azınlıkları tanıma, yönetme ve 
siyasal sistem içine entegre etme yönünde geliştirdiği en kapsamlı ve somut 
girişimlerden biri olarak değerlendirilmelidir. Bu metin, Osmanlıcılığın geç 
Osmanlı döneminde taşıdığı imkânları ve yapısal sınırları birlikte ortaya 
koymakta; imparatorluğun çözülme sürecinde çok unsurlu yapıyı koruma 
yönünde verilen son sistematik denemelerden birini belgelemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



160  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti Nizâmnamesi 

 

Birinci Madde: İttihâd-ı Anâsır-ı Osmâniyye Hey’eti, hükûmet-i meşrûta-i 
Osmâniyye’mizin kavânîn-i hâzıra ve âtiyesine tamâmıyla riâyet şartıyla vatan-
ı mukaddes ve müşterekimizin menâfi-i maddiye ve maneviyesini te’mîn ve 
Osmanlı nâm-ı mübeccelini taşıyan bilâ-tefrîk cins ve mezheb her ferd arasında 
râbıta-i ittihâdı takviye, kâide-i müsâvâta riâyet, lâzıme-i uhuvveti îfâ, fikir-i 
adâleti telkîn içün adâleti rehber-i harekât ittihâz ederek teşekkül etmişdir.  

Vazâif-i Esâsiye 

İkinci Madde: Mezheb, fırka, kavmiyyet, şahsiyyet, cinsiyyet gayreti 
gütmeyüb vatanın saâdeti noktasında umûmun makâsıdını tevhîde sa’y eder.  

Üçüncü Madde: Vahdet-i Osmâniyye’ye müteallik hakk-ı müsâvât ve adâlet 
ve hürriyete taalluk eden husûsâtdan mâadâ umûr-ı siyâsiye ile kat’iyyen iştigâl 
etmez.  

Dördüncü Madde: Cenâb-ı Hakk’ın inâyetiyle sâye-i ittihâd ve meşrûtiyyetde 
yek-vücûd Osmanlıların saâdet-i kâmileye nâiliyyetleri her neye mütevakkıf ise 
esbâbını te’emmül ve ihzâr ve bu yoldaki teşebbüsâtına haylûlet edecek 
mâniaları ref’ ve izâle içün her bir fedakârlığı ihtiyâr eyler.  

Beşinci Madde: Her hangi unsura mensûb olursa olsun her kimin, hürriyetin 
mebnâ-aleyhi olan adâlet, müsâvât, uhuvvet esâslarından birini ihlâle teşebbüs 
veyâ tecâvüzü vukûunu hey’et haber aldığı zaman ba’de’t-tahkîk kanâat husûlü 
takdîrinde matbûât ile keyfiyeti i’lân ve takbîh ve lüzûmu hâlinde doğrudan 
doğruya veyâ bi’l-vâsıta makâmât-ı âidesine mürâcaatla uhuvvet-i müeyyede, 
adâlet-i müessese, müsâvât-ı müstakarreyi ve’l-hâsıl hey’etin maksad-ı aslısı 
olan ittihâd ve ittifâkın husûlü ihlâl edebilecek en cüz’î hâlin bile izâlesi esbâbı 
her neye mütevakkıf ise icrâsı içün - iktidârı dâiresinde - teşebbüsât-ı kat’iyye 
ve ciddiyyede bulunur.  

Altıncı Madde: Ezhân-ı umûmiyeyi tahdîş edecek derecede edyân ve 
mezâhibe hürmetsizlik gösterenler veyâ tahkîr edenler takbîh ve ‘inde’l-îcâb 
hükûmete mürâcaatla tecziyesi taleb olunacakdır.  

Yedinci Madde: Vatanın selâmeti ve bi’l-umûm Osmanlıların refâh ve saâdeti 
dâmin ve kâfil olan meşrûtiyyetin fevâid ve kavâidini, hükûmetin halk 
üzerindeki hukûk ve hakk-ı himâye ve vazâifi ve halkın hükûmete borçlu 



161  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

olduğu riâyet ve hukûk ve vazâifini öğretmek içün konferanslar i’tâsı ve 
kütübhâneler te’sîsi gibi vesâite mürâcaat eyler.  

Sekizinci Madde: Maraz-ı cehl ve nifâkı def’ ile ittihâdın tamâmî-i husûlü ve 
meşrûtiyyetin gâye-i tekâmüle vusûlü içün mekâtib-i muhtelita te’sîs eder, 
tenvîr-i efkâr içün gece dersleri güşâd ve açık ifâde ile elsine-i muhtelifede 
gazeteler neşr ve kitâblar tahrîr ile halka, mekâtebe tevzî’ eyler. Mekâtib-i gayr-
i müslime’de lisân-ı Osmânî’nin tahsîl ve ta’mîmine ve vesâit-i mâliyesi 
müsâid oldukça bilâ-tefrîk cins ve mezheb hey’etin tensîb edeceği 
mekteblerden mekâtib-i âliye ve memâlik-i ecnebiyyeye talebe sevk ve 
i’zâmına mâddeten ve ma’nen muâvenet eder.  

Dokuzuncu Madde: Fukarâ ve merzâya hastahâneler inşâ ve amele ye teâvün 
sandıkları, atölyeler, dârü’s-sınâalar te’sîs ve şirketler teşkîl ve fabrikalar güşâd 
eder. Halkı; tahsîle, zirâate, san’ate, ticârete sevk ve teşvîk içün risâleler tertîb 
ile memâlik-i Osmâniyye’nin her noktasına tevzî’ etmek, san’at ve zirâate 
müteallik nümûneler, müzeler vücûda getirmek gibi vesâite mürâcaat eyler.  

Onuncu Madde: San’at ve ticâretin ta’mîmi ile servet-i umûmiyye-i 
millîyyemizin terakkîsine, meşrûtiyyetin füyûzât-ı ihyâkârânesine istinâden 
kemâl-i cidd ve hulûs ile sa’y eyler... ve minellahi’t-tevfîk  

Teşkîlât-ı Umûmiye 

On Birinci Madde: İttihâd-ı Anâsır-ı Osmâniyye Hey’eti; a’zâ-yı tabî’iye, 
a’zâ-yı müntehabe, a’zâ-yı mütemmime, a’zâ-yı müzâhire ve a’zâ-yı 
fahriyeden müteşekkildir.  

On İkinci Madde: A’zâ-yı Tabî’iye - Teşkîlât-ı rûhâniyyesi hükûmetçe 
musaddak olan milelin rüesâ-yı rûhâniyyesi tarafından gönderilecek birer 
murahhas ile teşkîlât-ı rûhâniyyesi olmayan unsurların cemâat veyâ kulüb 
riyâsetlerinden gönderilecek murahhas ve kulübü mevcûd olmayan unsurlardan 
dört beş mu’teber zâtın intihâb edeceği zâtlardan ibâretdir.  

• Ermeni Katolik unsurundan Asduryan Efendi 
• Rum unsurundan İspiraki Efendi 
• Ermeni Katolik unsurundan Bagos Efendi Arabyan 
• Türk unsurundan Hayati Efendi 
• Türk unsurundan Hulusi Efendi 
• Musevi unsurundan Daron Efendi 



162  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

• Latin unsurundan Zati Efendi 
• Rum Melkit unsurundan Zeki Megamiz Efendi 
• Keldani unsurundan Said Namık Efendi 
• Türk unsurundan Aziz Efendi Gavur-zade 
• Çerkes  unsurundan Ali Nadir Paşa Efendi 
• Süryani Kadim unsurundan Fehim Efendi 
• Protestan unsurundan Karabet Efendi Sinekerimyan 
• Ermeni unsurundan Kirkor Efendi Celalyan 
• Musevi unsurundan Marko Efendi Nahum 
• Arnavud unsurundan Murad Efendi 
• Bulga unsurundan Naumof Efendi 
• Süryani Katolik unsurundan Ni’metullah Efendi Cercis-zade 
• Rum unsurundan Vasilaki Efendi Orfanidi 
• Rum unsurundan Vladimir Efendi Mirmirmoğlu 
• Latin unsurundan Viktor Efendi Vartalidi 
• Rum unsurundan Yanopulos Efendi 

Efendiler müessis olmak i’tibâriyle ilk devre-i ictimâ içün a’zâ-yı 
tabî’iyedendirler. 

On Üçüncü Madde: A’zâ-yı Müntehabe - Rüesâ-yı rûhâniyyeden ve teşkîlât-ı 
rûhâniyyesi olmayan kulüb veyâ cemâat riyâsetlerinden taleb olunacak üç 
zâtdan a’zâ-yı tabî’iyenin ekseriyyet-i ârâsıyla intihâb olunacak birer zâtdan 
ibâretdir.  

On Dördüncü Madde: A’zâ-yı Mütemmime - A’zâ-yı müntehabeye nâmzed 
olarak gelen üç zâtdan ikisi ile şu’be reîsleri ve mevcûdiyyeti hükûmetçe 
musaddak ve hey’etin mesâî ve makâsıdına iştirâk edebilecek kulüblerden 
murahhas olarak gönderilen birer zât ve Dersaâdet’de münteşir yevmî ve siyâsî 
gazete sâhib-i imtiyâzları veyâ taraflarından gönderilecek vekillerden ibâretdir.  

On Beşinci Madde: A’zâ-yı Müzâhire - Hukûk-ı medeniyyeden sâkıt olmayan 
ve Osmanlı nâm-ı mübeccelini taşıyan ve bu hey’ete a’zâ-yı müzâhire sıfatıyla 
kayd ve kabûlünü taleb eden zâtlardır.  

On Altıncı Madde: A’zâ-yı Fahriye - İttihâd-ı anâsıra mâddeten veyâ ma’nen 
fevka’l-âde muâvenet ve hizmetde bulunan her zât (Osmanlı veyâ ecnebî olsun) 
hey’et-i idâre kararıyla a’zâ-yı fahriyeden ‘add olunur.  



163  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Hey’et-i İdâre’nin Teşkîlât ve Vazâif-i İdâresi 

On Yedinci Madde: Hey’et-i idârenin merkezi Dersaâdet’de olub a’zâ-yı 
tabî’iye ve müntehabenin ictimâıyla teşekkül eder. Nısfından bir fazlasıyla 
hey’et tamâm ‘add ve i’tibâr olunarak müzâkereye başlar ve mukarrerâtı da 
tamâm i’tibâr olunan hey’et a’zâsının bir fazla re’yi ile ittihâz eder. Yalnız esnâ-
yı müzâkerede mevâdd-ı mühimmeden olduğuna karar verilen mesâil ancak 
ekseriyyet-i sülüsan ârâ ile taht-ı karâra alınır.  

On Sekizinci Madde: Hey’et-i idâre; bir reîs, bir reîs-i sânî, bir reîs-i sânî 
vekili, bir kâtib-i umûmî, bir kâtib-i umûmî muâvini, bir muhâsib, bir 
sandıkkârı beynlerinde re’y-i hafî ve sülüsan ekseriyyet-i ârâ ile intihâb 
edecekdir.  

On Dokuzuncu Madde: Reîs-i evvel; hey’et-i umûmiye ve hey’et-i idâreye 
riyâsetle nizâmnâmenin tamâmî-i tatbîki ve hey’et-i umûmiye ve idârenin 
mukarrerâtını tenfîz ve icrâ vazîfesile mükelleftir.  

Yirminci Madde: Reîs-i sânî ve vekili: Reîs-i evvelin gaybûbetinde reîs-i sânî 
ve ânın gaybûbetinde vekili ictimâa riyâset ve ittihâz-ı mukarrerât 
edebilecektir.  

Yirmi Birinci Madde: Kâtib-i umûmî; mukarrerâtı zabt ve evrâk-ı vâride ve 
sâdıreyi defâtir-i mahsûsaya kayd ve reîsin havâlesi üzerine evrâkı hey’ete tevdî 
ve umûr-ı sâire-i tahrîriyyeyi îfâ ve bi’l-umûm evrâk ve defâtiri hüsn-i 
muhâfaza vazîfeleriyle ve kâtib-i umûmî muâvini kâtib-i umûmînin vazâifine 
iştirâk ve gıyâbında aynen vazâif ile mükelleftir.  

Yirmi İkinci Madde: Her ictimâda edilecek müzâkerât ve verilecek 
mukarrerâtı kâtib-i umûmî veyâ muâvini zabt eder ve netîce-i müzâkerâtı hâvî 
zabtnâmenin zîri reîs ve kâtib tarafından imzâ ve hıfz olunur. Ertesi ictimâda 
zabt-ı sâbık hey’et huzûrunda kırâat ve sıhhati tasdîk olunduktan sonra defter-i 
mahsûsa kayd ve zîri imzâ edilecekdir. Muhâlif olan zât dilerse sebeb-i 
muhâlefetini derc ve dilerse muhâlif bulunduğunu zikr ile iktifâ ederek imzâ 
edecekdir.  

Yirmi Üçüncü Madde: Muhâsib; muâmelât-ı hesâbiyyeye mütedâir kuyûd ve 
muharrerâtı tanzîm, her ictimâda sandık mevcûdunu mübeyyin hesâb 
varakasını ve her üç ay nihâyetinde bilançosunu tertîb ve reîse i’tâ edecekdir.  



164  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Yirmi Dördüncü Madde: Sandıkkâr; paranın hüsn-i muhâfazası ve sarfiyâtın 
hüsn-i idâresi ile defter-i mahsûsunda sûret-i muntazamada kayd vazîfeleriyle 
mükelleftir. Reîs ve muhâsibin emr-i tahrîrîsi olmadıkça sandıkkâr sarfiyâtda 
bulunamayacakdır.  

Yirmi Beşinci Madde: Vâridâtdan yirmi liraya kadar sandıkkâr nezdinde hıfz 
olunur andan fazlası hey’et-i idârece münâsib görülen müessese-i mâliyyeye 
tevdî olunacağı gibi reîs-i evvel, muhâsib ve sandıkkâr müctemian imzâ veyâ 
mühürleriyle ahz olunabilecekdir.  

Yirmi Altıncı Madde: Her altı ay nihâyetinde veyâ lüzûmu takdîrinde hey’et-
i idârenin re’y-i hafî ile intihâb edeceği beş zâtdan mürekkeb bir komisyon 
sandıkkâr ve muhâsibin evrâk ve defâtirini ve kasa mevcûdunu teftîş ve tedkîk 
ve ol-bâbda tanzîm edeceği raporu berây-ı tasdîk hey’et-i idâreye tevdî 
edecekdir.  

Yirmi Yedinci Madde: Hey’et-i idâre lâ-ekall haftada bir def’a ictimâ 
edecekdir. Ahvâl-i fevka’l-âdede reîs-i evvelin emriyle kâtib-i umûmî veyâ 
muâvini tarafından ictimâa da’vet olunacakdır.  

Yirmi Sekizinci Madde: Hey’et-i idâre kendi a’zâsından ta’yîn edeceği 
program dâiresinde hareket etmek üzere dâimî veyâ muvakkat encümenler 
teşkîl edecekdir.  

Yirmi Dokuzuncu Madde: Reîs ve a’zâdan her biri hey’etin mukarrerât-ı 
müttehizesi hilâfına hareket edemeyeceği gibi hey’et-i idâre nâmına resmen 
murahhas olarak gönderilmediği takdîrde hey’et-i idâre nâmına harekete ve söz 
söylemeye me’zûn değildir.  

Otuzuncu Madde: Hey’et-i idâre nâmına bir husûs hakkında i’zâm olunacak 
komisyonun adedi hey’etçe takarrür ve re’y-i hafî ile ta’yîn etdikden sonra 
me’mûriyyetleri komisyona verilecek i’timâdnâme-i resmî ile tahakkuk eder. 
Komisyonun vazîfe ve derece-i salâhiyyeti hey’etçe ta’yîn ve tasrîh olunur.  

Otuz Birinci Madde: Hey’et-i idâre tarafından verilecek mukarrerâtdan 
mevki-i icrâya vaz’ı lâzım gelen husûsâtın hemân îfâsı muktezîdir. Şu kadar ki: 
Mevâdd-ı mühimme-i fevka’l-âdeden olduğu hey’et-i idârece takarrür edenler 
hey’et-i umûmiyede ba’de’l-müzâkere hâsıl olacak netîceye göre hareket 
olunur.  



165  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Otuz İkinci Madde: İttihâd-ı Anâsır-ı Osmâniyye Hey’eti nâmına mahkûk 
mühür yektâdır. Kâtibin nezdinde hıfz olunur. Mukarrerâtın tenfîz ve icrâsı ve 
muharrerâtın mevsûkiyeti içün tanzîm olunan evrâka tahtîm edilmekle berâber 
zîrinde reîsin imzâsı bulunması meşrûtdur.  

Otuz Üçüncü Madde: A’zâ-yı tabî’iyenin müddeti ilk devre-i ictimâ içün üç 
sene ve bu müddetin inkızâsından sonra iki sene ve a’zâ-yı müntehabe ile a’zâ-
yı mütemmimenin müddetleri bidâyetden i’tibâren iki senedir. Müddetin 
inkızâsında tâbi bulundukları reîs-i rûhânî veyâ kulüb riyâsetleri tarafından 
usûlü dâiresinde tekrâr intihâb ve ta’yînleri câizdir. Bu sûretle yeniden intihâb 
ve ta’yîn olunacak a’zânın me’mûriyyetleri resmen tahakkuk edinceye kadar 
eski hey’et-i idâre kemâ-fi’s-sâbık vazîfesine devâm edebilecekdir.  

Otuz Dördüncü Madde: Hey’et a’zâsından biri ma’zeret-i meşrûaya müstenid 
olmaksızın mütevâliyen dört def’a da’vete icâbet etmezse müsta’fî nazarıyla 
bakılacakdır. Ma’zereti mevcûd olub da imtidâd edeceği müddet zarfında 
ma’zûr olan hey’et-i umûmiyede bulunan unsur refîklerinden birini müddet-i 
gaybûbeti içün tevkîl edebilecek ve sûret-i tevkîli tahrîren cânib-i riyâsete iş’âr 
edecekdir. Şâyed birini tevkîl etmez ve bu sûretle ma’zereti bir sene devâm 
ederse müsta’fî ‘add olunarak her iki hâlde o a’zânın mensûb bulunduğu rûhânî 
veyâ kulüb riyâsetine keyfiyetin iş’ârıyla berâber dîğer bir zâtın intihâb ve 
i’zâmı taleb olunacakdır.  

Otuz Beşinci Madde: Hey’et-i umûmiye ve idâre a’zâsından her hangisi olursa 
olsun hey’etin mukarrerâtı veyâ nizâmnâme ahkâmı hilâfına harekât ve icrââtda 
bulunduğuna dâir tahrîren makâm-ı riyâsete vâkı’ olan şikâyet üzerine hey’et-i 
idâre re’y-i hafî ile a’zâsından intihâb edeceği beş zâtdan mürekkeb bir 
komisyon vâsıtasıyla tahkîkât-ı evveliye icrâ ve ol-bâbda tanzîm olunacak 
rapor hey’etçe bi’l-müzâkere evvelâ şikâyet olunan zâtın müdâfaasını istimâ’ 
ile harekât-ı vâkıası mertebe-i sübûta vâsıl olmadığı ve eser-i kasdın adem-i 
sübûtu hâlinde yalnız tenbîhât-ı lâzıme ile iktifâ olunacakdır. Bu sûretle iki 
def’a tenbîh ve ihtâr edildiği hâlde tekrâr eder veyâ ilk def’asında eser-i kasd 
ya’ni bilerek muhâlif hâl ve hareketde bulunduğu hey’et-i idârece bi’l-
müzâkere ekseriyyet-i sülüsan ile tahakkuk ederse keyfiyet hey’et-i 
umûmiyenin ilk ictimâında mevki-i müzâkereye konularak ekseriyyet-i sülüsan 
ârâ ile muhâlif hâl ve hareketde bulunduğu sâbit olursa istifâya da’vet olunacak, 
şâyed istifâ etmez ise veyâ gıyâbında karar verilüb de istifâya da’vet olunduğu 
günden i’tibâren on beş gün müddet zarfında makâm-ı riyâsete tahrîren 
müdâfaât ve i’tirâzı dermeyân etmez ise ma’zûl ‘add olunarak keyfiyet mensûb 



166  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

olduğu reîs-i rûhânî veyâ kulüb riyâsetine iş’âr ve diğerinin intihâb ve i’zâmı 
taleb olunacakdır. Hey’et-i umûmiyenin bu bâbdaki mukarrerâtına karşı 
riyâset-i rûhâniyeler ile kulüblerin i’tirâza hakkı yokdur.  

Otuz Altıncı Madde: Otuz beşinci madde mûcebince gıyâben azline karar 
verilen zâtın i’tirâzı olub da hey’et-i idâreye mürâcaatı takdîrinde i’tirâzât-ı 
vâkıası hey’etçe tedkîk olunub sülüsan ekseriyyet-i ârâ ile kabûl ve âdem-i 
kabûlü hakkında verilecek karar kendisine tahrîren teblîğ olunacakdır.  

Otuz Yedinci Madde: Hey’et-i idâre a’zâsından biri otuz dört, otuz beş, otuz 
altıncı maddeler ahkâmına tevfîkan istifâ veyâ azl, yâhud ma’zeret-i sahîhaya 
müstenid olmaksızın bilâ-sebeb istifâ eder veyâhud maâzallâh vefât ederse 
a’zâ-yı tabî’iyeden olduğu takdîrde makâmına diğerinin intihâbı içün mensûb 
bulunduğu reîs-i rûhânî veyâ kulüb riyâsetine iş’âr olunacakdır. A’zâ-yı 
müntehabeden ise rüesâ-yı rûhâniyyeden taleb olunacak zât ile hey’et-i 
umûmiyede bulunan mensûb olduğu unsurun diğer iki nâmzedlerinden biri 
hey’et-i idârenin re’y-i hafîsi ile intihâb ve ta’yîn olarak ol-vechle a’zâ-yı 
müntehabeden ‘add olunacakdır.  

Hey’et-i Umûmiyenin Vazâifi 

Otuz Sekizinci Madde: Hey’et-i umûmiye (a’zâ-yı tabî’iye ve müntehabe ve 
mütemmimeden müteşekkil olub) lâ-ekall her altı mâh zarfında ictimâ’ edecek 
ve ahvâl-i fevka’l-âdede hey’et-i idârenin kararıyla reîs-i evvel ictimâ-ı 
umûmîye da’vet edebilecekdir.  

Otuz Dokuzuncu Madde: Hey’et-i umûmiyenin ictimâı hâlinde evvelâ târîh-i 
ictimâa kadar ahvâl-i câriye hakkında hey’et-i idârenin vereceği îzâhâtı istimâ’, 
sâniyen bütçeyi tedkîk ve kabûl, sâlisen mevâdd-ı mühimme-i fevka’l-âdeyi 
müzâkere, râbian hey’et-i idâre tarafından nizâmnâmeye müteallik tanzîm 
olunacak lâyihayı tedkîk ve tasdîk edecekdir. Şu kadar ki işbu lâyihanın hey’et-
i umûmiyece reddi hâlinde hemân hey’et-i umûmiye ve idâreden beşer zâtdan 
mürekkeb teşkîl olunacak komisyonda ba’de’t-tedkîk tanzîm olunacak rapor 
tekrâr hey’et-i umûmiyede tezekkür olunarak ol-bâbda verilecek karâra göre 
hareket olunacakdır.  

Kırkıncı Madde: Hey’et-i umûmiye mecmû-ı a’zâsının nısfından bir fazlasıyla 
müzâkereye başlayabilecekdir. Hey’et-i umûmiyede tezekkür olunacak 
mevâdd mühimmeden olduğu cihetle mukarrerât mevcûd a’zânın sülüsan 
ekseriyyet-i ârâsıyla ittihâz olunacakdır. İki def’a vukû bulan da’vetde mecmû-



167  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

ı a’zânın nısfından bir fazlasıyla ekseriyyet olamadığı takdîrde üçüncü ictimâda 
isbât-ı vücûd edecek a’zâ ile müzâkereye mubâşeret edilir. Şu kadar ki mevâdd-
ı müsta’celeden olub da te’hîrinde mahzûr görülen husûsâtda evvel emirde 
müsta’celiyyeti taht-ı karâra alındıktan sonra ekseriyyet-i mutlaka nazar-ı 
i’tibâre alınmayarak hemân isbât-ı vücûd eden a’zâ ile hall olunacakdır.  

Kırk Birinci Madde: Hey’et-i umûmiye a’zâsından ma’dûd olan diğer kulüb 
murahhaslarının mensûb bulundukları kulüb a’zâlığından istifâ veyâ azilleri 
vukûunda o zâtın hey’et-i umûmiye a’zâlığı dahi sâkıt olarak diğer bir a’zânın 
intihâb ve ta’yîni husûsu kulübüne iş’âr olunacakdır.  

Kırk İkinci Madde: Hey’et-i umûmiyeye dâhil bulunan yevmî ve siyâsî gazete 
sâhib-i imtiyâzları mesleği terk veyâ hükûmet tarafından gazetesi sûret-i 
kat’iyyede ta’tîl edildiği takdîrde hey’et-i umûmiyedeki a’zâlık sıfatı da zâil 
olur.  

Kırk Üçüncü Madde: Nizâmnâmenin ba’zı mevâddını tatbîkde mahzûr 
görüldüğü veyâhud ba’zı mevâddın ilâvesi îcâb etdiği takdîrde hey’et-i idâre 
tarafından tanzîm olunacak lâyihayı hey’et-i umûmiye ictimâda taht-ı karâra 
alacakdır. 

Şu’belerin Teşkîlât ve Vazâifi 

Kırk Dördüncü Madde: Hey’et-i idârenin lüzûm gördüğü ve ta’yîn edeceği 
mahallerde şu’be güşâd olunacakdır. Şu’benin a’zâsı o mahalde bulunan anâsır-
ı muhtelifeden müteşekkil olub aded ve mikdârı merkezce takarrür edecekdir.  

Kırk Beşinci Madde: Şu’be hey’etini teşkîl içün o mahallin imâm ve baş 
papası ve baş haham ve muhtârânından mahalle ahâlisinin en nâmûslu ve 
mer’iyyü’l-hâtırı olmak üzere beş zât taleb olunacak ve anlardan merkezin 
intihâbıyla evvelce takarrür eden mikdârdan bir hey’et-i idâre teşkîl 
olunacakdır. Şu’be hey’et-i idâresi bir reîs, bir kâtib, muâvini, bir sandıkkâr ve 
‘inde’l-îcâb reîs-i sânîden ibâretdir. İntihâbları kendi aralarında ekseriyyet-i 
sülüsan ârâ ile icrâ ve ta’yîn olunduktan sonra keyfiyet-i intihâbları merkeze 
iş’âr olunacakdır.  

Kırk Altıncı Madde: Şu’beler a’zâsının müddet-i devâmı iki senedir. 
Müddetin inkızâsında bâlâdaki (44, 45) nci maddeler ahkâmına tevfîkan intihâb 
olunurlar. (43. Madde) - Nizâmnâmenin ba’zı mevâddını tatbîkde mahzûr 
görüldüğü veyâhud ba’zı mevâddın ilâvesi îcâb etdiği takdîrde hey’et-i idâre 



168  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

tarafından tanzîm olunacak lâyihayı hey’et-i umûmiye ictimâda taht-ı karâra 
alacakdır.  

Kırk Yedinci Madde: Şu’beler, merkezin mukarrerâtı mevki-i icrâya koymak 
ve ittihâd-ı anâsırın muâvenetine muhtâc olan mevâddı merkeze tahrîren 
bildirmek ve her ay nihâyetinde ahvâl-i umûmiyeye müteallik mufassal bir 
rapor tanzîm ve irsâl etmek ve hey’et-i idâre-i merkeziyye kararıyla açılan 
iâneyi merkezin mühür-i resmîsi ile cem’ ve cibâyet ve abone kayd etmek ve 
bedelâtı bi’t-tahsîl makbûz mukâbilinde merkeze göndermek vazâifi ile 
mükelleftir. Binâenaleyh merkezin izn ve ma’lûmâtı olmaksızın hod-be-hod hîç 
bir muâmelede bulunmaları câiz değildir. Şu’belerin mührü merkez tarafından 
tedârik ve nümûnesi merkezin defterine sebt olunduktan sonra şu’be reîsine 
teslîm olunacak ve şu’belerin mukarrerât ve muhâberâtının mevsûkiyeti içün 
mührün zîrinde reîsin imzâsı bulunacakdır.  

Kırk Sekizinci Madde: Şu’belerin reîs ve a’zâsı istifâ veyâ azilleri hakkında 
(45) nci madde ahkâmına tevfîkan hareket olunacak ve muhâlif hâl ve hareketde 
bulunanlar hakkında dahi (34, 35, 36) ncı maddeler mûcebince merkezin 
intihâb edeceği komisyon-ı mahsûs ma’rifetiyle icrâ olunacak tahkîkât üzerine 
netîce hey’etçe bi’l-müzâkere taht-ı karâra alınacakdır.  

Kırk Dokuzuncu Madde: Şu’beler hey’et-i idâre a’zâsından biri veyâ birkaçı 
hakkında veyâhud bir husûsdan dolayı şikâyeti olan zâtın tahrîren merkez veyâ 
şu’be riyâsetine mürâcaatı lâzımdır. Şu’be riyâsetine mürâcaatı hâlinde hîç bir 
muâmele yapmaksızın mezkûr şikâyetnâmeyi şu’be mazrûfen merkeze iş’âra 
mecbûrdur.  

A’zâ-yı Müzâhire 

Ellinci Madde: A’zâ-yı müzâhireden olmak arzûsunda bulunan zât dilerse 
doğrudan doğruya merkeze ve dilerse mukîm bulunduğu mahaldeki şu’be 
riyâsetine tahrîren mürâcaat eder.  

Elli Birinci Madde: Merkez ve şu’belerde kayd olunan a’zâ-yı müzâhirenin 
esâmîsini mübeyyin defter olacak ve bu deftere a’zânın isim ve şöhret ve 
mahall-i ikâmet ve san’at veyâ me’mûriyeti yazılacak ve şu’belerde kayd 
olunan a’zânın kuyûdu merkeze iş’âr olunacakdır.  

 

 



169  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Elli İkinci Madde: A’zâ-yı müzâhireden olmak talebinde bulunan zâtdan lâ-
ekall beş gurûş duhûliye alınır. Ve mûmâileyh mâhiye bir gurûşdan iki yüz 
gurûşa kadar muâvenetde bulunmakla mükelleftir.  

Elli Üçüncü Madde: İttihâd-ı anâsır içün mâddeten ve ma’nen sebk eden 
hizmet ve muâvenetin derecesine göre muayyen derecede madalya ve hâtıra-i 
şükrân şehâdetnâmesi verilir.  

Mevâdd-ı Müteferrika 

Elli Dördüncü Madde: Dersaâdet’de mevcûd anâsır-ı Osmâniyye şunlardır: 
(Türk, Rum, Ermeni, Ermeni Katolik, Musevî, Rum Melkit, Süryani Kadim, 
Çerkes, Arab, Arnavud, Kürd, Keldani, Protestan, Süryani Katolik, Latin, 
Bulgar, Sırb, Bulgar Katolik, Ulah). Dersaâdet’de teşkîlât-ı rûhâniyeleri 
olmayan Mârûnî ve Nestûrî gibi anâsırla memâlik-i Osmâniyye’de vücûduna 
ıttılâ hâsıl olanlardan isbât-ı mevcûdiyet eyledikleri takdîrde anlar da ittihâda 
dâhil olacaklardır.  

Elli Beşinci Madde: Hey’et nâmına verilecek konferansları i’tâ edecek zât 
mevzûu evvel emirde hey’et-i idâreye beyân ve ol-bâbda verilecek karar 
üzerine îcâbı icrâ olunacak ve hey’et-i idâre keyfiyeti i’lân ve işâa edecekdir.  

Elli Altıncı Madde: Hey’etin güşâd edeceği kulüb ta’lîmâtnâme-i mahsûs ile 
idâre olunur.  

Elli Yedinci Madde: İşbu nizâmnâme ahkâmının tamâmı tatbîki ile alâkadârân 
mükelleftir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



170  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Osmanlı Anâsırı İttihâdı Heyeti (Osmanlı Toplulukları Birliği Heyeti) 
Nizâmnamesi'nin Sadeleştirilmiş Hali 

Osmanlı Toplulukları Birliği Heyeti Tüzüğü 

Bu cemiyet, Osmanlı Devleti'nin meşrutiyet döneminde, toplumun tüm 
unsurlarını "Osmanlılık" üst kimliğinde birleştirmek amacıyla 10 Temmuz 
1325 (23 Temmuz 1909) tarihinde kurulmuştur. Hükümetten 3 Aralık 1325 
tarihli resmi izin belgesini almıştır. 

 I. Temel Amaçlar ve Sosyal İlkeler 

Heyetin Kuruluş Felsefesi (Madde 1-6) 

Ortak Vatan İdeali: Heyet, meşrutiyet yasalarına tam bağlılık şartıyla, ortak 
vatanın maddi ve manevi çıkarlarını korumak için kurulmuştur.  

Ayrımcılığın Reddi: “Osmanlı" adını taşıyan her birey arasında ırk ve mezhep 
farkı gözetmeksizin birlik bağını güçlendirmeyi, kardeşlik ve adalet fikirlerini 
yaymayı hedefler.  

Siyasi Sınırlar: Cemiyet; mezhep, parti veya etnik köken siyaseti gütmez. 
Sadece eşitlik, adalet ve hürriyet gibi temel haklar söz konusu olduğunda siyasi 
konularla ilgilenir; bunun dışında genel siyasetle uğraşmaz. 

Hak İhlallerine Müdahale: Adalet ve eşitlik ilkelerine bir saldırı olduğunda 
heyet, durumu araştırır ve gerekirse basın yoluyla kamuoyuna duyurarak veya 
resmi makamlara başvurarak bu durumu düzeltmeye çalışır. 

İnançlara Saygı: Dinlere ve mezheplere yönelik her türlü saygısızlık ve 
aşağılama şiddetle kınanır; suç işleyenlerin cezalandırılması için hükümete 
başvurulur. 

II. Eğitim, Kültür ve İktisadi Görevler 

Toplumsal Kalkınma Hamleleri (Madde 7-10): 

Vatandaşlık Eğitimi: Halkın hak ve ödevlerini, hükümetin sorumluluklarını 
öğretmek için konferanslar düzenlenir ve kütüphaneler kurulur. 

Eğitimde Birlik: Cehaleti yenmek için karma okullar (farklı toplulukların 
birlikte okuduğu) açılır, yetişkinler için gece dersleri verilir.  



171  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Yayın Faaliyetleri: Halkı aydınlatmak için çeşitli dillerde gazete ve kitaplar 
yayımlanır.  

Dil ve Yurt Dışı Eğitimi: Gayrimüslim okullarında Osmanlı Türkçesinin 
öğretilmesine destek verilir. Maddi imkanlar dahilinde yetenekli öğrenciler 
yükseköğrenim için Avrupa'ya gönderilir.  

Sosyal ve Ekonomik Destek: Fakirler için hastaneler, işçiler için yardım 
sandıkları ve fabrikalar kurulması hedeflenir. Halkı tarım, sanat ve ticarete 
teşvik etmek için eğitici kitapçıklar dağıtılır ve müzeler açılır. 

III. Teşkilat Yapısı ve Üyelik Sistemi 

Üye Kategorileri (Madde 11-16): 

Tabii Üyeler: Devletçe tanınan dini toplulukların (milletlerin) liderleri veya 
temsilcileridir. (Türk, Rum, Ermeni, Musevi, Arnavut, Bulgar, Çerkes, Süryani, 
Keldani ve Latin temsilcileri kurucu üye olarak listelenmiştir) 

Seçilmiş Üyeler: Dini liderlerin veya kulüplerin önerdiği üç aday arasından, 
genel kurulun seçtiği kişilerdir.  

Tamamlayıcı Üyeler: Şube başkanları, siyasi gazete sahipleri veya 
temsilcilerinden oluşur. 

Destekçi Üyeler: Osmanlı vatandaşı olan ve heyete girmek isteyen herkestir. 

Onursal Üyeler: Birliğe büyük hizmeti dokunan yerli veya yabancı kişilere 
verilir. 

Yönetim Kurulu ve Karar Alma (Madde 17-37): 

Yönetim Kadrosu: Bir başkan, iki başkan yardımcısı, genel sekreter, 
muhasebeci ve veznedardan oluşur. 

Toplantı ve Karar: Üyelerin yarısından bir fazlasıyla toplanılır. Normal kararlar 
oy çokluğuyla, ancak önemli meseleler üçte iki (2/3) çoğunlukla karara 
bağlanır.  

Disiplin ve Azil: Mazeretsiz üst üste 4 toplantıya gelmeyen üye çekilmiş sayılır. 
Tüzüğe aykırı davrananlar önce uyarılır, davranış tekrar ederse 2/3 çoğunluk 
kararıyla üyelikten çıkarılır. 

 



172  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

IV. Şubeler ve İdari İşleyiş 

Yerel Teşkilatlanma (Madde 44-49):  

Şube Kuruluşu: Merkezin uygun gördüğü yerlerde açılır. Şube yönetimi; o 
bölgenin imamı, papazı, hahamı ve muhtarlarının önerdiği güvenilir kişiler 
arasından merkezce seçilir.  

Merkeze Bağlılık: Şubeler merkezin izni olmadan kendi başlarına işlem 
yapamazlar; her ay sonu merkeze rapor göndermek zorundadırlar. 

Mali Hükümler (Madde 50-53):  

Aidatlar: Destekçi üyelerden 5 kuruş giriş ücreti alınır. Ayrıca üyeler güçlerine 
göre aylık 1 ile 200 kuruş arasında bağış yaparlar.  

Ödüllendirme: Birliğe maddi veya manevi büyük hizmet edenlere madalya ve 
teşekkür belgesi verilir. 

V. Diğer Hükümler ve Kapsanan Topluluklar 

Temsil Edilen Unsurlar (Madde 54): 

Dersaadet'te (İstanbul) temsil edilen topluluklar şunlardır: Türk, Rum, Ermeni, 
Ermeni Katolik, Musevi, Rum Melkit, Süryani Kadim, Çerkes, Arap, Arnavut, 
Kürt, Keldani, Protestan, Süryani Katolik, Latin, Bulgar, Sırp, Bulgar Katolik 
ve Ulah. Ayrıca Marunî ve Nasturî gibi topluluklar da mevcudiyetlerini 
ispatladıklarında birliğe dahil edileceklerdir. 

Resmiyet: Heyet adına verilecek konferanslar önce yönetim kurulunca 
onaylanmalıdır. Heyetin resmi mührü tektir ve sekreter tarafından korunur. 

Bu tüzüğün belirli bir bölümü (örneğin eğitim projeleri veya üyelik şartları) 
hakkında daha derinlemesine bir analiz isterseniz belirtebilirsiniz. 

 

 

 

 

 



173  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

APPENDICES 

Bylaws of the Committee for the Union of Ottoman Elements338 

The Revival of Ottomanism in the Context of the Second Constitutional 
Era, Minorities, and Administrative Practice: The Example of the 

Committee for the Union of Ottoman Elements 

The re-proclamation of the Second Constitutional Era, following a long 
period of absolutist rule, signified more than just the restoration of the 
constitutional order in Ottoman political life; it also prepared the ground for the 
revival of ideological and administrative searches aimed at holding the empire's 
multi-religious and multi-ethnic structure together. In this context, the idea of 
Ottomanism was re-introduced as an inclusive political project—similar to the 
Tanzimat and First Constitutional eras—aiming to unite the different elements 
of the empire on the basis of equal rights and common citizenship. The 
relatively free environment provided by the Second Constitutional Era enabled 
this ideology to regain legitimacy both within the state and among communal 
groups. For minorities and communities during this period, Ottomanism was 
not merely a supra-identity imposed by the central authority. On the contrary, 
it was perceived as a sphere of opportunity offering the chance to adapt to the 
new political order, gain visibility in the public arena, and produce legitimacy 
before the state. The reopening of the Chamber of Deputies, the expansion of 
press freedom, and the liberalization of associational activities encouraged non-
Muslim communities to participate more actively in political and social life. 
Within this framework, the discourses developed by minority communities 
emphasizing their loyalty to the Ottoman State and their support for Ottomanist 
unity projects can largely be evaluated as part of a positioning and legitimacy 
strategy compatible with the new regime. 

This environment of freedom, following a long experience of 
absolutism often characterized as the "period of oppression" (istibdat), meant 
more than just the expansion of rights and freedoms for minorities; it also 
brought about a transition process in which political loyalty was redefined. The 
active participation of communities in the discourse of Ottomanism during the 
Second Constitutional years can be read as a pragmatic strategy of adaptation 
and preservation of existence rather than an idealistic desire for unity. In this 
way, communities aimed both to maintain their positions without clashing with 
the new administration and to reinforce the image of the "loyal element" before 
the state. One of the most concrete manifestations of this ideological and 

 
338 Bylaws of the Committee for the Union of Ottoman Elements, Constantinople: Ebuzziya 
Printing House, 1328 [1910]. (Hijri). TDV ISAM Library Archive No: 1113. 



174  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

political framework at the institutional level is the Committee for the Union of 
Ottoman Elements, established on July 23, 1909, which gained legal legitimacy 
by receiving an official license on December 16, 1909. The bylaws 
(nizamname) of the Committee clearly reveal that Ottomanism was not just an 
abstract discourse, but a management strategy attempted at the administrative 
and social levels. The language and scope of the bylaws serve as an institutional 
expression of the "plurality within unity" approach developed against the 
dissolution process of the empire. 

The concepts of "unity without distinction of race or sect," "equality," 
"fraternity," and "justice" emphasized in the first articles of the bylaws 
demonstrate that the idea of Ottoman citizenship, which had been shaped since 
the Tanzimat, was revitalized during the Second Constitutional period. In this 
respect, the Committee for the Union of Ottoman Elements can be read as the 
product of a modern administrative imagination aiming to transcend the 
traditional millet system. However, this imagination did not seek to abolish 
communities but rather aimed to establish a model of unity by defining, 
classifying, and including them in representation mechanisms. 

The organizational structure and membership categories of the 
Committee clearly reflect the transformation in the late Ottoman 
administration's approach toward minorities. Through categories such as 
natural, elected, and supplementary membership, both the spiritual and civil 
representatives of the communities were directly linked to the state. This 
situation shows that minorities began to be accepted not only as religious 
congregations but also as administrative and social actors. In this way, the state 
aimed to move minorities away from being passive elements outside the 
political system and include them in a framework of controlled and regulated 
participation. 

The detailed listing of Ottoman elements in Istanbul in Article 54 of the 
bylaws clearly reveals the late Ottoman administration's tendency to treat 
communities as "named" and legally defined entities. This regulation is an 
indicator of the effort to make the multi-layered social structure visible within 
an administrative framework, as well as pointing to an understanding of graded 
recognition and legitimacy among communities. The fact that the admission of 
some communities to the union was contingent upon the requirement of a 
spiritual organization shows that the state based its recognition and 
representation mechanisms on certain institutional criteria. 

The provisions of the Committee regarding education, language, and 
cultural policies also reveal the cultural dimension of Ottomanism. The 
dissemination of the teaching of the Ottoman language, the encouragement of 



175  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

mixed schools, and the inclusion of students from different elements in 
common educational processes were parts of an integration strategy aimed at 
rebuilding imperial citizenship on a common cultural ground. Regulations for 
economic and social development aimed to make minority communities active 
elements not only of political unity but also of Ottoman modernization and 
economic transformation. However, this pluralistic and inclusive atmosphere 
observed in the early years of the Second Constitutional Era was not long-lived. 
The Balkan Wars became one of the most important breaking points that 
revealed the practical limits of the Ottomanism ideology. Military defeats, mass 
migrations, and ethnic-based secessions weakened the credibility of the 
discourse of unity and togetherness; with the increase in the state's security 
concerns, the inclusive understanding of Ottomanism was replaced by more 
centralist and cautious policies. 

In conclusion, the Bylaws of the Committee for the Union of Ottoman 
Elements should be considered one of the most comprehensive and concrete 
initiatives developed by the Ottoman State after the Second Constitutional Era 
to recognize, manage, and integrate minorities into the political system. This 
text reveals both the possibilities and the structural limits of Ottomanism in the 
late Ottoman period; it documents one of the last systematic attempts to 
preserve the multi-element structure during the dissolution process of the 
empire. 

Bylaws of the Committee for the Union of Ottoman Elements 

Article 1: The Committee for the Union of Ottoman Elements has been formed 
with the condition of total compliance with the current and future laws of our 
constitutional Ottoman government. It aims to ensure the material and spiritual 
interests of our shared and sacred homeland and to strengthen the bond of unity 
among every individual carrying the exalted name of Ottoman, without 
distinction of race or sect. It is established by taking justice as the guide for its 
movements, observing the rule of equality, fulfilling the requirements of 
fraternity, and instilling the idea of justice. 

Fundamental Duties 

Article 2: It shall not pursue sectarian, partisan, ethnic, personal, or gendered 
agendas, but shall strive to unify the general public's objectives regarding the 
happiness of the homeland. 

Article 3: It shall absolutely not engage in political affairs, except for matters 
pertaining to the right of equality, justice, and liberty related to Ottoman Unity. 



176  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Article 4: The Committee shall deliberate and prepare whatever is necessary—
by the grace of God and under the shadow of unity and the constitution—for 
Ottomans to attain complete happiness as one body. It shall choose every 
sacrifice to remove and eliminate obstacles that would hinder initiatives in this 
path. 

Article 5: Regardless of the element they belong to, if the Committee receives 
news of an attempt to violate or a transgression against the principles of justice, 
equality, or fraternity (the foundations of liberty), it shall announce and 
condemn the situation via the press after a convincing investigation. When 
necessary, it shall apply directly or indirectly to the relevant authorities to 
ensure the realization of reinforced fraternity, established justice, and stable 
equality. Within its power, it shall take decisive and serious initiatives to 
eliminate even the smallest condition that might hinder the realization of unity 
and alliance-the Committee's primary goal. 

Article 6: Those who show disrespect toward or insult religions and sects to a 
degree that disturbs the public mind shall be condemned, and when necessary, 
their punishment shall be requested from the government. 

Article 7: It shall apply to means such as giving conferences and establishing 
libraries to teach the benefits and rules of the constitution—which guarantees 
the safety of the homeland and the welfare and happiness of all Ottomans—as 
well as the government's rights and duties of protection over the people, and the 
people's responsibilities and rights toward the government. 

Article 8: To dispel the disease of ignorance and discord, ensure full unity, and 
reach the peak of constitutional progress, it shall establish mixed schools. It 
shall open night classes to enlighten minds and publish newspapers and books 
in various languages to be distributed to the public and schools. It shall assist 
materially and spiritually in the teaching and dissemination of the Ottoman 
language in non-Muslim schools and, as financial means allow, support the 
sending of students from approved schools to higher institutions and foreign 
countries without distinction of race or sect. 

Article 9: It shall build hospitals for the poor and the sick, and establish mutual 
aid funds for workers, workshops, and vocational schools. It shall form 
companies and open factories. It shall prepare pamphlets to encourage the 
public toward education, agriculture, arts, and trade, distributing them to every 
corner of the Ottoman domains. It shall apply to means such as creating models 
and museums related to art and agriculture. 



177  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Article 10: Relying on the reviving blessings of the constitution, it shall strive 
with complete diligence and sincerity for the progress of our general national 
wealth through the dissemination of art and trade... and success is from God. 

General Organization 

Article 11: The Committee for the Union of Ottoman Elements is composed of 
natural members, elected members, supplementary members, supporting 
members, and honorary members. 

Article 12: Natural Members - These consist of one delegate each sent by the 
spiritual leaders of nations whose spiritual organizations are approved by the 
government; delegates sent from the presidencies of communities or clubs of 
elements without spiritual organizations; and individuals chosen by four or five 
reputable persons from elements that do not have an existing club. 

The following gentlemen, as founders, are natural members for the first 
assembly term: 

• Asduryan Efendi (from the Armenian Catholic element) 
• Ispiraki Efendi (from the Greek element) 
• Bagos Efendi Arabyan (from the Armenian Catholic element) 
• Hayati Efendi (from the Turkish element) 
• Hulusi Efendi (from the Turkish element) 
• Daron Efendi (from the Jewish element) 
• Zati Efendi (from the Latin element) 
• Zeki Megamiz Efendi (from the Greek Melkite element) 
• Said Namık Efendi (from the Chaldean element) 
• Aziz Efendi Gavur-zade (from the Turkish element) 
• Ali Nadir Pasha Efendi (from the Circassian element) 
• Fehim Efendi (from the Syriac Orthodox element) 
• Karabet Efendi Sinekerimyan (from the Protestant element) 
• Kirkor Efendi Celalyan (from the Armenian element) 
• Marko Efendi Nahum (from the Jewish element) 
• Murad Efendi (from the Albanian element) 
• Naumof Efendi (from the Bulgarian element) 
• Ni’metullah Efendi Cercis-zade (from the Syriac Catholic element) 
• Vasilaki Efendi Orfanidi (from the Greek element) 
• Vladimir Efendi Mirmirmoğlu (from the Greek element) 
• Viktor Efendi Vartalidi (from the Latin element) 
• Yanopulos Efendi (from the Greek element) 



178  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Article 13: Elected Members - These consist of one individual each, elected 
by a majority vote of the natural members from among three candidates 
requested from spiritual leaders or club/community presidencies without 
spiritual organizations. 

Article 14: Supplementary Members - These consist of two of the three 
individuals sent as candidates for elected membership; branch presidents, one 
delegate each from clubs whose existence is approved by the government and 
who can participate in the Committee's work and goals; and the concessionaires 
(owners) of daily political newspapers published in the Capital or deputies sent 
by them. 

Article 15: Supporting Members - These are individuals who have not lost 
their civil rights, bear the exalted Ottoman name, and request to be registered 
and accepted into this Committee as supporting members. 

Article 16: Honorary Members - Any individual (whether Ottoman or 
foreign) who provides extraordinary material or spiritual assistance and service 
to the Union of Elements shall be considered an honorary member by decision 
of the Board of Directors. 

Organization and Administrative Duties of the Board of Directors 

Article 17: The center of the Board of Directors is in the Capital and is formed 
by the meeting of natural and elected members. The Board is considered a 
quorum with half plus one members and begins deliberations; decisions are 
taken by a majority of one vote of the members present. Only matters decided 
to be "important articles" during deliberations are resolved by a two-thirds 
majority. 

Article 18: The Board of Directors shall elect from among themselves a 
President, a Second President, a Deputy Second President, a General Secretary, 
an Assistant General Secretary, an Accountant, and a Treasurer by secret ballot 
and a two-thirds majority vote. 

Article 19: The First President is responsible for presiding over the General 
Assembly and the Board of Directors, ensuring the full application of the 
bylaws, and executing the decisions of the General Assembly and the Board. 

Article 20: The Second President and his Deputy: In the absence of the First 
President, the Second President—and in his absence, the Deputy—shall preside 
over the assembly and take decisions. 



179  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Article 21: The General Secretary is responsible for recording decisions, 
registering incoming and outgoing documents in specialized ledgers, presenting 
documents to the Board upon the President's referral, performing other clerical 
duties, and the safe-keeping of all documents and ledgers. The Assistant 
General Secretary shall assist the General Secretary and perform the same 
duties in his absence. 

Article 22: The deliberations and decisions of each meeting shall be recorded 
by the General Secretary or his assistant. The minutes of the deliberations shall 
be signed by the President and the Secretary and preserved. At the next meeting, 
the previous minutes shall be read before the Board, and after the accuracy is 
confirmed, they shall be recorded in the ledger and signed. A dissenting 
member may include their reason for dissent if they wish, or may sign simply 
by stating they are in opposition. 

Article 23: The Accountant shall organize the records and writings regarding 
financial transactions, prepare a statement showing the cash balance at each 
meeting, and prepare a balance sheet at the end of every three months to be 
presented to the President. 

Article 24: The Treasurer is responsible for the safe-keeping of money, the 
proper management of expenditures, and recording them systematically in 
specialized ledgers. The Treasurer cannot make expenditures without the 
written order of the President and the Accountant. 

Article 25: Up to twenty liras of revenue shall be kept by the Treasurer; any 
amount exceeding this shall be deposited in a financial institution deemed 
appropriate by the Board. Funds can be withdrawn with the collective 
signatures or seals of the First President, the Accountant, and the Treasurer. 

Article 26: At the end of every six months or when necessary, a commission 
of five individuals elected by secret ballot by the Board shall inspect and audit 
the documents, ledgers, and cash balance of the Treasurer and Accountant, 
submitting a report to the Board for approval. 

Article 27: The Board of Directors shall meet at least once a week. In 
extraordinary cases, it shall be called to assembly by the General Secretary or 
his assistant by order of the First President. 

Article 28: The Board of Directors shall form permanent or temporary sub-
committees from its own members to act within the framework of assigned 
programs. 



180  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Article 29: Neither the President nor any member may act contrary to the 
Committee's adopted decisions, nor are they authorized to act or speak on 
behalf of the Board unless officially sent as a delegate. 

Article 30: The number of members for a commission to be sent on a matter 
on behalf of the Board shall be decided by the Board. After election by secret 
ballot, their appointment is verified by an official letter of credence given to the 
commission. The duties and degree of authority of the commission are 
determined and specified by the Board. 

Article 31: Decisions made by the Board of Directors that require execution 
must be fulfilled immediately. However, for matters decided to be 
"extraordinarily important," action shall be taken according to the outcome of 
deliberations in the General Assembly. 

Article 32: The engraved seal in the name of the Committee for the Union of 
Ottoman Elements is unique. It is kept by the Secretary. For the execution of 
decisions and the authenticity of writings, it is required that documents be 
sealed and bear the President's signature. 

Article 33: The term for natural members is three years for the first assembly 
term and two years thereafter. The term for elected and supplementary members 
is two years from the beginning. Upon the expiration of the term, their re-
election and appointment by their respective spiritual leaders or club 
presidencies is permitted. The old Board of Directors shall continue its duties 
as before until the appointments of the newly elected members are officially 
verified. 

Article 34: If a member fails to attend four consecutive meetings without a 
valid excuse, they shall be considered resigned. If a member has a valid excuse 
and the absence will be prolonged, they may appoint one of their element 
colleagues in the General Assembly as a proxy for the duration of the absence 
and notify the Presidency in writing. If they do not appoint a proxy and the 
excuse continues for one year, they are considered resigned. In both cases, the 
spiritual leader or club presidency shall be notified, and the election and sending 
of another individual shall be requested. 

Article 35: Upon a written complaint to the Presidency that any member of the 
General Assembly or Board has acted contrary to the Committee's decisions or 
the bylaws, a preliminary investigation shall be conducted by a commission of 
five members elected by secret ballot. The report shall be deliberated by the 
Board; first, the defense of the accused shall be heard. If the actions are not 
proven or if malicious intent is not established, only necessary warnings shall 



181  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

be given. If the action is repeated after two warnings, or if it is established by a 
two-thirds majority in the Board that there was malicious intent (acting contrary 
knowingly) in the first instance, the matter shall be brought to the General 
Assembly. If it is proven by a two-thirds majority there, the member shall be 
invited to resign. If they do not resign, or if they fail to submit a written defense 
and objection to the Presidency within fifteen days from the date they were 
invited to resign, they shall be considered dismissed. The relevant spiritual 
leader or club presidency shall be notified, and a replacement requested. 
Spiritual leaders and clubs have no right to object to the General Assembly's 
decisions in this matter. 

Article 36: If an individual dismissed in absentia under Article 35 has an 
objection and applies to the Board, the objection shall be examined by the 
Board. The decision regarding acceptance or rejection, taken by a two-thirds 
majority, shall be notified to them in writing. 

Article 37: If a member of the Board of Directors resigns or is dismissed 
according to Articles 34, 35, and 36, or resigns without cause, or passes away, 
and if they were a natural member, the spiritual leader or club presidency shall 
be notified to elect a replacement. If they were an elected member, one of the 
other two candidates from their element in the General Assembly, requested 
from the spiritual leaders, shall be elected and appointed by the Board via secret 
ballot. 

Duties of the General Assembly 

Article 38: The General Assembly (composed of natural, elected, and 
supplementary members) shall meet at least every six months. In extraordinary 
circumstances, the First President can call a general meeting by decision of the 
Board of Directors. 

Article 39: When the General Assembly meets, it shall: first, listen to the 
Board's explanation regarding current affairs until the meeting date; second, 
audit and approve the budget; third, deliberate on extraordinary important 
matters; fourth, audit and approve drafts regarding the bylaws prepared by the 
Board. However, if the draft is rejected by the General Assembly, a commission 
of five members each from the General Assembly and the Board shall be 
formed. After investigation, the commission's report shall be re-discussed in the 
General Assembly, and action taken according to the decision. 

Article 40: The General Assembly may begin deliberations with half plus one 
of its total members. Since the matters to be discussed are important, decisions 
shall be taken by a two-thirds majority of the members present. If a quorum of 



182  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

half plus one is not met after two invitations, deliberations shall begin with the 
members who appear at the third meeting. However, for urgent matters where 
delay is considered harmful, the urgency shall first be decided, and the matter 
resolved with the members present regardless of an absolute majority. 

Article 41: In the event of the resignation or dismissal of delegates from other 
clubs who are members of the General Assembly from their own clubs, their 
membership in the General Assembly also expires, and their club is notified to 
elect a replacement. 

Article 42: If concessionaires of daily political newspapers who are part of the 
General Assembly leave the profession or if their newspaper is permanently 
closed by the government, their status as a member of the Assembly also ceases. 

Article 43: If any harm is seen in applying certain articles of the bylaws, or if 
new articles need to be added, the General Assembly shall decide upon the draft 
prepared by the Board during its session. 

Organization and Duties of Branches 

Article 44: Branches shall be opened in locations deemed necessary and 
designated by the Board of Directors. Branch members shall consist of various 
elements present in that location; their number shall be determined by the 
center. 

Article 45: To form a branch board, five of the most honorable and respected 
individuals from among the local Imam, Head Priest, Head Rabbi, and 
mukhtars (village heads) shall be requested. From them, a board shall be formed 
in the amount previously determined by the center's selection. A branch board 
consists of a President, a Secretary, an Assistant, a Treasurer, and, when 
necessary, a Second President. After their election is conducted among 
themselves by a two-thirds majority, the center shall be notified of the election 
results. 

Article 46: The term for branch members is two years. At the end of the term, 
they are elected according to Articles 44 and 45. 

Article 47: Branches are responsible for executing the center's decisions, 
notifying the center in writing of matters requiring the Union's assistance, 
preparing and sending a detailed report on general conditions at the end of each 
month, and collecting donations and subscriptions authorized by the center 
using the official seal, sending the funds to the center in exchange for a receipt. 
Therefore, they are not permitted to engage in any transaction on their own 



183  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

without the center's permission and knowledge. The branch seal shall be 
provided by the center; after a sample is recorded in the center's ledger, it shall 
be delivered to the branch president. To ensure the authenticity of branch 
decisions and correspondence, the president's signature must appear under the 
seal. 

Article 48: Regarding the resignation or dismissal of branch presidents and 
members, action shall be taken according to Article 45. For those acting in 
opposition, the results shall be decided by the Board after an investigation 
conducted by a special commission elected by the center according to Articles 
34, 35, and 36. 

Article 49: Anyone with a complaint regarding one or more members of a 
branch board or regarding a specific matter must apply in writing to the center 
or the branch presidency. In the event of an application to the branch 
presidency, the branch is obliged to forward the complaint to the center in an 
envelope without taking any action. 

Supporting Members 

Article 50: Any individual wishing to become a supporting member may apply 
in writing directly to the center or to the local branch presidency. 

Article 51: There shall be a ledger showing the names of supporting members 
registered at the center and branches. The member's name, title, place of 
residence, and profession or office shall be recorded. Registrations at branches 
shall be notified to the center. 

Article 52: An entrance fee of at least five piasters shall be taken from those 
requesting supporting membership. The individual is also obliged to provide 
monthly assistance ranging from one piaster to two hundred piasters. 

Article 53: Medals and certificates of gratitude shall be given according to the 
degree of material or spiritual service rendered to the Union of Elements. 

Miscellaneous Articles 

Article 54: The Ottoman elements present in the Capital (Dersaadet) are: 
(Turk, Greek, Armenian, Armenian Catholic, Jewish, Greek Melkite, Syriac 
Orthodox, Circassian, Arab, Albanian, Kurd, Chaldean, Protestant, Syriac 
Catholic, Latin, Bulgarian, Serb, Bulgarian Catholic, Vlach). Elements such as 
Maronites and Nestorians who do not have spiritual organizations in the 



184  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Capital, and others whose existence in the Ottoman domains is discovered, shall 
also be included in the union upon proving their existence. 

Article 55: Individuals who will give conferences on behalf of the Committee 
must first state the subject to the Board of Directors; the necessary action shall 
be taken upon the decision made, and the Board shall announce and disseminate 
the event. 

Article 56: The club to be opened by the Committee shall be managed by 
special instructions. 

Article 57: All interested parties are responsible for the full application of these 
bylaw provisions. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Simplified Summary of the Bylaws of the Committee for the Union of 
Ottoman Elements 

This society was founded on July 10, 1325 (July 23, 1909) during the Ottoman 
constitutional period to unite all elements of society under the "Ottomanism" 
supra-identity. It received official permission from the government on 
December 3, 1325. 

I. Fundamental Aims and Social Principles (Articles 1-6) 

• Common Homeland Ideal: The Committee was established to protect 
the material and spiritual interests of the shared homeland, provided 
there is full compliance with constitutional laws. 

• Rejection of Discrimination: It aims to strengthen the bond of unity 
among every individual bearing the "Ottoman" name without 
distinction of race or sect, and to spread the ideas of fraternity and 
justice. 

• Political Boundaries: The society does not pursue sectarian, partisan, 
or ethnic politics. It only engages with political issues when 
fundamental rights like equality, justice, and liberty are concerned. 

• Intervention in Rights Violations: When the principles of justice and 
equality are attacked, the Committee investigates and tries to correct 
the situation by informing the public through the press or applying to 
official authorities. 

• Respect for Beliefs: All forms of disrespect or insult toward religions 
and sects are strongly condemned; applications are made to the 
government to punish offenders. 

II. Education, Culture, and Economic Duties (Articles 7-10) 

• Citizenship Education: Conferences are organized and libraries 
established to teach people their rights and duties, and the 
responsibilities of the government. 

• Unity in Education: To defeat ignorance, mixed schools (where 
different communities study together) are opened, and night classes are 
provided for adults. 

• Publishing Activities: Newspapers and books are published in various 
languages to enlighten the public. 

• Language and Foreign Education: Support is given to teaching 
Ottoman Turkish in non-Muslim schools. Talented students are sent to 
Europe for higher education as financial means allow. 

• Social and Economic Support: The Committee aims to establish 
hospitals for the poor, aid funds for workers, and factories. Educational 



186  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

booklets are distributed to encourage agriculture, art, and trade, and 
museums are opened. 

III. Organizational Structure and Membership System (Articles 11-16) 

• Natural Members: Leaders or representatives of state-recognized 
religious communities (nations). (Representatives for Turks, Greeks, 
Armenians, Jews, Albanians, Bulgarians, Circassians, Syriacs, 
Chaldeans, and Latins are listed as founding members). 

• Elected Members: Individuals chosen by the general assembly from 
three candidates proposed by religious leaders or clubs. 

• Supplementary Members: Composed of branch presidents, political 
newspaper owners, or their representatives. 

• Supporting Members: Any Ottoman citizen who wishes to join the 
committee. 

• Honorary Members: Awarded to local or foreign individuals who 
have rendered great service to the union. 

Management and Decision Making (Articles 17-37) 

• Management Staff: Composed of a president, two vice-presidents, a 
general secretary, an accountant, and a treasurer. 

• Meetings and Decisions: Meetings occur with half plus one of the 
members. Normal decisions are by majority, but important matters are 
resolved by a two-thirds (2/3) majority. 

• Discipline and Dismissal: A member absent from 4 consecutive 
meetings without excuse is considered resigned. Those acting against 
the bylaws are first warned; if the behavior repeats, they are removed 
from membership by a 2/3 majority vote. 

IV. Branches and Administrative Operation (Articles 44-49) 

• Branch Establishment: Opened in locations deemed appropriate by 
the center. Branch management is selected by the center from reputable 
people recommended by local imams, priests, rabbis, and village heads. 

• Loyalty to the Center: Branches cannot perform transactions on their 
own without permission; they must send monthly reports to the center. 

Financial Provisions (Articles 50-53) 

• Dues: An entrance fee of 5 piasters is taken from supporting members. 
Additionally, members donate between 1 and 200 piasters monthly 
according to their means. 



187  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

• Rewards: Medals and certificates of gratitude are given to those who 
render great material or spiritual service to the union. 

V. Other Provisions and Covered Communities (Article 54) 

• Represented Elements: Communities represented in the capital 
include: Turk, Greek, Armenian, Armenian Catholic, Jewish, Greek 
Melkite, Syriac Orthodox, Circassian, Arab, Albanian, Kurd, 
Chaldean, Protestant, Syriac Catholic, Latin, Bulgarian, Serb, 
Bulgarian Catholic, and Vlach. Additionally, communities like 
Maronites and Nestorians will be included upon proving their presence. 

• Officiality: Conferences given on behalf of the committee must first 
be approved by the board. The official seal is unique and protected by 
the secretary. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

DİZİN 

 

Abdülhamid, 34, 35, 45 
Abdülkerim, 14, 15, 23, 

34, 43, 45, 48, 49 
Abid, 33, 34 
Adana, 42, 43, 44, 45, 46, 

60 
Amerika, 46, 47, 48 
Amid, 8, 9, 16, 54 
Anadolu, 16, 17, 21, 49, 

54 
Asitane, 8 
Asuri, 46, 47, 48 
Aubin, 16, 17, 59 
Audo, 7, 8, 9, 17, 18 
Babıali, 5, 6, 18, 37, 38, 

40, 41, 42, 43, 44, 45, 46 
Babigyan, 44, 45 
Babil, 3, 4, 44 
Bacari, 29, 33 
Bağdat, 29, 33, 39 
Bar-Mamma, 3 
Basra, 33 
Beyoğlu, 11, 17, 18, 19, 

22, 25, 26, 28, 29, 31, 32, 34 
Beyrut, 8, 9, 39 
Bitlis, 19, 50, 55 
Bizans, 43 
Bruno, 52, 53 
Bulgar, 13, 21, 33, 40, 41, 

42, 43, 44, 52, 53, 67, 72, 74, 75 
Cizre, 8 
Cizvit, 8, 16, 44 
Cumhuriyet, 19, 20, 26, 

27, 30, 31, 42, 54 
Darülhayr, 49, 50, 55 
Dersaadet, 6, 10, 38 

Dicle, 3 
Diyarbakır, 3, 19, 30, 33, 

35, 46, 48, 50, 53 
Djévahirdjian, 39 
Elias, 23 
Élie, 13 
Emanuel, 14, 29, 33, 35, 

36, 38, 39, 57 
Ermeni, 4, 5, 6, 8, 14, 15, 

16, 20, 21, 23, 24, 28, 32, 33, 39, 
40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 
52, 53, 66, 67, 72 

Feriköy, 22, 29 
Fırat, 3 
Fransa, 5, 9, 11, 12, 13, 44, 

47, 49, 51 
Fransız, 12, 15, 17, 18, 20, 

24, 29, 45, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 
56 

Fransisken, 16 
Galata, 11, 34, 51 
Gharib, 14, 15, 16, 23, 34, 

37, 42, 43, 45 
Gregoryen, 43 
Gürcü, 44 
Hakkâri, 20, 54 
Halep, 4, 6, 8, 9 
Harput, 46, 48 
Hristiyan, 3, 5, 8, 18, 43, 

44, 45, 46, 50, 54 
I. Dünya Savaşı, 28, 57 
Irak, 4 
İlyas, 6, 25, 55 
İngiliz, 7, 21, 46, 47, 48 
İran, 4, 16, 33, 37, 43 
İskenderun, 8, 9, 39 
İstanbul, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 

10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 
19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 
28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 



190  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 
46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 
55, 56, 57, 59, 60, 61, 63, 64 

İzabel, 28, 32 
Kapusen, 8, 44, 52, 53, 54 
Katolik, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 9, 

10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 
19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 
28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 
38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 49, 
50, 51, 52, 53, 54, 56, 57, 60, 66, 
67, 72 

Keldani, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 
9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 
18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 
27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 
36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 
45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 
54, 55, 56, 57, 60, 66, 72 

Kıbrıs, 3, 8 
Konstantinopolis, 6, 8, 9, 

43 
Latin, 4, 5, 6, 10, 11, 12, 

13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 
24, 25, 26, 28, 29, 42, 43, 44, 45, 
50, 51, 53, 54, 57, 66, 67, 72 

Lazarist, 44 
Leon, 12 
Libya, 18 
Lübnan, 8, 41, 43 
Malatya, 46, 48 
Mardin, 8, 9, 21, 46, 54 
Maruni, 4, 6, 8, 21, 42, 43, 

44 
Maryakub, 6 
Matran, 11 
Melkit, 6, 11, 12, 20, 21, 

43, 66, 72 
Melkitler, 4, 5 
Misyon, 52 

Musul, 3, 4, 5, 6, 8, 9, 13, 
16, 23, 24, 28, 29, 32, 33, 34, 35, 
37, 39, 42, 50, 53, 57 

Nasturi, 3, 17, 18, 44, 46, 
47, 48 

Nişantaşı, 15, 22 
Noel, 14, 15 
Nusaybin, 8 
Osmanlı, 4, 5, 6, 7, 8, 10, 

11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 
20, 22, 23, 24, 25, 27, 28, 29, 30, 
31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 
40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 
49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 
58, 59, 60, 62, 63, 64, 65, 67 

Pallium, 3 
Pangaltı, 11, 22 
Papalık, 3, 5, 7, 9, 10, 11, 

12, 13, 21, 30, 37, 38, 42, 43, 44, 
51, 52, 53, 56 

Paskalya, 14, 15, 33, 44 
Pera, 13, 14, 15, 16, 23, 

44, 51, 52, 54 
Pius, 7, 9 
Propaganda Fide, 10, 44 
Protestan, 17, 18, 66, 72 
Roma, 3, 4, 7, 8, 9, 10, 11, 

12, 13, 14, 23, 28, 36, 37, 38, 39, 
43, 44, 50, 52, 53, 54, 57 

Rum, 8, 11, 16, 21, 25, 29, 
30, 33, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 
47, 48, 66, 67, 72 

Safa, 34, 35, 36 
Sena, 8, 9 
Siverek, 8, 9 
Sulaka, 3 
Sultani, 41, 49, 50, 54 
Suruç, 8 



191  İSTANBUL KELDANİLERİ: KİMLİK, MEKÂN, EĞİTİM… 
 

Süryani, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 19, 
20, 21, 26, 31, 33, 34, 42, 44, 45, 
50, 52, 60, 66, 67, 72 

Şamun, 3, 8 
Şamun-Denḥo, 3 
Taci, 10, 12, 57 
Vahdettin, 34 
Van, 18, 54, 55 
Vatikan, 3, 5, 6, 10, 11, 12, 

13, 21, 29, 30, 39, 56, 60 
Yusuf, 4, 8, 14, 15, 34, 35, 

44, 55 
Zabouni, 23 
Zebunî, 34, 36 
 



ISBN: 978-625-378-517-8
978-625-378-516-1


	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	KELDANİ KİMLİĞİNİN TARİHSEL VE FİLOLOJİK DÖNÜŞÜMÜ

	Katolik Milletinin Oluşumu ve Doğu Katolik Cemaatlerindeki Ayrışmalar
	Patrik Audu Döneminde İstanbul’da Keldani Katolik Kilisesi Kurma Girişimi ve Roma ile Yaşanan Yetki Gerilimi
	İstanbul Keldani Cemaati’nin Kurumsallaşmasında Roma’nın Engelleyici Rolü
	I. BÖLÜM: MEKÂNSAL GÖRÜNÜRLÜK, AYİN PRATİKLERİ VE KİLİSE ARAYIŞI
	1.1. İstanbul’daki Keldani Cemaati ve Sainte-Marie Draperis Kilisesi’nde Keldani Ayinleri (1893-1912)
	1.2. İstanbul’da Kilise Talebi ve Yer Arayışı (1898-1901)
	1.3. Ayin İcrası ve Kurumsal Faaliyetin Başlaması (1905)
	1.4. Geçici İbadethane ve Kurumsallaşma (1918)
	II. BÖLÜM: DEMOGRAFİK YAPI, GÖÇ VE TOPLUMSAL DÖNÜŞÜM
	2.1. Keldani Göçmen ve Muhacirler için İstanbul’un Önemi ve İstanbul Keldani Cemaatinin Oluşumuna Etkisi
	2.2. İstanbul’da Keldani Katolik Cemaatinin Demografik Görünürlüğü, Mekânsal Pratikleri ve Kurumsal Kırılganlığı
	2.3. Detaylı Demografik Tespit ve Kurumsal Kimlik Arayışı (1901)
	2.4. İstanbul’daki Patriklik Vekâleti ve Toplumsal Yapının Dönüşümü (1883-1918)
	2.6. İstanbul’daki Keldani Katolik Cemaatinin Demografik Görünürlüğü, Devlet Denetimi ve Kentsel Yapı (1918)
	III. BÖLÜM: SİYASİ TEMSİLİYET, SADAKAT POLİTİKALARI VE DİPLOMATİK İLİŞKİLER
	3.1. Patrik Vekâleti’nin Osmanlı Nezdinde Kurumsal Konumu
	3.2. Mali Destek, Maaşlar ve Protokol Hediyeleri
	3.3. Sadakat Telgrafları ve Ritüel Meşruiyet
	3.4. Osmanlı Devleti ve İstanbul Keldanileri: Taltif ve Sadakat İlişkileri
	3.5. 1909’da Keldani Patrikliği’nin Sultan V. Mehmed Huzurunda Kabulü ve İstanbul Keldani Cemaatinin Sadakat Beyanı
	3.6. Emanuel Thomas Roma Ziyareti ve Patriklik Makamının Protokol Statüsü
	3.7. II. Meşrutiyet Döneminde İstanbul’daki Keldani ve Ermeni Katolik Patriklikleri Arasındaki Diplomatik, Kilise-İçi ve Siyasi-İdari Etkileşimler
	3.8. Keldani Patrikliğinin 31 Mart Vakası Sonrası Osmanlı Yönetimine Sadakat Beyanı ve II. Meşrutiyet Döneminde İstanbul Keldani Cemaatinin Temsili (1909-1915)
	IV. BÖLÜM: KRİZLER, EĞİTİM VE KURUMSAL ÇERÇEVE
	4.1. 1909 Adana Olayları Karşısında İstanbul Keldani Cemaati’nin Tutumu
	4.2. İşgal Dönemi (1918–1920) ve Çifte Temsiliyet Stratejisi
	4.3. Şurâ-yı Devlet’e Atama ve İstanbul Merkezli Keldani Kurumsallaşması
	4.4. İstanbul’da Eğitim Yoluyla Keldani Katolik Cemaatinin Kurumsal Oluşumu
	4.4.1. Saint-Louis Semineri ve Keldaniler
	4.4.2. Saint-Louis de Péra Mektubu ve Keldani Cemaati Açısından Önemi
	4.4.3. Keldani Cemaatinin Eğitim Stratejisi
	1. Fransızcanın Eğitim Dili Olması
	2. Osmanlı Bürokrasisine Katılım İmkânı
	3. Kültürel ve Kurumsal Uyum


	SONUÇ
	PREFACE
	The Hıstorıcal And Phılologıcal Transformatıon Of The Chaldean Identıty
	The Formation of the Catholic Nation and Divergences within Eastern Catholic Communities
	The Status of Chaldeans and the Patriarchal Vicarate under Ottoman Administration
	Attempts to Establish a Chaldean Catholic Church in Istanbul during the Period of Patriarch Audo and the Jurisdictional Tension with Rome
	Rome's Preventive Role in the Institutionalization of the Istanbul Chaldean Community
	PART I: SPATIAL VISIBILITY, RITUAL PRACTICES, AND THE SEARCH FOR A CHURCH
	1.1. The Chaldean Community in Istanbul and Chaldean Rites at Sainte-Marie Draperis Church (1893-1912)
	1.2. Request for a Church and Search for a Location in Istanbul (1898–1901)
	1.3. Performance of Rites and Start of Institutional Activity (1905)
	1.4. Temporary Place of Worship and Institutionalization (1918)
	PART II: DEMOGRAPHIC STRUCTURE, MIGRATION, AND SOCIAL TRANSFORMATION
	2.1. The Importance of Istanbul for Chaldean Migrants and Refugees and Its Impact on the Formation of the Istanbul Chaldean Community
	2.2. Demographic Visibility, Spatial Practices, and Institutional Fragility of the Chaldean Catholic Community in Istanbul
	2.3. Detailed Demographic Determination and Search for Institutional Identity (1901)
	2.4. The Patriarchal Vicariate in Istanbul and the Transformation of Social Structure (1883-1918)
	Table 1: Demographic Development of the Chaldean Catholic Community in Istanbul (1883-1926)
	2.6. Demographic Visibility, State Supervision, and Urban Structure of the Chaldean Catholic Community in Istanbul (1918)

	PART III: POLITICAL REPRESENTATION, LOYALTY POLICIES, AND DIPLOMATIC RELATIONS
	3.1. The Institutional Status of the Patriarchal Vicariate Before the Ottoman Porte
	3.2. Financial Support, Salaries, and Protocol Gifts
	3.3. Loyalty Telegrams and Ritual Legitimacy
	3.4. The Ottoman State and Istanbul Chaldeans: Decorations and Loyalty Relations
	3.5. The 1909 Reception of the Chaldean Patriarch by Sultan Mehmed V and the Istanbul Chaldean Community's Declaration of Loyalty
	3.6. Emanuel Thomas's Visit to Rome and the Protocol Status of the Patriarchal Seat
	3.7. Interactions Between the Chaldean and Armenian Catholic Patriarchates in the Second Constitutional Era
	3.8. Declaration of Loyalty After the March 31 Incident and Representation of the Istanbul Chaldean Community (1909–1915)

	PART IV: CRISES, EDUCATION, AND INSTITUTIONAL FRAMEWORK
	4.1. The Stance of the Istanbul Chaldean Community Toward the 1909 Adana Incidents
	4.2. The Occupation Period (1918–1920) and the Double Representation Strategy
	4.3. Appointment to the Council of State and Istanbul-Centered Chaldean Institutionalization
	4.4. The Institutional Formation of the Chaldean Catholic Community via Education in Istanbul
	4.4.1. Saint-Louis Seminary and the Chaldeans

	4.4.2. The Letter of Saint-Louis de Péra and Its Importance for the Chaldean Community
	4.4.3. The Education Strategy of the Chaldean Community
	CONCLUSION


	KAYNAKÇA
	EKLER
	APPENDICES

	DİZİN



