
SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: 
KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER

THE CHALDEAN METROPOLITANATE OF SIIRT: 
INSTITUTIONALIZATION, MISSIONARY ACTIVITIES AND SOCIAL RELATIONS

Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN 
Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ

Dr. Özgür ERBULUT



 
 

 

SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: 
KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL 

İLİŞKİLER 

 

THE CHALDEAN METROPOLITANATE OF SIIRT: 
INSTITUTIONALIZATION, MISSIONARY ACTIVITIES AND 

SOCIAL RELATIONS 

 

Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN 
Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ 

Dr. Özgür ERBULUT 
 

 

 

DOI: https://www.doi.org/10.5281/zenodo.18147773 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 



 
 

Copyright © 2025 by iksad publishing house 
All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed or 

transmitted in any form or by 
any means, including photocopying, recording or other electronic or mechanical 

methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of 
brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses 

permitted by copyright law. Institution of Economic Development and Social 
Researches Publications® 

(The Licence Number of Publicator: 2014/31220) 
TÜRKİYE TR: +90 342 606 06 75 

USA: +1 631 685 0 853 
E mail: iksadyayinevi@gmail.com 

www.iksadyayinevi.com 
 

It is responsibility of the author to abide by the publishing ethics rules. 
Iksad Publications – 2025© 

 
ISBN: 978-625-378-516-1 

Cover Design: İbrahim KAYA 
Cover Photo: Fraser, David. The Short Cut to India: The Record of a Journey along 
the Route of the Baghdad Railway. Edinburgh ve Londra: William Blackwood and 

Sons, 1909, s. 219. 
November / 2025 
Ankara / Türkiye 
Size: 16x24cm 

 

Kitap Künye / İç Kapak Düzeni (Türkçe) 

Yazarlar Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ Dr. 
Özgür ERBULUT 

Editör Prof. Dr. Ünal TAŞKIN 

Book Credits / Title Page Layout (English) 

Authors Prof. Murat Gökhan DALYAN Assoc. Prof. Muhammet Nuri TUNÇ Dr. 
Özgür ERBULUT 

Editor Prof. Ünal TAŞKIN 

 

 



i | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

ÖNSÖZ 

Tarih yazımı çoğu zaman büyük güçlerin diplomatik rekabetlerine, 
merkezî yönetimlerin makro politikalarına ve uluslararası aktörlerin 
müdahalelerine odaklanırken; imparatorluk coğrafyasının taşra ölçeğinde 
varlık gösteren yerel topluluklar bu geniş anlatının gölgesinde kalmıştır. Bu 
çalışma, söz konusu gölgeyi aralamayı ve Osmanlı İmparatorluğu’nun çok 
katmanlı toplumsal yapısı içerisinde kendine özgü bir yeri olan Siirt Keldani 
Metropolitliği’ni tarihsel ve sosyolojik bir perspektifle incelemeyi 
amaçlamaktadır. 

Türkiye’deki tarih yazımında Keldaniler üzerine yapılan çalışmalar 
incelendiğinde, Kadir Albayrak ve Canan Seyfeli’nin öncü ve kapsamlı eserleri 
dışında, konuyu doğrudan ve bütüncül bir perspektifle ele alan araştırmaların 
niceliksel azlığı dikkat çekmektedir. Mevcut literatürün önemli bir kısmı, 
Keldani toplumuna genellikle genel tarihsel anlatılar içerisinde tali bir düzeyde 
temas etmekte; bu durum ise konunun derinlikli analizini kısıtlamaktadır. 
Elinizdeki bu çalışma, söz konusu akademik boşluğu doldurma yolunda 
mütevazı bir katkı sunmayı hedeflerken, aynı zamanda uzun yıllara sari bir 
emeğin ve titiz bir arşiv mesaisinin mahsulüdür. Keldani tarihine dair 
gerçekleştirmeyi planladığımız geniş soluklu araştırma dizisinin ilk halkasını 
teşkil eden bu eser, ilerleyen süreçte yayımlanacak çalışmalarımız için de 
kuramsal ve verisel bir zemin inşa etmektedir. 

Çalışmanın en temel motivasyonu ve özgün değeri, yazarların farklı 
uzmanlık alanlarının sağladığı disiplinlerarası sinerjiden kaynaklanmaktadır. 
Yazarlarımızdan birinin doğrudan Nasturi ve Keldani toplulukları üzerine 
yoğunlaşan akademik çalışmaları, Orta Doğu antropolojisi ve sosyolojisi 
alanındaki uzmanlığı ile misyonerlik kaynaklarına ve literatürüne olan 
vukufiyeti; bir diğer yazarımızın Klasik Dönem Osmanlı müesseseleriyle ile 
ilgili uzmanlığı ve son yazarımızın Geç Dönem Osmanlı dünyasının sosyo-
politik dinamiklerine dair derinlemesine bilgi birikimi, konunun kronolojik ve 
tematik olarak çok boyutlu bir şekilde ele alınmasına imkân tanımıştır. Bu 
uzmanlık birlikteliği, Siirt Keldani Metropolitliği'nin tarihsel serüvenini hem 
yerel dinamikler hem de imparatorluk siyaseti bağlamında bütüncül bir 
perspektifle tahlil etmemizi sağlamıştır. 

XVI. yüzyıldaki ilk Katolikleşme girişimlerinden başlayarak I. Dünya 
Savaşı’nın yıkıcı etkilerine ve Cumhuriyet’in ilanıyla şekillenen yeni idari 
düzene kadar uzanan yaklaşık dört yüzyıllık süreçte Siirt, yalnızca uzak bir 
taşra piskoposluğu olarak değil; Roma, Fransa, İstanbul ve Musul arasında 
kurulan kültürel, dinî, ekonomik ve diplomatik ağların kesişim noktasında yer 
alan stratejik bir merkez olarak ele alınmaktadır. Eser, cemaatin tarihsel varoluş 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| ii 

serüvenini birbirini tamamlayan dört temel izlek üzerinden soruşturmaktadır. 
Bu bağlamda ilk olarak, Nasturi geleneğinden Katolikliğe geçiş süreci (Unio) 
ve bu dönüşümün yarattığı mezhepsel rekabet ile kurumsal temellerin inşası ele 
alınmaktadır. Ardından, Dominiken himayesinde yürütülen eğitim faaliyetleri, 
meslek edindirme kursları ve özellikle Addaï Scher gibi figürlerin öncülüğünde 
gelişen entelektüel yükseliş mercek altına alınmaktadır. Çalışmanın bir diğer 
önemli odak noktasını, Osmanlı devletinin merkezî denetim mekanizmaları ile 
Fransa’nın diplomatik himayesi arasındaki çatışmalı denge siyaseti ve bu 
süreçte yürütülen karmaşık müzakereler oluşturmaktadır. Son olarak ise, yerel 
aşiret baskılarının cemaatin güvenliği üzerindeki tehdidi, 1897 Garzan ve 1907 
Cizre olayları gibi şiddet vakaları üzerinden analiz edilerek, bu asayiş 
sorunlarının tetiklediği toplu göç ve diaspora inşası süreçleri tartışılmaktadır. 

Bu çalışma; Osmanlı Arşivi belgeleri (BOA), Maarif ve Vilayet 
salnameleri, Katolik misyoner raporları ve konsolosluk yazışmaları gibi zengin 
bir kaynak temeline dayanmaktadır. Çalışmamızda kullanılan yer adları, güncel 
karşılıkları tespit edilemeyen durumlarda özgün kaynaklardaki biçimleriyle 
korunmuştur. Metnin yayına hazırlanması sürecinde akademik etik 
çerçevesinde güncel teknolojilerden yararlanılmış; yapay zekâ araçları bu 
çalışmada daha çok imla, yazım denetimi, görsellerin düzenlenmesi ve dilsel 
akışın akademik standartlara uygun şekilde düzenlenmesi amacıyla sınırlı 
düzeyde kullanılmıştır. Elbette bu kitabın birtakım sınırlılıklar içermesi 
kaçınılmazdır; konunun bugüne kadar sınırlı ölçüde çalışılmış olması sebebiyle 
okuyucunun hoşgörüsüne sığınıyoruz. 

Gayret bizden takdir bilim dünyasındandır. 

Murat Gökhan DALYAN 
Muhammet Nuri TUNÇ 

Özgür ERBULUT 

 

 

 

 

 

 



iii | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ............................................................................................................. i 

GİRİŞ: TARİHSEL, COĞRAFİ VE KAVRAMSAL TEMELLER ......... 15 

Keldani Kavramının Etimolojik, Tarihsel ve Kavramsal Çerçevesi ... 15 

Siirt’in Coğrafi Konumu ve Şehirsel Tanımı ........................................ 16 

Siirt Sahasında Konfesyonel Reorganizasyon ve Nasturi Kimliğinin 
Epistomolojik Direnci (XVI. - XX. Yüzyıl Başı) ................................... 22 

Siirt Sahasında Nasturi Sürekliliği ve Dinî Direnç ............................... 24 

Misyoner Stratejilerinin İki Yönlü Modeli: Pedagojik Nüfuz ve Mali 
Patronaj .................................................................................................... 25 

Nasturi Nüfusu ve Demografik Kırılganlık ........................................... 26 

Nasturi-Keldani Çekişmesi ve Misyonerlik Alanının Çoğulcu 
Dinamikleri .............................................................................................. 26 

Nasturilerin Konfesyonel Kimlik İnşasında Süreklilik ........................ 26 

XIX. Yüzyılda Siirt’te Kamusal Kimlik ve Ekonomik Üretim ............ 27 

Siirt Bölgesinde Nasturilerin Katolikliğe Geçiş Süreci (XVI. - XX. 
Yüzyıllar) .................................................................................................. 32 

İlk Birlik Girişimi (1553 - Diyarbekir Birliği) ....................................... 32 

Kurumsal Dönüm Noktası (1681 - Amid Patrikliği’nin Kurulması) ... 32 

Misyonerlik Aşaması ve Kurumsallaşma (XIX. Yüzyıl) ....................... 33 

XIX. Yüzyıl Sonu ve XX. Yüzyıl Başında Dönüşümün Yoğunlaşması 
(1890-1913) ................................................................................................ 33 

1. BÖLÜM: SİİRT KELDANİ KATOLİK KİLİSESİ: KURUMSAL 
YAPI, HİYERARŞİ VE RUHANİ LİDERLİK.......................................... 34 

1.1. Kilise ve Roma İlişkileri .................................................................... 34 

1.1.1. Siirt’in Katolik Kimliğin Merkezlerinden Biri Olması .......... 34 

1.1.1.1. XVI-XIX. Yüzyıllarda Siirt’in Keldani Kilisesindeki 
Konumu ve Roma ile Birlik Süreci ..................................................... 35 

1.1.1.2. Michel Cattola ve Yerel Hiyerarşinin Tanınması (1826-1855)
 ............................................................................................................... 43 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| iv 

1.1.1.3. Siirt Piskoposluğu’nun Kurumsal Tahkimi ve Kanonik 
Kutuplaşma: MichelPierre Bar-Tatar Dönemi (1836-1884) ............. 45 

1.2. Piskoposluk Dönemleri.......................................................................... 45 

1.2.1. Kanonik Gerilimler ve Bar-Tatar’ın Çift Yönlü Konumlanışı ... 45 

1.2.1.1. Siirt Piskoposluğu ve Kanonik Kutuplaşma: Michel Pierre 
Bar-Tatar’ın Çift Yönlü Konumlanışı (1858–1884) .......................... 45 

1.2.1.2. Papalık Otoritesine Bağlılık ve Güvence (1860) ................... 46 

1.2.1.3. Patrik Özerkliği Savunusu ve Kanonik İtirazlar (1860–1884)
 ............................................................................................................... 46 

1.2.1.3.1. Malabar Krizi ve Delegeliğe Karşı Tavır ........................... 46 

1.2.1.3.2. Kanonik Direniş ve Vatican I Konsili ................................. 46 

1.2.1.3.3. Eğitim Kurumlarına Müdahale İtirazları ......................... 47 

1.2.2. Piskopos Naamo ve Vicarial İdare (Makdassi) (1885-1892) ....... 47 

1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée) ............................................... 50 

1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: Son Osmanlı Keldani Patriği ve 
Siirt Piskoposluğu ................................................................................ 52 

1.2.2.3. Siirt Piskoposu Addai Scher/Addy Şir .................................. 56 

1.3. Siirt Keldani Katolik Kilisesi’nin İnşa ve Ruhsat Süreci ............... 62 

1.4. Siirt Keldani Cemaati: Kurumsal Örgütlenme ve Osmanlı İdari 
Sistemiyle Etkileşim ................................................................................. 66 

1.4.1. Erken Kurumsallaşma Teşebbüsleri ve Hukuki Temeller 
(1840-1856) ........................................................................................... 66 

1.4.2. Kurumsal Zirve: Eğitim ve Ruhani Liderlik ........................... 70 

2. BÖLÜM: EĞİTİM FAALİYETLERİ, MİSYONERLİK AĞI VE 
SOSYAL HİZMETLER ............................................................................... 72 

2.1. Katolik Misyonerlik Faaliyetleri ve Sahaya Nüfuz ........................ 72 

2.1.1. Katolik Misyoner İkametgâhının Açılışı ve Okulla Sahaya 
Nüfuz ..................................................................................................... 72 

2.1.2. Kadro Krizi ve Yerli Klero Stratejisi: Siirt’te Katolik 
Misyonun Kırılganlığı ve Sürdürülebilirlik (1891-1892) .................. 77 



v | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

2.1.3. Konsolosluk-Himaye-Okullaşma Üçgeni (1894-1913) ............ 79 

2.2. Eğitim Kurumlarının Gelişimi ve Sayısal Analiz ........................... 80 

2.2.1. Siirt Sancağında Keldani Eğitim Kurumları (1890–1898): 
Sayısal Yapı ve Cemaatler Arası Karşılaştırma ................................ 80 

2.2.2. 1890 Yılı: Erkek Ağırlıklı, Kurumsal Yoğunluklu Yapı .......... 80 

2.2.3. 1898 Yılı: Rüşdiye Düzeyinde Kurumsallaşma ....................... 81 

2.3. Tanıklıklar ve Misyoner Raporları .................................................. 82 

2.3.1. Misyoner R. P. Berré’nin Tanıklığında Siirt’te Katolik 
Keldaniler ve Dominiken Misyonunun Faaliyetleri (1910) .............. 82 

2.3.2. Maurice Pernot’un 1912 Raporu Üzerinden Değerlendirme: 
Siirt’te Katolik Misyonerlik Ağı ve Eğitim Faaliyetleri ................... 83 

2.4. Sosyal ve Tıbbi Misyon: Peder Joseph De Boissieu ........................ 84 

2.4.1. Peder Joseph De Boissieu’nun Tıbbi Misyonerlik Pratiği ve 
Ahlaki Sorumluluk Boyutu ..................................................................... 84 

2.4.1.1. Peder Joseph De Boissieu ve Katolik Temsiliyetin Ahlaki 
Boyutu ................................................................................................... 85 

2.4.1.2. Salgınlar, Yönetici Desteği ve Misyonerlerin Çalışma Ortamı
 ............................................................................................................... 85 

2.4.1.3. Ücretsiz Hizmet Karşılığında Dinî Etki Alanı ...................... 86 

2.5. İnsani Yardım ve Mesleki Eğitim Faaliyetleri ................................ 87 

2.5.1. Siirt Keldanilerine Yönelik Katolik Yetimhanesi .................... 87 

2.5.2. Siirt Keldanilerine Meslek Edindirme Kursları: Halıcık ....... 87 

2.6. Kültürel Etki ve Misyonerlik Kimliği .............................................. 90 

2.6.1. Son Dönem Osmanlı Siirt’inde Katolik Rahibeler, Eğitim ve 
Fransız Kültürel Etkisi ........................................................................ 90 

2.6.2. Joseph de Boissieu’nin Siirt’teki Misyonerlik Faaliyetleri: 
Fransa’ya Karşı Vatanseverlik, Devlet Politikası ve Fedakârlık ..... 92 

2.7. Kurumsal Finansman ve Eğitim Ağı Yapısı .................................... 94 

2.7.1. XX. Yüzyılda Şehir-içi Erkek Okulları, Seminer Bağlantısı ve 
Mikro-Finansman Düzeni ................................................................... 94 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| vi 

a) Sacramentum: ...................................................................................... 95 

b) Paideia: ................................................................................................. 96 

c) Sosyal yardım: ...................................................................................... 96 

3. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ VARLIĞI: İDARİ 
SİSTEM, DİPLOMASİ VE GÜVENLİK ................................................... 97 

3.1. Arka Plan ve Uzun XIX. Yüzyıl Çerçevesi ..................................... 97 

3.2. Geç Osmanlı Döneminde Siird Sancağında Keldani/Keldani 
Katolik Cemaatinin İdarî Temsili, Eğitim Altyapısı ve Taşra 
Bürokrasisine Entegrasyonu .................................................................. 98 

3.3. Mülkiyet, Ruhsat ve Sağlık Pratiği: Belediye-Vilayet-Sefaret 
Pazarlığı .................................................................................................. 100 

3.4. Devlet ve Denetim: Nişanlar, Diplomatik Onurlar ve Cemaat 
Temsiliyeti: Siirt Keldanileri Örneği ................................................... 103 

3.5. Osmanlı Devleti’nin Siirt’teki Misyoner Faaliyetlerine Yönelik 
İdari ve Hukuki Denetimi ..................................................................... 105 

3.6. İdari Kurumlaşma ve Yayın Kontrolü .......................................... 105 

3.7. Diplomatik Müdahale ve Gümrük Muafiyetleri.......................... 106 

3.8. Diplomatik Etkileşim ve Yerel Yansımalar ................................... 106 

3.9. Siirt-Bohtan Sahasında Katolikleşme ve Nasturi Direnci: 
Misyoner Stratejileri ve Osmanlı Müdahaleleri ................................. 107 

3.10. Siirt’te Mülkiyet İhtilafları, Muafiyet ve Ruhsat Şartlar ......... 109 

3.11. Tashih-i Kayıt, Arazi Tasnifi ve Muafiyetin Koşulları ............... 111 

3.12. Dil, Eğitim ve Diplomasi: Fransız Misyonerlerinin Siirt’teki 
Faaliyetleri ve Osmanlı’nın Tepkisi ..................................................... 112 

3.13. Siirtli Keldanilerin Osmanlı Bürokrasisindeki Yeri .................. 114 

3.14. Siirt Keldanilerinin Devlete Sadakat Bildirimleri ..................... 115 

3.15. 1898: Bağdat’ta Sœur de la Charité ve “Önce Ruhsat” İlkesi; 
Emanuel’in Seyahati ............................................................................. 116 

3.16. Patrik Seçimine Katılım Kriterleri ve Emanuel Hakkında İdari 
Değerlendirmeler (1898-1899) .............................................................. 117 



vii | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

3.17. Patrik Seçimi Usul Krizi- Reversurus, Papa Vekili ve Babıali’nin 
Çerçevesi ................................................................................................ 118 

3.18. Midilli Krizi, Fransız Taleplerinin Paket Hâline Gelişi ve 
Onaylar-Siirt Bağlamında .................................................................... 120 

4. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ VARLIĞI: XIX. 
YÜZYILDAN I. DÜNYA SAVAŞINA ....................................................... 122 

4.1. Misyonerlik, Eğitim ve Kurumsallaşma Nüfus Dinamikleri ve 
Demografik Hareketlilik ....................................................................... 122 

4.1.2 Nüfus Tahminlerindeki Değişkenlik ........................................ 122 

4.1.3. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü ....................................... 122 

4.1.4. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü ....................................... 122 

4.1.5. XIX. Yüzyılın Sonlarında Kimlik Rejimi, Kurumsal Ağ ve 
Sayısal Temelle ................................................................................... 124 

4.2.5.1. Misyon Topografyasının İnşası (1882-1885) ....................... 125 

4.2.5.2. İlk Geniş Ölçekli Sayım (1883) ............................................ 125 

4.2.5.3. Bölgesel Kesit: Dek–Hassker Bandı (1884) ......................... 125 

4.2.5.4. Kurumsal Ölçeklenme ve Eğitim Siyaseti (1891) ............... 126 

4.2. İstatistikler ve Toplumsal Yapı (1913-1918) ...................................... 127 

4.2.1. 1913 İstatistiklerine Göre Siirt Başpiskoposluğu’nda Nasturi 
Nüfusun Dağılımı ............................................................................... 127 

4.3. Siirt’te Nüfus, Sosyo-Kültürel ve Kurumsal Yapı (XIX. Yüzyıl-XX. 
Yüzyıl Başı) ................................................................................................. 129 

4.3.1. Siirt Sancağı İnanç Grupları Analizi: ......................................... 131 

4.3.2.1. Müslümanlar ......................................................................... 131 

4.3.2.2. Hristiyanlar ........................................................................... 131 

4.3.2.3. Ermeniler ............................................................................... 131 

4.3.2.4. Yakubiler (Süryaniler) .......................................................... 132 

4.3.2.5. Nasturiler ............................................................................... 132 

4.3.2.6. Yezidiler ................................................................................. 132 

4.3.2.7. Keldaniler .............................................................................. 132 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| viii 

4.4. 1917-1918 İdari Yapısı Çerçevesinde Siirt Sancağında Keldani Nüfus
 ...................................................................................................................... 136 

4.5. Mezhepler Arası Rekabet ve Siyasi Yükseliş ..................................... 138 

4.5.1. Protestan Misyonların Yükselişi ve Mezhepler Arası 
Rekabetin Yoğunlaşması (1883-1892) ............................................... 138 

4.5.2. Katolik Kurumlarının Siyasi Güç Olarak Yükselişi ve Yakubi 
Gerilimi (1913) ................................................................................... 139 

4.6. Güvenlik Sorunları ve Toplumsal Olaylar (1897–1912) ................... 139 

4.6.1. Siirt ve Çevresinde Keldanilere Yönelik Saldırılar ............... 139 

4.6.2. 1897 Garzan Vakası ................................................................. 140 

4.6.3. Pro Armenia Gazetesi’ne Göre 1907 Yılında Keldani 
Toplumunun Durumu ........................................................................ 143 

4.6.4. İhtida Olayları .......................................................................... 144 

4.6.5. 1907–1909 Cizre Olayları ........................................................ 146 

4.7. Siyasal ve Toplumsal Dönüşüm .......................................................... 148 

4.7.1. Osmanlı Devleti’nin II. Meşrutiyet Sonrası Politikası (1909–
1912) .................................................................................................... 148 

4.7.2. I. Dünya Savaşı Sonrası Siirt Keldanileri: Göç, Diaspora ve 
Yeniden Cemaatleşme ........................................................................ 150 

4.7.3. I. Dünya Savaşı ve Lozan Sonrası Himaye Rejimlerinin 
Dönüşümü: Musul–Siirt Hattı Üzerinden Bir İnceleme ................. 153 

SONUÇ ........................................................................................................ 157 

KAYNAKÇA ............................................................................................... 159 

PREFACE ................................................................................................... 173 

INTRODUCTION: HISTORICAL, GEOGRAPHICAL, AND 
CONCEPTUAL FOUNDATIONS ............................................................ 175 

The Etymological, Historical, and Conceptual Framework of the Term 
“Chaldean” ............................................................................................ 175 

The Geographical Location and Urban Description of Siirt ............. 176 



ix | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Confessional Reorganization in the Siirt Region and the 
Epistemological Resistance of Nestorian Identity (16th - Early 20th 
Century) ................................................................................................. 183 

Nestorian Continuity and Religious Resistance in the Siirt Region 186 

The Two-Fold Model of Missionary Strategies: Pedagogical 
Influence and Financial Patronage.................................................... 186 

Nestorian Population and Demographic Fragility ........................... 187 

Nestorian–Chaldean Conflict and the Pluralistic Dynamics of the 
Missionary Field .................................................................................. 187 

Continuity in the Confessional Identity Construction of Nestorians
 .............................................................................................................. 188 

Public Identity and Economic Production in Siirt in the 19th Century
 .............................................................................................................. 189 

The Transition of Nestorians to Catholicism in the Siirt Region (XVI 
- XX Centuries) ................................................................................... 194 

The First Union Attempt (1553-Union of Diyarbekir) .................... 194 

Institutional Turning Point (1681-Establishment of the Patriarchate 
of Amid) ............................................................................................... 195 

Missionary Phase and Institutionalization (XIX Century) ............. 195 

Intensification of Transformation at the End of the XIX and 
Beginning of the XX Century (1890-1913) ........................................ 196 

CHAPTER 1: THE SIIRT CHALDEAN CATHOLIC CHURCH: 
INSTITUTIONAL STRUCTURE, HIERARCHY, AND SPIRITUAL 
LEADERSHIP ............................................................................................ 197 

1.1. Relations between the Church and Rome .................................... 197 

1.1.1. Siirt as One of the Centers of Catholic Identity................... 197 

1.1.2. The Position of Siirt in the Chaldean Church and the Union 
Process with Rome (16th–19th Centuries) ........................................ 198 

1.1.2. Michel Cattola and Recognition of the Local Hierarchy 
(1826–1855) ....................................................................................... 207 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| x 

1.1.3. Institutional Consolidation of the Siirt Bishopric and 
Canonical Polarization: The Period of Michel Pierre Bar-Tatar 
(1836–1884) ....................................................................................... 208 

1.2. Episcopal Periods ........................................................................... 209 

1.2.1. Canonical Tensions and Bar-Tatar's Dual Positioning ....... 209 

1.2.1.1. The Bishopric of Siirt and Canonical Polarization: 
Michel Pierre Bar-Tatar’s Dual Positioning (1858–1884) ....... 209 

1.2.1.2. Loyalty and Assurance to Papal Authority (1860) ...... 209 

1.2.1.3. Defense of Patriarchal Autonomy and Canonical 
Objections (1860–1884) ............................................................... 210 

1.2.1.4. The Malabar Crisis and Stance Against the Delegation
 ....................................................................................................... 210 

1.2.1.5. Canonical Resistance and the First Vatican Council .. 210 

1.2.1.6. Objections to Interference in Educational Institutions
 ....................................................................................................... 210 

1.2.2. Bishop Naamo and Vicarial Administration (Makdassi) 
(1885–1892) ....................................................................................... 211 

1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée) ....................................... 214 

1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: The Last Ottoman 
Chaldean Patriarch and the Bishopric of Siirt ......................... 216 

1.2.2.3. Bishop Addai Scher/Addy Shir of Siirt ........................ 221 

1.3. The Construction and Licensing Process of the Siirt Chaldean 
Catholic Church .................................................................................... 227 

1.4. Siirt Chaldean Community: Institutional Organization and 
Interaction with the Ottoman Administrative System ....................... 232 

1.4.1. Early Institutionalization Attempts and Legal Foundations 
(1840–1856) ....................................................................................... 232 

1.4.2. Institutional Peak: Education and Spiritual Leadership .... 235 

CHAPTER 2: ACTIVITIES, MISSIONARY NETWORKS, AND 
SOCIAL SERVICES .................................................................................. 237 

2.1. Catholic Missionary Activities and Field Penetration ................. 237 



xi | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

2.1.1. Opening of the Catholic Missionary Residence and 
Penetration into the Field via Schools ............................................ 237 

2.1.2. Cadre Crisis and the Local Clergy Strategy: Fragility and the 
Search for Sustainability of the Catholic Mission in Siirt (1891–
1892) .................................................................................................. 242 

2.1.3. The Consulate-Protection-Schooling Triangle (1894-1913) 244 

2.2. Development of Educational Institutions and Numerical 

Analysis .................................................................................................. 246 

2.2.1. Chaldean Educational Institutions in the Sanjak of Siirt 
(1890–1898): Numerical Structure and Inter-Communal 
Comparison ....................................................................................... 246 

2.2.2. Year 1890: Male-Weighted, Institutionally Dense 

Structure ........................................................................................... 246 

2.2.3. Year 1898: Institutionalization at the Rüşdiye Level .......... 247 

2.3. Testimonies and Missionary Reports ............................................ 247 

2.3.1. Catholic Chaldeans in Siirt and the Activities of the 
Dominican Mission in the Testimony of Missionary R. P. Berré . 247 

2.3.2. Evaluation via Maurice Pernot's 1912 Report: Catholic 
Missionary Network and Educational Activities in Siirt .............. 249 

2.4. Social and Medical Mission: Father Joseph De Boissieu ............ 250 

2.4.1. Father Joseph De Boissieu’s Medical Missionary Practice and 
the Dimension of Moral Responsibility .......................................... 250 

2.4.1.1. Father Joseph De Boissieu and the Moral Dimension of 
Catholic Representation ............................................................. 251 

2.4.1.2. Epidemics, Administrator Support, and the 
Missionaries' Working Environment ........................................ 251 

2.4.1.3. Religious Sphere of Influence in Exchange for Free 
Service .......................................................................................... 252 

2.5. Humanitarian Aid and Vocational Training Activities ............... 253 

2.5.1. Catholic Orphanage for Siirt Chaldeans .............................. 253 

2.5.2. Vocational Training Courses for Siirt Chaldeans: 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| xii 

Carpeting .......................................................................................... 253 

2.6. Cultural Impact and Missionary Identity .................................... 256 

2.6.1. Catholic Nuns, Education, and French Cultural Impact in 
Late Ottoman Siirt ........................................................................... 256 

2.6.2. Joseph de Boissieu’s Missionary Activities in Siirt: Patriotism 
for France, State Policy, and Sacrifice ........................................... 259 

2.7. Institutional Financing and Education Network Structure ........ 260 

2.7.1. Intramural Boys' Schools, Seminary Connection, and Micro-
Financing Regime in the 20th Century ............................................ 260 

CHAPTER 3: CATHOLIC CHALDEAN PRESENCE IN SIIRT: 
ADMINISTRATIVE SYSTEM, DIPLOMACY, AND SECURITY ...... 263 

3.1. Background and the Framework of the "Long XIX Century" .. 263 

3.2. Administrative Representation, Educational Infrastructure, and 
Integration into Provincial Bureaucracy of the Chaldean/Chaldean 
Catholic Community in the Sanjak of Siird in the Late Ottoman 
Period ...................................................................................................... 265 

3.3. Property, Licensing, and Medical Practice: The Municipal-
Provincial-Embassy Bargaining ........................................................... 267 

3.4. State and Supervision: Decorations, Diplomatic Honors, and 
Community Representation: The Example of the Siirt Chaldeans .. 270 

3.5. Ottoman State’s Administrative and Legal Supervision of 
Missionary Activities in Siirt ................................................................ 272 

3.6. Administrative Institutionalization and Publication Control .... 272 

3.7. Diplomatic Intervention and Customs Exemptions .................... 273 

3.8. Diplomatic Interaction and Local Reflections ............................. 274 

3.9. Catholicization and Nestorian Resistance in the Siirt-Bohtan 
Field: Missionary Strategies and Ottoman Interventions .................. 274 

3.10. Property Disputes, Exemption, and Licensing Conditions in 

Siirt ......................................................................................................... 277 

3.11. Correction of Registry, Land Classification, and Conditions of 
Exemption .............................................................................................. 279 



xiii | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

3.12. Language, Education, and Diplomacy: Activities of French 
Missionaries in Siirt and the Ottoman Reaction ........................... 280 

3.13. The Place of Siirt Chaldeans in the Ottoman Bureaucracy 283 

3.14. Declarations of Loyalty to the State by Siirt Chaldeans ...... 283 

3.15. 1898: Sœur de la Charité in Baghdad and the "License First" 
Principle; Emanuel’s Journey ......................................................... 284 

3.16. Criteria for Participation in Patriarchal Election and 
Administrative Evaluations Regarding Emanuel (1898-1899) ..... 286 

3.17. Procedural Crisis in Patriarchal Election-Reversurus, the 
Pope’s Proxy, and the Framework of the Sublime Porte .............. 287 

3.18. The Mytilene Crisis, the Packaging of French Demands, and 
Confirmations - In the Context of Siirt .......................................... 289 

CHAPTER 4: CATHOLIC CHALDEAN PRESENCE IN SIIRT: FROM 
THE XIX CENTURY TO WORLD WAR I ............................................ 291 

4.1. Missionary Work, Education, and Institutionalization: Population 
Dynamics and Demographic Mobility ................................................. 291 

4.1.2. Variability in Population Estimates ...................................... 291 

4.1.3. Migration of the Chaldean Community to Iran .................. 292 

4.1.4. Identity Regime, Institutional Network, and Numerical 
Foundations in the Late XIX Century ............................................ 294 

4.1.4.1. Construction of the Mission Topography (1882-1885) 294 

4.1.4.2. First Large-Scale Census ............................................... 295 

4.1.4.3. Regional Cross-Section: The Dek–Hassker Band ....... 296 

4.1.4.4. Institutional Scaling and Educational Policy ............... 296 

4.2. Statistics and Social Structure (1913-1918) .................................. 297 

4.2.1. Distribution of the Nestorian Population in the Siirt 
Archbishopric According to 1913 Statistics ................................... 297 

4.3. Population, Socio-Cultural and Institutional Structure in Siirt 
(XIX Century-Early XX Century) ....................................................... 300 

4.3.1. Analysis of Faith Groups in the Sanjak of Siirt: ................. 303 

4.3.2.1. Muslims ........................................................................... 303 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| xiv 

4.3.2.2. Christians ........................................................................ 303 

4.3.2.3. Armenians ....................................................................... 303 

4.3.2.4. Jacobites (Syriacs) .......................................................... 303 

4.3.2.5. Nestorians ....................................................................... 304 

4.3.2.6. Yezidis ............................................................................. 304 

4.3.2.7. Chaldeans ........................................................................ 304 

4.5. Inter-Sectarian Competition and Political Rise ........................... 311 

4.5.1. The Rise of Protestant Missions and the Intensification of 
Inter-Sectarian Competition (1883-1892) ...................................... 311 

4.5.2. The Rise of Catholic Institutions as Political Power and the 
Jacobite Tension (1913) ................................................................... 311 

4.6. Security Problems and Social Incidents (1897–1912) .................. 312 

4.6.1. Attacks against Chaldeans in Siirt and Environs ................ 312 

4.6.2. The 1897 Garzan Incident ..................................................... 312 

4.6.3. The State of Chaldean Society in 1907 According to the Pro 
Armenia Newspaper ......................................................................... 316 

4.6.4. Conversion Incidents .............................................................. 317 

4.6.5. 1907–1909 Cizre Incidents ..................................................... 319 

4.7. Political and Social Transformation ............................................. 321 

4.7.1. Policy of the Ottoman State after the Second Constitution 
(1909–1912) ....................................................................................... 321 

4.7.2. Siirt Chaldeans After World War I: Migration, Diaspora, 
and Re-Communalization ................................................................ 324 

4.7.3. Transformation of Protection Regimes After World War I 
and Lausanne: An Analysis via the Mosul–Siirt Line ................... 327 

CONCLUSİON ........................................................................................... 331 

Dizin ............................................................................................................. 333 



15 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

GİRİŞ: TARİHSEL, COĞRAFİ VE KAVRAMSAL 
TEMELLER  

Keldani Kavramının Etimolojik, Tarihsel ve Kavramsal 
Çerçevesi 

“Keldani” kavramının kökeni ve anlam alanı hem filolojik hem de 
tarihsel açıdan çok katmanlı bir yapıya sahiptir. Literatürde kavramın menşei 
konusunda kesin bir görüş birliği bulunmaması, Keldanilerin oldukça eski bir 
tarihe sahip olmaları ve farklı dönemlerde değişen işlevler üstlenmeleriyle 
yakından ilişkilidir. Bu nedenle “Keldani” terimi, tek boyutlu bir etnik ya da 
yalnızca dinî bir kimlik olarak değil, tarihsel süreç içerisinde anlamı dönüşen 
ve yeniden inşa edilen bir kavram olarak ele alınmalıdır.  

Etimolojik açıdan “Keldani” kelimesi, farklı dillerde ve metin 
geleneklerinde çeşitli biçimlerde karşımıza çıkmaktadır. Türkçe literatürde 
“Kaldani”, “Kildani” veya “Geldani” gibi yazım varyantları görülürken, 
İbranice Tevrat’ta kavram “Kasdim” ya da “Kaşdim” şeklinde geçmektedir. Bu 
kullanım, Keldanilerin antik Yakın Doğu literatüründeki erken temsiline işaret 
etmektedir. Sözlük anlamı itibarıyla kelime; astrolog, müneccim, kâhin ve 
sihirbaz gibi anlamlarla ilişkilendirilmiş, aynı zamanda “Babil’de yaşayan 
kavim”i ifade eden bir terim olarak kullanılmıştır. Bazı araştırmacılar 
kelimenin “fatihler” ya da “istilacılar” anlamına geldiğini ileri sürerken, başka 
bir yaklaşımda “Kes” adlı bir dağın çevresinde yaşayan topluluğu tanımlayan 
“Kes-di” ifadesinden türediği savunulmaktadır. Bu farklı etimolojik yorumlar, 
kavramın erken dönemlerde hem coğrafî hem de işlevsel bir tanımlama olarak 
kullanıldığını göstermektedir. 

“Keldani” teriminin anlam içeriği, tarihsel bağlama bağlı olarak belirgin 
biçimde değişmektedir. Antik dönemde kavram, öncelikle etnik ve siyasî bir 
topluluğu ifade etmektedir. Özellikle Babil dönemi bağlamında Keldaniler, 
Mezopotamya’da Fırat ve Dicle havzasında, hüküm sürmüş, krallık kurmuş ve 
bilimsel faaliyetleriyle temayüz etmiş bir kavim olarak tanımlanmıştır. Bu 
dönemde Keldaniler, bilhassa astronomi ve astroloji alanlarındaki bilgileriyle 
ün kazanmış; “Keldani bilginleri” ifadesi antik dünyada ilim ve kehanetle 
özdeşleşmiş bir entelektüel zümreyi temsil etmiştir. Dolayısıyla antik bağlamda 
Keldani kavramı, belirli bir etnik-siyasî topluluğun yanı sıra bilimsel ve idarî 
bir elit tabakayı da çağrıştırmaktadır. 

Hristiyanlık sonrasında ise kavramın anlam alanı belirgin bir dönüşüm 
geçirmiştir. Özellikle XVI. yüzyıldan itibaren “Keldani” terimi, etnik bir 
kimlikten ziyade dinî ve mezhebî bir aidiyeti ifade etmeye başlamıştır. Bu 
süreçte Roma Katolik Kilisesi ile birleşen Doğu Hristiyanları (Uniat süreç) için 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 16 

“Keldani” adı kullanılmaya başlanmış ve kavram, Keldani Katolik Kilisesi 
etrafında şekillenen mezhepsel bir kimliğin adı hâline gelmiştir. Modern 
kullanımda “Keldani”, çoğunlukla Mezopotamya kökenli Doğu 
Hristiyanlarının Katolikliğe bağlı kolunu tanımlamakta; etnik, dilsel ve tarihsel 
unsurlar ise bu mezhebî çerçeve içerisinde yeniden anlamlandırılmaktadır. 

Bu çerçevede “Keldani” kavramı, ne yalnızca antik Mezopotamya’ya ait 
bir etnik ad ne de sadece modern döneme özgü bir mezhep tanımıdır. Aksine, 
kökeni Mezopotamya’nın kadim siyasal ve bilimsel elitlerine uzanan; ancak 
tarihsel süreç içerisinde Hristiyanlığın belirli bir mezhebiyle özdeşleşerek dinî 
bir kimliğe dönüşen çok katmanlı bir kavramsal yapıyı ifade etmektedir. 
Dolayısıyla Keldanilik, tarihsel süreklilik içinde hem etnik-historik hem de 
dinî-mezhebî boyutları barındıran, bağlama göre farklı anlam katmanları 
kazanan köklü bir kimlik tanımlaması olarak değerlendirilmelidir1. Bu tarihsel 
ve kavramsal arka plan, Siirt özelinde incelenen Keldani cemaatinin sosyo-
ekonomik profilini anlamlandırmak açısından hayatîdir. Antik dönemden 
tevarüs eden "bilgin/elit" imajı, Geç Osmanlı döneminde Siirt bürokrasisinde 
ve mali idaresinde yer alan eğitimli Keldani memur profilinin tarihsel köklerini 
oluşturmaktadır. Şehirdeki Keldani Katolik varlığı; kurumsal kilise hiyerarşisi, 
yerleşim örüntüleri ve mülkiyet rejimine dair hukuki pratikler üzerinden 
incelendiğinde, bu kadim kimliğin Osmanlı taşra idaresindeki dinamik ve 
entegre yapısı daha net bir biçimde görülecektir. 

Siirt’in Coğrafi Konumu ve Şehirsel Tanımı 

Güneydoğu Anadolu bölgesiyle Doğu Anadolu bölgesinin kesiştiği bir 
bölgede yer alan Siirt, küçük fakat yamaçları dik tepelerle kuşatılmış 
(kuzeydoğuda Tayyartepe, doğuda Türktepe ve güneyde Harmantepe), sadece 
güneybatı ve batıya doğru hafif meyille alçalan bir zemin üzerinde kurulmuştur. 
Bu kuruluş yeri özelliğiyle hilâl biçimindeki, başka bir deyişle amfiteatr 
şeklindeki şehirlerin tipik bir örneğini oluşturur. Şehrin kurulduğu yer, el-
Cezîre düzlüklerinin nihayete erdiği ve Doğu Anadolu yaylalarının başladığı 
bir bölgede olup burası Azerbaycan taraflarına uzanan yolların üzerinde 
bulunmasıyla önem taşımaktadır2. Kentin doğusunu sınırlandıran Botan Suyu 
sarp ve derin bir kanyon vadiden akmaktadır. Botan Vadisi’nin batı yamacında 
kurulan ve batıya, Yağmurtepe, Pınarova ve Pınarca köylerine doğru gelişim 
gösteren şehrin ilk kuruluş yerinin oluşumunda, yörenin savunma ve doğal 
ortam koşullarından yararlanma kaygısının etkili olduğu görülmektedir. Botan 
Vadisi’ne hâkim Şeyhşemu ve Rasinnebah tepelerinin batı yamacında kurulan 
Siirt şehri hem kendi güvenliğini sağlamış hem de klimatik ve morfolojik 

 
1 Kadir Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, Vadi Yayınları, 1. baskı, Konya 1997, s. 23-29. 
2 Metin Tuncel, “Siirt”, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, C. 37, Ankara 
2009, s. 173. 



17 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

olarak yaşamsal fonksiyonlara sahip olan Güneydoğu Torosların aynı adı 
taşıyan plato ile kontak oluşturduğu yakınlaşma alanında kurulmuştur3. 

Siirt isminin menşeine dair farklı görüşler bulunmakta olup Keldani 
dilindeki, kent anlamına gelen Keert (Kaa’rat) kelimesinden geldiği bu 
görüşlerden birisidir. Şehir adı Kadri Perk’in Cenup Doğu Anadolu Tarihi adlı 
eserinde Sırt, Sert, Tiğramosert; Hüseyin Cahit’in tarihinde Eserad, Şemsettin 
Sami’nin Kamusü’l-Alâm adlı eserinde Tiğrakert olarak ifade edilmiştir4. Bu 
isimlendirmeyle ilgili olarak ayrıca Macdonald Kinneir (1814) ve Shield (1836) 
gibi bazı eski seyyahlar, MÖ I. yüzyılda, Ermenistan'a baş kent olmak üzere 
Kral Tigranes tarafından kurulmuş bir şehir olan ve o dönemin çok ünlü bir 
şehri olan Tigranocerta'nın, Siirt'in şimdiki yerinde olduğunu iddia etmişlerdir. 
Ancak bir kısım bilginler, şehrin çevresinde eskiden kalma yapı harabelerin 
bulunmaması ve daha başka deliller karşısında bu iddianın gerçeği 
yansıtmadığını iddia etmişlerdir5. Süryaniler ise şehri Sért olarak belirtmiş, bazı 
Arap kaynaklarında ise İs’ird ya da Us’ird olarak zikredilmiştir. İbn Şeddad, 
şehrin iki defa yıkıldığı ve üç defa yeniden inşa edildiği için Siirt adının 
verildiği yönünde görüş bildirmiştir. Çağdaş Batılı yazarlar Siirt şehir adını 
Si’ird olarak kullanmışlardır. Şehrin ilk yerleşim merkezinin bulunduğu 
bölgede Rasinnaebah, Biraffa ve Mevbuk adında üç tepenin bulunması 
nedeniyle Farsça’da üç düğüm veya üç tepe anlamında Sé-Hırt ifadesinin 
kullanıldığı yönündeki görüş de genel kabuller arasındadır. Şehir, İslam ve Batı 
kaynaklarında Sa’ert, Sört, Sairt, Si’ird şeklinde isimlendirilmiştir6.  

Hayli köklü bir tarihe sahip olan Siirt’te insan yaşamına dair ilk izler 
tarih öncesi çağlara kadar uzanmaktadır. Siirt ve çevresinde Neolitik, Kalkolitik 
ve Tunç devirlerine ait kalıntılar bulunmaktadır. Nitekim bölgede yapılan 
arkeolojik çalışmalarda Siirt’in çeşitli bölgelerinde yer alan kaya mağaralarında 
ilk yerleşimin MÖ VII. binyılın son çeyreğine kadar dayandığı ortaya 
konulmaktadır7. Eskiçağ tarihine dair bu arkeolojik kalıntılara rağmen Siirt 
şehrinin ne zaman ve kimler tarafından kurulduğuna dair net ve kesin bir veri 
şu ana kadar elde edilememiştir. Eskiçağlarda Asur ve Bâbil gibi 
Mezopotamya’da kurulan devletlerin hâkimiyet alanlarına komşu olan şehrin 
kurulduğu bölge, önce Medler’in sonra da Perslerin hâkimiyetine girmiştir. MÖ 

 
3 Nurettin Özgen, Sabri Karadoğan, “Siirt Şehrinin Kuruluşu ve Gelişimi”, Fırat Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 2, s. 62. 
4 Abdurrezzak Çelik, XIX. Yüzyılın İkinci Yarısında Siirt Sancağının İdari ve Sosyo-Ekonomik 
Durumu, Yüksek Lisans Tezi, Siirt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siirt 2019, s. 1. 
5 Hayat Tarih Mecmuası, Sayı 10, Kasım 1967, s. 130-131; Recep Ayhan, 19. Yüzyılın İkinci 
Yarısında Siird (1847–1900), Doktora tezi, Mardin Artuklu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 
Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Mardin 2021, s. 9. 
6 Çelik, a.g.t., s. 1. 
7 Haluk Sağlamtimur, Arkeolojik Veriler Işığında Siirt ve Çevresi, Uluslararası Siirt 
Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s. 75; Aynı yazar, “Siirt-Türbe 
Höyük”, Ege Üniversitesi Arkeoloji Kazıları, Ed. Altan Çilingiroğlu vd., İzmir 2012, s. 402. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 18 

330’lu yıllara kadar devam eden Pers hâkimiyetinin ardından Büyük İskender 
ve onun mirasçılarından Selevkoslar’ın eline geçen bölge, Ortaçağ başlarında 
tekrar Sasani etkisi altına girmiştir. Bir İran devleti olan Sasaniler ile Doğu 
Roma (Bizans) arasında birkaç defa el değiştiren bölge, Hz. Ömer devrinde 639 
(H.18) yılında hemen hemen bütün Güneydoğu Anadolu’yu çok kısa bir sürede 
fetheden İyâz b. Ganem tarafından İslâm topraklarına katılmıştır. İslâm 
hâkimiyeti süresince Siirt, yaklaşık bugünkü Güneydoğu Anadolu bölgesine 
tekabül eden el-Cezîre vilâyetinin ayrılmış olduğu üç âmillikten (Diyâr-ı 
Mudar, Diyâr-ı Rebîa ve Diyarbekir) Diyarbekir âmilliğinin sınırları içinde yer 
almıştır8.  

XI. yüzyıla gelindiğinde ise 1040’lı yıllarda, Mervanoğulları 
hâkimiyetinde olduğu görülen Siirt, bu dönemde Türkmen akınlarına maruz 
kalmıştır. Şehir zaman zaman Türklerin eline geçmişse de bu durum 1085 yılına 
kadar kalıcı olmamıştır. Nihayet 1085 yılında Sultan Melikşah döneminde vezir 
Fahrüddevle, Mervanilerin elinde bulunan Siirt'i kolaylıkla ele geçirmiş, 
böylece Siirt Selçuklu Devleti hâkimiyetine girmiştir9. Sultan Melikşah’ın 
ölümü sonrasında yaşanan taht kavgaları süresince Siirt bölgesel önemini 
korumuştur. Nitekim bu dönemde Tutuş 1094 yılında Diyarbekir bölgesini 
kesin bir şekilde ele geçirdiği zaman kendine tabi beylerden bazılarına burada 
dirlikler vermiştir. Yınal (İnal) oğlu İbrahim'e Amid, Dilmaçoğlu Toğan 
Arslan'a Bitlis ve Erzen, Kızıl Arslan'a ise Siird (İs'ird), Tanze ve Bahmerd'i 
vermiştir. Tutuş'un, rakibi Berkyaruk'un kuvvetlenmesine meydan vermesi 
sebebiyle Rey civarında yenilip öldürülmesinden sonra (488/1095) bu beyler 
genellikle taht müddeisi olarak Berkyaruk'un karşısına çıkanları Erran meliki 
Muhammed Tapar'ın taraftarları arasında yer almışlardır. Nitekim 496/1103 
yılında Hoy şehri önünde meydana gelen muharebede Sökmen, Yağısıyan oğlu 
Muhammed, Siirt emiri Kızıl Arslan ile birlikte, metbuları Muhammed Tapar'ın 
safında bulunması bu dönemde ve daha sonrasında Kızıl Arslan'ın Siirt hâkimi 
olduğunu göstermektedir10. Daha sonra Hısnıkeyfa Artuklularına bağlanan 
Siirt, 1143/1144 (H.538) yılında İmadeddin Zengi tarafından zaptedilmiştir. 
Celaleddin Harizmşah'ın 1230 yılında Yassıçimen Savaşı’nda Türkiye 
Selçuklularına mağlup olması sonrasında Anadolu ve Irak topraklarına yönelen 
Moğollar, bu yöredeki başka yerlerle birlikte Siirt'e de büyük zarar 
vermişlerdir11. Siirtliler, Moğollara karşı büyük bir mukavemet gösterip 
savaşmaya başlayınca, Moğollar fazla kayıp vermemek için, Siirtlilere aman 
verdiklerini, teslim oldukları halde kendilerine zarar verilmeyeceğine dair söz 
vermişlerdir. Siirtliler bu koşullarda teslim olup silahı bırakınca, Moğollar 

 
8 Tuncel, “Siirt”, s. 173.  
9 Metin Tuncel, “Geçmişten Günümüze Siirt Şehri”, Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 
2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s.  28.  
10 Kazım Paydaş, “Selçuklular Döneminden Safeviler’e Ortaçağ’da Siirt”, Uluslararası Siirt 
Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s.  135. 
11 Tuncel, “Geçmişten Günümüze Siirt Şehri”, s.  28.  



19 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

sözlerinde durmayıp neredeyse halkın tamamını kılıçtan geçirmişler ki, çok azı 
kaçıp kurtulabilmiştir. Olaya tanık olanların aktardıklarına göre Moğollar 
sadece Siirt merkezinde 15.000 kişiyi katletmişlerdir12. Bu büyük kıyım ve 
tahribata rağmen sonraki süreçte şehrin kısa sürede toparlandığı ve mamur hale 
geldiği anlaşılmaktadır. Nitekim şehri ziyarete gelen Hamdullah Mustavfi, 
Siirt' i bol gelirli büyük bir belde olarak zikretmektedir. İlhanlı ve Celayirlilerin 
hakimiyetleri altına giren Siirt, Timur istilasını da gördükten sonra 1462 yılına 
doğru (H.866) Akkoyunlular tarafından ele geçirilmiştir13. XVI. yüzyılın 
başlarına doğru Safevilerin eline geçen şehir, I. Selim'in Safeviler üzerine 
yaptığı sefer sonrasında Doğu ve Güneydoğu Anadolu’daki birçok şehir 
Osmanlı hâkimiyeti altına girmiştir. Bu dönemde hâkimiyet altına alınan 
şehirlerden biri de Siirt olmuştur. Sultan Selim hâkimiyeti tesis etmek için 
bölgedeki Kürt beylerinin tâbiyet altına alınması gerektiğinin farkına varmış ve 
bu konuda Kürt beylerinin âdet ve geleneklerini çok iyi bilen tarihçi ve münşi 
İdris-i Bitlisî’yi görevlendirmiştir. Bitlisî, öncelikle Urmiye’ye giderek burada 
Sultan Selim’in zaferini bildiren fetihname ve mektupları Kürt beylerine 
iletmiştir. Böylece bölgedeki aşiretleri Osmanlılara ısındıran Bitlisî daha sonra 
Hasankeyf, Siirt, Bitlis, Urmiye, İmadiye, Cizre, Eğil, Garzan, Palu, 
Meyyafarıkin, Cezire-i İbn-i Ömer ve Hizan taraflarına giderek propagandasına 
devam etmiştir. Böylece Siirt ve çevresi Osmanlı hâkimiyeti altına girmiştir14.  

Diyarbekir ve çevresinin de Osmanlı hâkimiyetine girmesiyle birlikte 
bölgede tahrir işlemleri yapılmış ve böylece bölgenin idari taksimatı 
şekillenmiştir. Nejat Göyünç’ün Tahrir Defterleri’ni esas alarak hazırladığı 
Diyarbekir eyaletinin idari taksimatıyla ilgili çalışmasına göre Siirt, 1520 
yılında Diyarbekir eyaletine bağlı sancaklar arasında bulunmamaktadır. 1526 
yılında ise bir kaza olarak Diyarbekir eyaleti dahilinde olduğunu 
belirtmektedir15. İdari bakımdan, XVI. yüzyılda Diyarbekir eyaletine bağlı olan 
Siirt, XVII. yüzyılın ortalarında Van eyaletine bağlanmışsa da kısa bir süre 
sonra yeniden Diyarbekir eyaletine bağlanmıştır16. Hezarfen Hüseyin Çelebi 
XVII. yüzyılda Diyarbekir eyaletinin 19 sancağı ve 5 hükümetinin olduğundan 

 
12 İhsan Süreyya Sırma, “Siirt ve Civarının Müslümanlaşması ve Müslümanların 
Gayrimüslimlerle Olan İlişkileri, Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik 
Matbaa, İzmir 2007, s. 123. 
13 Besim Darkot, “Siird”, İslam Ansiklopedisi, Milli Eğitim Basımevi, C. 10, İstanbul, s. 620. 
14 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, C.II, TTK Basımevi, Ankara 1994, s.275-276; 
Feridun Emecen, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve Yükseliş Tarihi (1300-1600), Türkiye 
İş Bankası Yayınları, İstanbul 2019, s. 216-217; bu dönemde Siirt’in sosyo-ekonomik durumu 
için bk. Uğur Demlikoğlu, “XVI. Yüzyılda Siirt’in Sosyo Ekonomik Durumu”, History Studies, 
Volume 10 Issue 1, s. 61-84. 
15 Nejat Göyünç, Diyarbekir eyaletinin idarî taksimatıyla ilgili çalışmasına göre 1520 yılında 
Diyarbekir eyaletine bağlı sancaklar arasında Siirt bulunmamaktadır. 1526 yılında ise Siirt bir 
kaza olarak Diyarbekir eyaleti dahilinde zikredilmektedir. Bk. Nejat Göyünç, “Diyarbekir 
Beylerbeyiliği’nin İlk İdari Taksimatı”, İÜ. Tarih Dergisi, Sayı 23, 1969, s. 26-33. 
16 Mehmet Ali Yaşar, “19. Yüzyılın İkinci Yarısında Siirt (Osmanlı Devlet İstatistiklerine Göre)”, 
Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s. 162. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 20 

bahsetmekte ve bu sancaklar arasında 223.720 akçe geliriyle Siirt’ten de 
bahsetmektedir17. 1870’li yıllarda da Diyarbekir eyaletine bağlı liva statüsünü 
devam ettiren18 Siirt, XIX. yüzyılın sonlarında ise Bitlis vilayetine bağlanarak 
bu konumunu Cumhuriyet Dönemi’ne kadar sürdürmüştür19. 1871 yılında Siirt 
livası Merkez, Eruh, Şirvan, Garzan ve Sason olmak üzere 5 kazadan 
oluşmaktaydı. 1875 yılında ise Rıdvan (Rızvan) kaza olmuştur. 1892 
Salnamesine göre, Bitlis vilayetine bağlanan Siirt sancağının Merkez, Eruh, 
Şirvan, Pervari ve Garzan olmak üzere 5 kazası bulunmaktadır. 1896 yılında 
Sason kazası Muş sancağına bağlanmıştır. 1918 yılında ise Şırnak kazası Siirt 
sancağına bağlanmıştır20. Siirt’in Osmanlı hâkimiyetine girmesinden itibaren 
bazı sancakbeyleri şu şekildedir: 1554 yılında Siirt sancağının beyi Sultan 
Hüseyin Beyoğlu21, 1560’ta Alaeddin22, 1568’de Alaeddin oğlu Mehmed23, 
1572’de Halil24, 1584’te Mehmed25, 1616’da Yunus26, 1636’da Şiroy ma’a Siirt 
sancağı beyi Tatar27, 1653’te (ber-vech-i arpalık) İskender28, 1669’da Ali 
Bey29,  1692’de Abdulmümin30, 1697’de Abdullah31, 1793’te mütesellimi 
Osman32. XIX. yüzyılda Siirt sancağındaki bazı yöneticiler ise aşağıdaki 
tabloda verilmiştir.  

 
Tarih Mutasarrıfı Naibi Müftüsü 

H.1287/M.1870 Kenan Paşa Mehmed Hulusi  Hüseyin Efendi 
H.1288/M.1871 Kenan Paşa Mehmed Hulusi Hüseyin Efendi 
H.1289/M.1872 - Sıdkı Efendi Hüseyin Efendi 

 
17 Hezarfen Hüseyin Çelebi, Telhîsü’l-Beyân fî Kavânîn-i Âl-i Osmân, Haz. Sevim İlgürel, TTK 
Basımevi, Ankara 1998, s. 132-133. 
18 Salnâme-i Diyarbekir, 1287, s. 64; Salnâme-i Diyarbekir, 1288, s. 68; Salnâme-i Diyarbekir, 
1291,  s. 68. 
19 Halat Akın, Erkan Işıktaş, “1316-1317 Tarihli Bitlis Vilayet Salnamelerine Göre Siirt 
Sancağının Merkez İdari Teşkilatının Bürokratik Yapısı ve Memur İsimleri”, IV. Uluslararası 
Afro-Avrasya Araştırmaları Kongresi Bildiriler Kitabı, (Tam Metin Bildiri), Ed. Niyazi Kurnaz-
Hakan Arıdemir, Kütahya 2018, s. 600. 
20 Yaşar, a.g.m., s. 162. 
21 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 1, s. 181, h. 1038 (19 Zilhicce 961). 
22 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 4, s. 169, h. 1750 (29 Rebiülevvel 968). 
23 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 7, s. 846, h. 2314 (28 Rebiülahir 976); Aynıd hükümden 
anlaşıldığı kadarıyla Siirt sancağı beyi Mehmed, babası Alaeddin’in 30 bin filorisini çaldırmıştır. 
24 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 15, s. 282, h. 2380 (20 Şaban 979); 5 Mayıs 1579 tarihine 
gelindiğinde de Halil sancakbeyliği yaptığı anlaşılmaktadır. Bk. BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 37, 
s. 178, h. 2127 (8 Rebiülevvel 987). 
25 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 53, s. 236, h. 679 (24 Zilhicce 992). 
26 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 81, s. 18, h. 40 (24 Cemaziyülevvel 1025). 
27 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 86, s. 67, h. 118 (1 Cemazeyilahir 1046). 
28 BOA. TS.MA.e. 301/36 (29 Zilhicce 1063). 
29 BOA. İE.TCT. 5/557 (8 Şaban 1079). 
30 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 104, s. 107, h. 488 (Evâsıt-ı Rebiülahir 1104). 
31 BOA. A.DVNS.MHM.d., nr. 110, s. 175, h. 813 (Evâhir-i Cemaziyelevvel 1109). 
32 BOA. C.ADL. 9/586 (4 Cemaziyelevvel 1208). 



21 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

H.1290/M.1873 Cemil Paşa Sıdkı Efendi Hüseyin Efendi 
H.1291/M.1874 Cafer Tayyar Bey Yusuf Sıdkı Ef. Hüseyin Efendi 
H.1292/M.1875 Muhammed Zeki  Salih Şerif Efendi Hüseyin Efendi 
H.1293/M.1876 Osman Nuri Bey Salih Şerif Efendi Hüseyin Efendi 
H.1294/M.1877 Süleyman Bey Hasan Sabri Ef. Hüseyin Efendi 
    

Tablo 1 Diyarbekir Vilayet Salnamesi’ne Göre Siirt’in Mutasarrıf, Naib 
ve Müftüleri 

Osmanlı idaresine girmesinden kısa bir süre sonra, 1526 yılında, Siirt’in 
Ras/Reis, Bağa, Beyder ve Halfaniye olmak üzere dört mahallesinin33 
bulunduğu anlaşılmakta olup bu mahallelerde toplam 406 hâne, 58 mücerret 
(bekâr) bulunmaktadır. Erâmine şeklinde zikredilen, içlerinde farklı Hristiyan 
grupların da bulunduğu topluluk ise 217 hâne, 74 mücerret nüfusa sahiptir. 
Şehirde ayrıca 14 hâne, 4 mücerretten oluşan bir Yahudi cemaati vardır. Bu 
rakamlara göre Siirt’in nüfusu 637 hâne yani yaklaşık 3.500-4.000 kişiden 
oluşmaktadır34. XVII. ve XVIII. yüzyıllara ait bilgilere sahip olunamayan Siirt 
şehrinin XIX. yüzyıldaki durumu hakkında buradan geçen seyyahlar ve 
müellifler bilgi verir. Bu yüzyılın başlarında J. Macdonald Kinneir şehrin 
nüfusunun 3.000 kişiden ibaret olduğunu kaydeder. 1836’da Siirt’i ziyaret eden 
J. Shiel ise 1.000 hâne bulunduğunu bildirmektedir. Daha sonra William 
Francis Ainsworth tarafından ileri sürülen 5.000 nüfus da Shiel’in hâne sayısı 
olarak verdiği bilgiyi doğrulamaktadır. XIX. yüzyılın ortalarına doğru 
Osmanlı-Mısır Savaşı münasebetiyle Türkiye’de bulunan Helmuth von Moltke 
1838’de şehrin önemli ölçüde harabe halde bulunduğunu yazar. Siirt şehrinin 
nüfusuyla ilgili XIX. yüzyılın ikinci yarısına ait bilgiler şehrin nüfusunun 
artarak 10-15.000 kişi arasında olduğunu göstermektedir. 1864 yılına ait bilgi 
sunan Alexander Schläfli, Siirt’i Bohtan (Botan) suyu vadisinin ekonomik 
merkezi diye gösterir. 1892-1893 yıllarında Musul-Trabzon arasında seyahat 
ederken Siirt’e de uğrayan Eduard Nolde şehrin nüfusunun 12-15.000 arasında 
olduğunu söyler. Yaklaşık aynı yıllara ait bilgi veren Cuinet ise şehrin nüfusunu 
15.000 civarında tahmin etmektedir. XIX. yüzyılın sonları ile XX. yüzyılın 
başlarında Siirt’in yakın çevresinde meydana gelen Ermeni baş kaldırıları 
(özellikle Sason’daki olaylar) Siirt şehrini de rahatsız etmiştir35. I. Dünya 

 
33 Mehmet Emin Üner bu mahalleri şu şekilde isimlendirmektedir: Boğa, Beyder, Halkaniyye ve 
Reis. Bk. Mehmet Emin Üner, “Osmanlı Yönetiminin İlk Yıllarında Diyarbekir Eyaleti'nin İdari 
Yapılanmasında Siird Sancağı”, Türk Dünyası Araştırmaları, Sayı 191, Nisan 2011, s. 62. 
34 Başka bazı araştırmalara göre de Siirt’in nüfusu bu dönemde 2.500 civarıdır ve bölgedeki diğer 
şehirlere göre daha az bir nüfusa sahip olduğu anlaşılmaktadır. Yine, Siirt’te halkın yüzde 52'sini 
Müslümanlar, yüzde 3'ünü Yahudiler, geriye kalanını da Hıristiyanlar meydana gelmektedir. Bk. 
Üner, “Osmanlı Yönetiminin İlk Yıllarında…”, s. 63. 
35 Nitekim bölgede aynı zamanda yoğun misyonerlik faaliyetlerinin olduğu görülmektedir. Bk. 
Erkan Işıktaş, "Bazı Arşiv Kaynaklarına Göre Siirt'te Misyonerlik Faaliyetleri", II. Uluslararası 
Türk Kültür Coğrafyasında Eğitim ve Sosyal Bilimler Sempozyumu, (Tam Metin Bildiri), E-
Kitap, Ekim 2016, s. 185-196; XIX. yüzyılda Siirt’in demografik yapısını, sosyo-ekonomik 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 22 

Savaşı’ndan önceki yıllara ait bir Rus kaynağı şehrin nüfusunu 16.500 olarak 
gösterir36. Diyarbekir Vilayet Salnamesi’ne göre ise 1870’lerde yıllarda Siirt 
kasabasında erkek Müslüman nüfusu 4.446, gayrimüslim erkek nüfusu 1.590 
ve toplam erkek nüfusu 6.036’dır37.  

Siirt Sahasında Konfesyonel Reorganizasyon ve Nasturi 
Kimliğinin Epistomolojik Direnci (XVI. - XX. Yüzyıl Başı) 
 

Nasturiler ile Katolik Keldaniler arasındaki temel fark, etnik ya da 
kültürel kökenden değil, dinî inanç ve kiliseye bağlılık anlayışındaki 
farklılıktan kaynaklanmaktadır. Nasturiler, V. yüzyılda ortaya çıkan ve Bizans 
Devleti’nin resmî kilise öğretisi dışında kalan Doğu Süryani Hristiyanlığına 
mensup bir topluluktur. Bu gelenek, 431 yılında Efes’te ve 451 yılında 
Kadıköy’de toplanan büyük kilise meclislerinde (konsillerde) kabul edilen 
inanç esaslarını benimsememiştir. 

Bu bağlamda Nasturi inancı, İsa Mesih’in hem tanrısal hem de insani 
yönlerinin birbirinden ayrı biçimde var olduğunu savunan bir anlayışı 
sürdürmüştür. Bu görüş, Roma merkezli Katolik Kilisesi’nin benimsediği inanç 
sistemiyle uyuşmadığından, Nasturiler tarihsel olarak Katolik Kilisesi ile inanç 
birliği (dogmatik birlik) kurmamışlardır. 

Katolik Keldaniler ise XVI. yüzyıldan itibaren Nasturi Kilisesi içinden 
ayrılarak Papalık otoritesini kabul eden, yani Roma Katolik Kilisesi’ne 
bağlanan toplulukları ifade etmektedir. Bununla birlikte Keldaniler, ibadet dili, 

 
durumunu daha iyi anlamak adına şu çalışmalara bakılabilir: Abdulnasır Yiner, Şer’iyye 
Sicillerinden Siirt’e Bakış, Sonçağ Yayıncılık, Ankara 2014; Abdurrezzak Çelik, Tanzimat’tan 
Cumhuriyete Siirt, Emin Ofset Matbaacılık, Siirt 2019; Recep Ayhan, 19. Yüzyılın İkinci 
Yarısında Siird 1847-1900, Gece Kitaplığı, 2022.  
36 Tuncel, “Siirt”, s. 174; Siirt (Seert, Suert), Diyarbakır’ın doğusunda yer alan ve yüksek dağlarla 
çevrili küçük, dalgalı bir ova üzerinde konumlanmıştır. John Macdonald Kinneir (1813–1814) 
kenti, Bitlis’ten gelen iki derenin birleşmesiyle oluşan ve yerel olarak Kabour (Habur) 
(Romalılarca Nicephorius) olarak bilinen nehrin yakınında tanımlamıştır. Kinneir’e göre kent, 
"kasaba" ya da büyük köy konumundadır ve evleri taştan, kuleli ve mazgallı olarak inşa 
edilmiştir; odalar tonozlu, yaz aylarında kullanılan düz damlar ve soğuk kaynak sularıyla dolu 
taş sarnıçlar mevcuttur. Bk. John Macdonald Kinneir, Asia Minor, Armenia and Koordistan in the 
Years 1813 and 1814, London 1818, s. 408-409; 22 yıl sonra, 1836'da bölgeyi ziyaret eden 
Colonel Shiel ise kenti "Iherb" olarak duymuş ve surlarla çevrili, büyük, dalgalı bir ova üzerinde 
yer alan bir merkez olarak kaydetmiştir. Shiel’in tahminine göre şehirde camiler, hamamlar, bir 
kervansaray ve valinin kalesi (muhtemelen hükümet konağı) bulunmaktaydı ve saray, diğer 
yapılar üzerinde hâkim bir konumdaydı. Bk. Karl. Ritter, Die Erdkunde. Band VII, Zweite 
Abtheilung: Die Stufenländer des Euphrat- und Tigris-Systems. Berlin: G. Reimer, 1844, s. 103–
104, 106). Bu tanımlar, Siirt’in sancak merkezi olarak bir idari ve ticaret odağı işlevi gördüğünü 
doğrulamaktadır. 
37 Salnâme-i Diyarbekir, 1293, s. 155 (https://archive.org/details/diyarbakir-vilayeti-
salname/Diyarbak%C4%B1r-Vilayeti-salname-08/page/n1/mode/2up). 



23 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

ayin düzeni ve kilise geleneği bakımından Doğu Süryani mirasını korumaya 
devam etmişlerdir. Bu nedenle Keldanilik, yeni bir halk ya da etnik kimlik 
değil; Nasturi kökenli cemaatlerin Katolik Kilisesi ile birleşmesi sonucu ortaya 
çıkan dinî bir statüyü ifade etmektedir. Siirt sahasında gözlemlenen dönüşüm 
de esasen bu mezhepsel yeniden yapılanma sürecinin yerel düzeydeki 
yansıması olarak değerlendirilmelidir. 

Bu çerçevede XVI. yüzyıldan XX. yüzyıl başlarına kadar Siirt ve çevresi, 
Doğu Hristiyanlığı içerisinde Nasturi cemaatinin Katolik Kilisesi’ne 
bağlanmasını hedefleyen girişimlerin yoğun biçimde uygulandığı bir alan 
olmuştur. Bu süreçte ortaya çıkan dinî gerilimler, yerel düzeyde sürekli yeniden 
üretilmiştir. Katolik Keldani kilise yöneticileri ve Latin (Batılı) misyonerler 
tarafından merkezî otoriteye sunulan “başarı hikâyeleri” ile yerelde elde edilen 
sınırlı, kırılgan ve çoğu zaman geçici sonuçlar arasındaki fark, bölgenin dinî ve 
toplumsal yapısını belirleyen temel unsurlardan biri olmuştur. Bu nedenle 
çalışmada Keldanilerden söz edilirken “Nasturi” adının sıkça geçmesi 
kaçınılmazdır. Ancak burada kullanılan Keldanilik kavramının, eski çağlarda 
Mezopotamya’da yaşamış ve MÖ II. binyılda tarih sahnesinden çekilmiş olan 
antik Keldanilerle herhangi bir bağı bulunmamaktadır. Keldanilik, Nasturi 
Kilisesi’nden ayrılarak Katolikliği kabul eden topluluklara Papalık tarafından 
özellikle 1553 yılından sonra verilen dinî bir adlandırmadır. Dolayısıyla 
Nasturiler ile Keldaniler, köken bakımından aynı tarihsel çevreden gelen; ancak 
farklı kiliselere ve inanç anlayışlarına bağlı topluluklar olarak ele alınmalıdır. 
Keldani Kilisesi’nin kurumsal olarak güçlenmesi ise esas itibarıyla XVII. 
yüzyılın sonları ile XVIII. yüzyılın başlarında gerçekleşmiştir. 

Nasturilerin, dolayısıyla Keldani cemaatinin kökenini oluşturan 
toplulukların, hangi etnik gruba ait olduğu meselesi, tarih yazımında kesin 
cevaplara ulaşmaktan ziyade farklı görüşlerin tartışıldığı bir alan olarak 
kalmıştır. Bunun başlıca nedeni, XIX. yüzyıla kadar Nasturilerin kendilerini bir 
“millet” ya da “ırk” üzerinden değil, öncelikle dinî aidiyetleri üzerinden 
tanımlamış olmalarıdır. Ancak XIX. yüzyılda Ortadoğu’da yaygınlaşan 
milliyetçilik düşüncesi, Nasturileri de ortak bir geçmiş ve köken arayışına 
yöneltmiştir.38 

Bu süreçte en çok dile getirilen görüşlerden biri, Nasturilerin Arami ya 
da Asur kökenli olduklarıdır. Arami köken tezini savunanlar, Nasturilerin 
ibadet dili olan Süryanice’nin Aramice ile yakınlığını temel dayanak olarak 
göstermişlerdir. Ancak Aramice, antik çağlardan itibaren Mezopotamya, 
Suriye, Filistin ve Anadolu’da çok geniş bir coğrafyada ortak bir iletişim dili 

 
38 Murat Gökhan Dalyan, 19. Yüzyıl Doğu Süryanilerinde Sosyal ve Ticari Hayat, İstanbul: 
Kitabevi Yayınları, 2018, s.1-10. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 24 

olarak kullanılmıştır. Bu nedenle Aramice konuşmak, doğrudan Arami kökenli 
olmak anlamına gelmemektedir39. Buna karşılık Nasturilerin Asur kökenli 
olduğu düşüncesi, XIX. yüzyılda özellikle Batılı seyyahlar ve misyonerler 
tarafından yaygınlaştırılmıştır. Austen Henry Layard’ın Mezopotamya’da 
yaptığı kazılarda ortaya çıkardığı Asur kalıntıları ile dönemin Nasturileri 
arasında kurulan benzerlikler, bu görüşe dayanak oluşturmuştur. Ancak bu 
yaklaşım, büyük ölçüde Nasturiler arasında bir tarihsel bilinç ve birlik duygusu 
oluşturma çabasının ürünüydü.40 Nitekim İngiliz misyoner Isabella L. Bird, 
1891 yılında Nasturilerin, misyonerler bölgeye gelmeden önce “Asurlu” olarak 
adlandırılmadığını açıkça ifade etmiştir41. Bu durum, “Asuri” adının yerel bir 
öz tanımlamadan ziyade, Batılı aktörler tarafından Nasturilere ve Süryanilere 
sonradan verilen bir kimlik olduğunu göstermektedir. Misyonerlerin bu 
tercihlerinin ardında, Avrupa kamuoyunda “Nasturi” adının olumsuz 
çağrışımlar yapmasının bağış ve yardım faaliyetlerini zorlaştırması da etkili 
olmuştur. Bu nedenle “Asur” kavramı, Nasturileri daha köklü ve saygın bir 
tarihsel mirasa bağlayan bir ifade olarak tercih edilmiştir. Canterbury merkezli 
İngiliz misyoner çevreleri bu adlandırmayı özellikle kullanmıştır42. 

Sonuç olarak Nasturiler ve Süryaniler, tek ve saf bir etnik kökene 
dayanan topluluklar olmaktan ziyade, Mezopotamya’da yüzyıllar boyunca 
farklı halkların Hristiyanlık çatısı altında kaynaşmasıyla oluşmuş karma bir 
tarihsel yapı sergilemektedir. Bu durum, Asur köken tezini savunan 
misyonerler tarafından dahi kabul edilmiştir. Wigram’ın ifadesiyle, “geride 
gerçek Asurlar kalmamış, yalnızca farklı toplulukların evlilikleriyle oluşmuş 
melez bir halk varlığını sürdürmüştür.”43 

Siirt Sahasında Nasturi Sürekliliği ve Dinî Direnç 

Siirt, 1552’deki kilise bölünmesinin ardından Patrik IV. Abdisho’nun 
Mâr Yaʿqûb el-ʿUzla Manastırı’nı patriklik merkezi olarak seçmesiyle, Keldani 

 
39 Bertil Nelhans, Asuri, Arami, Kildani, Süryani... Adlandırmalarının Dünü Üzerine, 1990, s. 58; 
Yakup Bilge, Süryaniler Anadolu’nun Solan Rengi, Yeryüzü Yayınları, İstanbul 1991, s. 10-11; 
Murat Gökhan Dalyan, 19. Yüzyıl Doğu Süryanilerinde Sosyal ve Ticari Hayat, s.1-10. 
40 William Chauncey Emhardt And George M. Lamsa, The Oldest Christian People A Brief 
Account of The Assyrian People and the Fateful History of The Nestorian Church, The 
Macmillan Company, New York 1926, s.19-22; Surma d Byat Mar Samcun, Ninova’nın Yakarışı 
Doğu Asur Kilise Gelenekleri ve Patrik Mar Şamun’un Katli, Çev. Meral Barış, Avesta Yayınları 
7, İstanbul 1996, s. 13. 
41 Isabella L. Bird, Jouney of Persia and Kurdistan Including A Summer in The Upper Karun 
Region and Visit to the Nestorian Rayahs Vol. II, John Muarry, Albemarle Street, London 1891, 
s. 237. 
42 Heiki Palva, Dün’den Bugün’e Doğu ve Batı Süryanileri, Nsibin Yayınevi, Södertâlje 1990, s. 
58. 
43 Murat Gökhan Dalyan, 19. Yüzyıl Doğu Süryanilerinde Sosyal ve Ticari Hayat, s.1-10. 



25 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Kilisesi açısından önemli bir merkez hâline gelmiştir. Ancak bu gelişme, 
Nasturi geleneğinin bölgede tamamen ortadan kalktığı anlamına 
gelmemektedir. Nasturi Kilisesi’nde yüzyıllar boyunca sürdürülen ve patriklik 
makamının amcadan yeğene geçmesini esas alan sistem, Katolikleşme 
girişimlerine rağmen XVII. yüzyılda da varlığını korumuştur. Bu durum, 
Nasturi kimliğinin yerel düzeyde ne kadar güçlü ve kalıcı olduğunu 
göstermektedir. Bu süreklilik, Nasturi cemaatinin Katolikleşme çabalarına 
karşı geliştirdiği dinî ve düşünsel direncin bir yansımasıdır44. Kinneir’in 1813-
1814 yıllarına ait gözlemlerinde Siirt şehir merkezinde Nasturilerin yerleşik 
Hristiyan nüfusun bir parçası olarak anılması, onların bölgedeki dinî dokunun 
ayrılmaz bir unsuru olduğunu teyit etmektedir. Bu nedenle Siirt sahası, bir 
yandan Katolik misyonerlik faaliyetlerinin yürütüldüğü bir deneme alanı; diğer 
yandan Nasturi geleneğinin kendi iç dinamikleriyle varlığını sürdürdüğü 
dirençli bir dinî alan olarak değerlendirilmelidir45. 

Misyoner Stratejilerinin İki Yönlü Modeli: Pedagojik Nüfuz ve 
Mali Patronaj 

 

Katolik Birlik’e kazanım çabaları, yerel direnişi aşmak için sofistike 
stratejiler benimsemiştir. Bu stratejiler pedagojik ve kurumsal bağlamda 
değerlendirildiğinde; misyoner stratejisinin omurgasını okul-yerli ruhban–ayin 
zincirinin oluşturduğu söylenebilir. Peder G. Duval’ın “okullar vasıtasıyla 
şizmatik Nasturi köylere girilebileceği” yönündeki tespiti46 eğitimin birincil 
mezhepler arası nüfuz aracı (instrumentum conversionis) olduğunu ortaya 
koymuştur. Nasturilikten dönenlerin hiyerarşiye dahil edilmesi (örneğin 
Guiralel/Guératel’deki eski Nasturi piskoposu), kurumsal yapının devşirme 
kadrolar üzerinden güçlendirildiği yönünde bir başarı kanıtı olarak 
raporlanmıştır47. Ayrıca ekonomik patronaj ve kırılgan sadakat çerçevesinde 
değerlendirildiğinde ise Katolik misyonerlerin, Vatikan'dan temin edilen 
maddi-manevi yardımları bir patronaj mekanizması olarak kullandıkları 
söylenebilir. Ancak bu ekonomik saiklere dayalı dönüşümün kırılganlığı, 
kaynaklar azaldığında Nasturilerin eski mezheplerine geri dönmesiyle açığa 
çıkmıştır. Bu durum, dönüşümün yerel topluluklar açısından stratejik bir uyum 
biçimi olduğunu ve inançsal tercihin ekonomik imkânlarla yakından bağlantılı 
olduğunu kanıtlamıştır. 

 
44 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 87–88 
45 Kinneir, Journey through Asia Minor, s. 409. Nasturilerle ilgili Selahattin Satılmış, “XIX. 
Yüzyılda Hakkâri’de Hıristiyan Bir Cemaat: Nesturiler (İdari, İktisadi ve Sosyal Durumları),” 
Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8, no. 2 (2006): 103–120. İsimli çalışmaya 
bakılabilir.  
46 Œuvre d’Orient, n°138, Eylül 1883, s. 140–144, 
47 Battandier, 1905: s. 290. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 26 

Nasturi Nüfusu ve Demografik Kırılganlık 
Siirt Sancağı'ndaki Nasturi nüfusu, kanonik çekişmeler, dönüşümler ve 

dış misyonerlik rekabeti nedeniyle sürekli bir dalgalanma göstermiştir. 1757’de 
Amid Patrikliği’ne bağlı 5.000 Katoliğin Siirt bölgesinde yoğunlaşmasına 
rağmen, aynı dönemde Nasturilerin bazı köylerde yeniden pekişen varlığına 
dair kayıtlar48 mezhepsel dengelerin sürekli bir değişim halinde olduğunu işaret 
etmiştir. 

XIX. yüzyıl sonu istatistikleri, Nasturi yerleşimlerinin kırsalda 
yoğunlaştığını göstermektedir. Sancak genelinde Hristiyan haneler (%21,9) 
önemli bir azınlık teşkil etse de49, bu cemaatler, Protestan misyonlarının 
ücretsiz eğitim ve İngiliz himayesiyle elde ettiği hızlı başarılar karşısında dahi 
varlıklarını koruma mücadelesi vermiştir50. 

Nasturi-Keldani Çekişmesi ve Misyonerlik Alanının Çoğulcu 
Dinamikleri 

Siirt şehri, Nasturi ve Katolik Keldani patrikliği arasındaki rekabetin 
hiçbir tarafın mutlak hâkimiyet sağlayamadığı bir sınır bölgesi niteliği 
taşıdığını kanıtlamıştır. Nitekim yüzyıllar boyunca sürekli olarak karşılıklı 
mezhep değişikliklerinin bu bölgede gerçekleştirildiği bilinmektedir. Bu durum 
kanonik çifte yük olarak açıklanabilir. Nitekim 1730’larda Siirt Piskoposu 
Şemʿun Kemb’in Patrik yokluğunda Amid ve Siirt’te "çifte yük" taşıması, 
cemaatlerin Nasturi din adamları tarafından geri alınma riskini yaratarak yerel 
sadakatlerin kırılganlığını ortaya koymuştur51. Bununla birlikte beş asır süren 
yoğun Katolik misyon faaliyetlerine rağmen, XX. yüzyılın başlarında dahi Siirt 
kırsalında tespit edilen Keldani köylerinin onunda Nasturi cemaatinin inançsal 
kimliğini sürdürmesi, Katolikleştirmeye yönelik çabaların sınırlı ve dalgalı bir 
başarı getirdiğini göstermektedir. XIX. yüzyıl sonunda yerel Katolik din adamı 
kadrosunun yetersizliği52 ve 1902’deki “Havil Vakası”nda Katolik keşişlerin 
arazi ve borç affı vaatleriyle cemaat çekmeye çalışması üzerine Osmanlı 
idaresinin müdahale etmesi, Katolikleşme sürecinin siyasi gerilimler ve 
ekonomik saiklerle ne kadar yakından bağlantılı olduğunu göstermiştir53. 

Nasturilerin Konfesyonel Kimlik İnşasında Süreklilik 
Babil Keldani Patrikhanesi'nin 1681’de kurulmasıyla Nasturilerin bir 

kısmı Katolikleşme sürecine girse de yerel Nasturi kimliği tamamen 
silinmemiştir. E. L. Cutts’ın 1877 gözleminde, Siirt’te Roma ile ittifakı kabul 

 
48 Wilmshurst, The Martyred Church, 351. 
49 Commercial Reports Received at the Foreign Office, 1865: 193–194. 
50 Œuvre d’Orient, n°138, Eylül 1883, s. 133–134. 
51 Bessarione, Pubblicazione periodica di studi orientali, s. 581–583. 
52 Œuvre d’Orient, n°190, Mayıs 1892, s. 278. 
53 BOA, HR.TH. 269/13, (18 Safer 1320-27 Mayıs 1902). 



27 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

etmiş bir Nasturi topluluğu ve onun üzerinde Başpiskopos Petrus (Matran 
Patros) idaresinin kaydedilmesi, Doğu Süryani geleneğinin Katolik birlik 
ekseninde yeniden tanımlandığını göstermiştir54. Bu bulgular, Katolik 
misyonerlerin ve yerel Keldani liderliğinin raporlarında sunulan tam dönüşüm 
anlatısının, sahada Nasturi ve Keldani cemaatlerinin kimliklerini koruma 
mücadelesi ile ekonomik, dış siyasi ve kurumsal faktörlerin belirlediği çok 
katmanlı bir mezhepsel dinamik alanı içinde sınırlı kaldığını ortaya 
koymaktadır. Nasturiler, tüm sistematik çabalara karşın inançsal ve kültürel 
kimliklerini büyük ölçüde muhafaza etmeyi başarmışlardır. 

XIX. Yüzyılda Siirt’te Kamusal Kimlik ve Ekonomik Üretim 
Geç Osmanlı döneminde Siirt sancağında yaşayan Keldani cemaatinin 

ekonomik faaliyetleri, arşiv belgeleri, şer‘iyye sicilleri, vilayet salnameleri ve 
çağdaş gözlemci kaynaklar ışığında incelendiğinde; bu cemaatin tarım, 
hayvancılık, zanaat ve ticaret alanlarında çok yönlü, fakat sınırlı ölçekli bir 
ekonomik yapıya sahip olduğu görülmektedir. Mevcut veriler, Keldanilerin ne 
tamamen tarımsal bir köylü topluluğu ne de bütünüyle ticaretle meşgul olan bir 
şehir burjuvazisi olduğunu göstermektedir. Aksine kırsal ve kentsel ekonomik 
pratikleri birlikte sürdüren ara bir toplumsal katman oluşturdukları 
anlaşılmaktadır. Bu bağlamda Cizre yakınlarında konumlanan Gerizlar köyü, 
Keldani ve Nasturi Hristiyan topluluklarını bir arada barındıran demografik 
yapısıyla dikkat çekmektedir. Bölgeye yolu düşen Avrupalı seyyahlar, köy 
halkının yabancılara gösterdiği sıcak ilgi ve nezaketten etkilenmiş; 
hatıratlarında bu yerleşim birimine dair son derece müspet izlenimler 
aktarmışlardır. 

Özellikle John Macdonald Kinneir’in 1813-1814 yıllarındaki gözlemleri, 
köyün sosyal yaşamını ve mimari dokusunu adeta canlı bir tablo gibi betimler. 
Kinneir’e göre akşam serinliğinde evlerin düz damlarına çıkan köy sakinleri, 
kadın, erkek ve çocuk ayrımı olmaksızın günün yorgunluğunu bu ortak alanda 
atmaktadır. Erkeklerin halılar üzerine uzanıp nargilelerini tüttürdüğü, 
kadınlarınsa bir yandan bebeklerini emzirip diğer yandan tahıl döverek günlük 
işlerini sürdürdüğü bu sahne, gündelik yaşamın doğal akışını yansıtmaktadır. 
Çocuk seslerine karışan köpek havlamaları ve bacalara tünemiş leyleklerin 
hüzünlü ama ritmik takırtıları, bu pastoral atmosferin işitsel fonunu 
oluşturmaktadır. Kinneir, tüm bu detaylarıyla Gerizlar’ı, Doğu’nun köy 
hayatını en saf ve karakteristik haliyle yansıtan ilgi çekici bir manzara olarak 
tasvir etmiştir55.  

Siirt şehrine ilişkin aktarımlar, bölgenin doğal kaynakları ve cemaatler 
arası ilişkiler açısından dikkat çekici özellikler taşıdığını göstermektedir. 

 
54 Edward Lewes Cutts, Christians under the Crescent in Asia. London: Society for Promoting 
Christian Knowledge, 1877, s. 9. 
55 John Macdonald Kinneir, a.g.e., s. 423. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 28 

Şehirde bol miktarda ceviz ve kestane yetiştirildiği, ayrıca deri tabaklamada 
kullanılan mazı bulunmaktadır56. XIX. yüzyılın son çeyreğinde Siirt, yalnızca 
bölgesel bir tarım ve zanaat merkezi olarak değil, aynı zamanda cemaatler arası 
ilişkilerin gündelik pratikler üzerinden kurulduğu bir mekân olarak da öne 
çıkmaktadır. Siirt’teki Keldani ve Süryani toplulukları, kamusal alanlarda 
özellikle fes çevresine sarılan siyah ipekli kumaşla dikkat çekmektedirler. Bu 
giyim, cemaatler arasında kimlik, aidiyet ve sınırlar bağlamında bir işaret dili 
özelliği göstermektedir. Nitekim bu durum çarşı, adliye ve mahalle gibi 
kamusal alanlarda kimlik ve aidiyetin sürekli teşhirini imkân tanımıştır. Siyah 
sarım, Müslüman çoğunluk ile Ermeni cemaatine karşı düşük maliyetli, fakat 
yüksek görünürlüklü bir sembolik sermaye işlevi görmüş; böylece cemaat 
kimliğinin gündelik dolaşımını güvence altına almıştır57.  

Keldanilerin kamusal alandaki bu görsel rejimi, iktisadî varlıklarını 
destekleyen üretim pratikleriyle iç içe geçmiştir. Yetiştirilen ürünler hem hane 
ölçeğinde tüketim hem de bölgesel ticaret açısından stratejik bir değer 
taşımıştır. Özellikle kökboyası üretimi, Keldanilerin yoğun olarak yaşadığı 
köylerde ve şehir merkezinde dikkat çeken faaliyetlerden biri olmuştur. Nitelik 
açısından yeterli özen gösterilmediği için düşük kalitesiyle anılsa da kökboyası 
üretimi; yabani, sulamasız kültür ve sulamalı kültür olmak üzere farklı türler 
üzerinden çeşitlenmiştir. Sonuncusu en kaliteli ürünü verirken, yılda yaklaşık 
1.500 centner (75 ton) üretimin üçte ikisi (50 ton) yerel dokumaların 
boyanmasında kullanılmış, geri kalanı ise Bitlis, Van ve Erzurum’a ihraç 
edilmiştir. Bu yönüyle kökboyası hem cemaatin zanaatkârlık faaliyetlerinde 
hem de bölgesel ticaret ağlarında belirleyici bir yer edinmiştir58.  

Maroken derisi üretiminin de bölgenin iktisadî hayatında önemli bir yeri 
bulunmaktadı. Diyarbekir, Mardin ve Siirt’te üretilen bu ürün, günlük yaşamda 
ve zanaatkârlıkta yaygın biçimde kullanılmıştır. Diyarbekir’ın derileri, koşnil 
ve mazı sayesinde ince renk ve dayanıklılık kazanarak kalite bakımından öne 
çıkarken; Siirt ve Mardin’de sumak yaprağı ve nar kabuğu gibi daha düşük 
nitelikli malzemelerin kullanılması, üretimi ikincil düzeyde bırakmıştır. Buna 
rağmen, Siirt’te işlenen keçi ve koyun derileri hem iç tüketimde hem de Harput, 
Erzurum ve Trabzon gibi merkezlere yönelen ticarette değerlendirilmiştir. Keçi 
derileri kırmızıya boyanarak ayakkabıların üst kısımlarında ve kitap ciltlerinde; 
koyun derileri ise sarıya boyanarak “mechkeen” adı verilen ince deri çorapların 
yapımında kullanılmıştır. Bu üretim biçimleri, Keldanilerin şehir içi 

 
56 Charles Grey, A Narrative of Italian Travels in Persia, in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, 
by Giovanni Maria Angiolelli and Vincentio d’Alessandri [London: Hakluyt Society, 1873], 
s.156. 
57 Iskandar Bcheiry, The Syriac Orthodox Patriarchal Register of Dues of 1870, Gorgias Press, 
2009, s. 23. 
58 Commercial Reports Received at the Foreign Office from Her Majesty's Consuls between July 
1st, and December 31st, 1864, London: Printed by Harrison and Sons, 1865, s. 177-179. 



29 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

zanaatkârlık ve ticaret faaliyetlerinde doğrudan rol oynadıklarını 
göstermektedir59.  

Keldani cemaatine mensup bireylerin tereke kayıtları ve meslek bilgileri, 
şehir merkezinde zanaat faaliyetlerinin önemli bir ekonomik alan 
oluşturduğunu göstermektedir. Kunduracı Petres, boyacı esnafı İsa Efendi ve 
bezzaz (manifaturacı) olarak kaydedilen şahıslar, Keldanilerin şehir 
ekonomisinde zanaatkâr ve küçük esnaf olarak yer aldıklarını ortaya 
koymaktadır. Ayn-Salib Mahallesi’nden Keldani Esad veledi Görgiz’in 
terekesinde yer alan bez, iplik ve tekstil ürünleri, ticari stok bulunduran küçük 
ölçekli esnaflığa işaret etmektedir (20 top kırmızı bez, 15 top beyaz bez, 5 kıyye 
kırmızı iplik)60. Bu tür meslekler, Keldani cemaatinin şehir içi ekonomik 
dolaşıma entegre olduğunu; ancak büyük sermaye birikimine dayalı ticaret 
ağlarının parçası olmaktan ziyade, yerel pazar ölçeğinde faaliyet gösterdiklerini 
göstermektedir61. 

Şer‘iyye sicillerinde yer alan arazi satışları ve mülkiyet devirlerine ilişkin 
kayıtlar, Keldanilerin özellikle bağcılık faaliyetleriyle ilişkilendirilebilecek 
taşınmazlara sahip olduklarını ortaya koymaktadır. Eruh kazasına bağlı Şıvan 
nahiyesindeki Dermetaz köyünde Keldani Miho veledi Gorgiz’in mülk bağını 
Ermeni bir şahsa satması, Keldanilerin bağ mülkiyeti ve tarımsal üretim 
süreçlerine doğrudan dâhil olduklarını göstermektedir. Benzer şekilde Ayn 
Salib Mahallesi’nden Keldani Mihail veledi Cercis’e bağ satışı yapılması, şehir 
merkezinde yaşayan Keldanilerin de kırsal tarım alanlarıyla ekonomik bağlarını 
sürdürdüklerini ortaya koymaktadır. Bu tür kayıtlar, Keldanilerin tarımsal 

 
59 Commercial Reports, 1865, s. 177-179. 
60 Ayhan, a.g.t., 404; Siird sancağına ait şer‘iyye sicilleri, geç Osmanlı döneminde çok milletli 
taşra toplumunun gündelik işleyişini, özellikle ekonomik ilişkiler, sosyal ağlar ve hukukî 
pratikler üzerinden görünür kılan temel kaynaklar arasında yer almaktadır. Bu siciller, Keldani 
cemaatinin yalnızca “dinsel kimlik” kategorisi içinde değil; borç–alacak ilişkileri, rehin ve satış 
işlemleri, vekâlet pratikleri, tebligat muameleleri ve mülkiyet rejimi bağlamında Osmanlı taşra 
düzenine nasıl eklemlendiğini göstermektedir. Bu çerçevede hem 426 numaralı Siirt Şer‘iyye 
Sicili’ndeki kayıtlar hem de 421 numaralı sicile dayalı tez çalışmaları, Keldanilerin Müslümanlar, 
Ermeniler ve Süryanilerle ortak bir hukuk-ekonomi zemini üzerinde temas ettiklerini ortaya 
koymaktadır. Bu örnek, taşra ekonomisinde gayrimüslim aktörlerin, mahkeme üzerinden işletilen 
tahsil ve ispat pratikleri aracılığıyla ekonomik haklarını takip ettiklerini de ortaya koymaktadır. 
Taşınmaz mülkiyetin ekonomik stratejiye dönüşmesi de sicillerin gösterdiği önemli bir husustur. 
Midyat’tan Siird’e gelen Keldani Kıs İsa veled-i Maksi Mihail’in Ayn-ı Salib Mahallesi’ndeki 
tapulu evini satmak veya kiraya vermek üzere vekil tayin etmesi, mülkiyetin yalnızca “ikamet” 
değil, gelir üretimi açısından da değerlendirildiğini ve taşınmazın bizzat malik tarafından 
işletilmesinin zorunlu olmadığını göstermektedir. Bu durum, Keldani cemaatinin şehir 
ekonomisine hem emek hem de mülk gelirleri üzerinden eklemlendiğini düşündürmektedir. 
İsmail Duygu, 426 Numaralı (H. 1302-1317 / M. 1885-1900) Siirt Şer‘iyye Sicili: Metin Çevirisi 
ve Değerlendirme, Yüksek Lisans Tezi, Nevşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Nevşehir 2012, s. 138-39, 253-254. 
61 Ayhan, a.g.t., s.425-426. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 30 

üretimi büyük ölçekli çiftçilikten ziyade, aile temelli ve sınırlı mülkler 
üzerinden yürüttüklerini düşündürmektedir. Tarım faaliyetlerinin daha çok 
bağcılık ve küçük ölçekli arazi işletmeciliği etrafında şekillendiği 
anlaşılmaktadır62.   

Keldani toplumunda özellikle meyvecilik hem ekonomik hem kültürel 
boyutlarıyla öne çıkmıştır. Şeftali ve üzüm çeşitlerinin büyüklük ve lezzeti, 
Sultani ve Kişmiş türlerinin İzmir üzümleriyle yarışabilecek nitelikte olması, 
Siirt’i bağcılık açısından ayrıcalıklı bir konuma taşımıştır. Fındık, ceviz, badem 
ve Siirt fıstığı gibi ürünler ise özellikle kış aylarında ve oruç dönemlerinde 
Hristiyan toplulukların beslenme kültüründe merkezi rol oynamıştır. Keldani 
mutfağına özgü “pesteek” (ince pestil), içine ceviz sarılarak yapılan “kesmeh” 
(rulo pestil) ve üzüm pekmezi yalnızca gündelik tüketim maddeleri değil, aynı 
zamanda Erzurum ve Bağdat’a ihraç edilen ticari ürünler olmuştur63. 

Siirt’in tarımsal yapısı, toprak koşullarına bağlı olarak çeşitlilik 
göstermekteydi. Garzan ve Rıdvan (Herhwan) kazaları dışında buğday ve arpa 
üretimine uygun olmayan topraklarda mısır ve darı öne çıkmıştır. Verimlilik 
bazı yıllarda olağanüstü düzeylere ulaşabiliyor; bir keyl/kile64 tohum on, yirmi 
hatta otuz misli ürün verebiliyordu. Ortalama yıllarda ise beş-altı misli ürün 
alınmakta, çekirge istilası olmadığı sürece hasatlar iki mislin altına 
düşmemekteydi. Bu tarımsal verimlilik, Keldani cemaatinin geçim 
kaynaklarını çeşitlendirmiş, aynı zamanda bölgesel pazarlara katılımını 
kolaylaştırmıştır. 

XIX. yüzyıl sonlarında Siirt, Keldani cemaatinin hem kamusal kimliğini 
görünür kıldığı hem de iktisadî yaşamını sürdürdüğü bir merkez niteliği 
kazanmıştır. Siyah ipekli sarım üzerinden bedensel bir kimlik rejimi kuran 
Keldaniler, tarımsal üretim, zanaatkârlık ve ticaret sayesinde toplumsal 
varlıklarını güçlendirmiştir. Böylece Siirt, cemaatin kimlik ve ekonomi 
arasındaki etkileşimi en yoğun biçimde deneyimlediği Osmanlı taşra 
merkezlerinden biri hâline gelmiştir65. 

Joseph Dupont’a göre, XX. yüzyıl başlarında Siirt’in nüfusu yaklaşık 
15.000 kişi civarındaydı. Kaynaklarda, kentin yalnızca idari bir merkez olarak 
değil, aynı zamanda belirli bir sanayi potansiyeline sahip üretim noktası olarak 
da öne çıktığı belirtilmektedir. Bitlis vilayetinin önemli şehirlerinden biri 
konumundaki Siirt, ekonomik ve sanayi faaliyetleri bakımından vilayetin 
merkezi olan Bitlis ile benzer özellikler göstermekteydi. Kentteki pamuklu 

 
62 Ayhan, a.g.t., 2021, s.390 
63 Commercial Reports, 1865, s. 177-179. 
64 Arapçada keyl mastarından türeyen kîle, ölçek demektir. Türkçe’de kile şeklinde kullanılmıştır. 
Bir kile çeşitli dönemler ve coğrafyalara göre değişiklik göstermiştir. Ayrıntılı bilgi için bakınız: 
Cengiz Kallek, “Kile”, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, C. 25, Ankara 
2002, s. 568-571. 
65 Commercial Reports, 1865, s. 177-179. 



31 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

kumaş üretimi, silah imalatı ve demir ile fildişinden üretilen çeşitli eşyalar, 
dönemin ekonomik çeşitliliğini yansıtan temel üretim alanlarını 
oluşturmaktaydı. Bu üretim biçimleri, Siirt’in yalnızca tarımsal faaliyetlere 
dayalı bir ekonomiye sahip olmadığını; aksine küçük ölçekli atölye tipi imalat 
sanayinin de geliştiğini ortaya koymaktadır. Yine Siirt’in ekonomik yapısında 
dikkat çeken bir diğer unsur ise tuz üretimidir. Dönemin istatistiklerine göre, 
Osmanlı’nın Ermenilerin yaşadığı bölgelerde birçok tuzla bulunmakta olup, bu 
tuzlaların en zenginleri Erzurum ve Siirt’te yer almaktaydı. Erzurum 
vilayetinde yıllık yaklaşık 10 milyon kilogram, Siirt sancağında ise 6,5 milyon 
kilogram tuz üretimi gerçekleştiriliyordu. Bu miktarlar, Siirt’in yalnızca yerel 
değil, bölgesel ölçekte de önemli bir tuz üretim ve tedarik merkezi olduğunu 
göstermektedir66. 

Hayvancılığa dair veriler, özellikle Eruh kazası ve kırsal nahiyelerde 
yoğunlaşmaktadır. Keldani Tana bin Gurya’nın, Garisan aşiretinden bir çobanla 
yaşadığı koyun kaybı davası, Keldanilerin hayvan sahibi olduklarını ve 
sürülerini çoğu zaman aşiret mensubu çobanlara emanet ettiklerini 
göstermektedir. Bu durum, Keldanilerin doğrudan göçebe hayvancılıkla değil; 
daha ziyade yerleşik hayvan sahipliği modeliyle ekonomik faaliyet 
yürüttüklerine işaret etmektedir. Nitekim 1872 tarihli bir kayıtta, Eruh kazasına 
tabi Kelhok nahiyesine bağlı Derşems köyünden Keldani Tana bin Gurya’nın, 
Garisan aşiretinden Süleyman bin Abdi’nin köy çobanı olduğunu; dört ay önce 
teslim ettiği 14 koyunu kaybettiğini ileri sürerek mahkemeye başvurduğu; delil 
yetersizliği nedeniyle dört koyun bakımından muarazadan men edilmekle 
birlikte, diğer on koyunun kıymeti olan 400 kuruş üzerinde sulh olunduğu 
kaydedilmiştir. Belgede geçen 14 koyunluk sürü, hayvancılığın Keldani haneler 
için tamamlayıcı bir gelir kaynağı olduğunu; ancak büyük ölçekli sürü 
sahipliğinden ziyade, sınırlı ve hane ölçekli bir üretim biçiminin 
benimsendiğini düşündürmektedir67. Elde edilen veriler bir arada 
değerlendirildiğinde, Siirt sancağındaki Keldani cemaatinin ekonomik 
yapısının sınırlı tarımsal üretim (özellikle bağcılık), hane temelli hayvan 
sahipliği ve şehir merkezinde zanaat/esnaflık faaliyetleri olmak üzere üç temel 
unsur etrafında şekillendiği görülmektedir. Bu yapı, Keldanilerin ekonomik 
olarak ne tamamen yoksul bir kırsal topluluk ne de güçlü bir ticari elit 
olduklarını; orta düzeyde, kırılgan fakat sürdürülebilir bir ekonomik konumda 
yer aldıklarını göstermektedir. Bu ekonomik profil, Keldanilerin aynı zamanda 
eğitimli bireyler yetiştirerek bürokrasiye yönelmelerini de açıklamaktadır. 
Tarım ve hayvancılıktan elde edilen sınırlı gelirlerin, zanaat ve memuriyetle 
tamamlandığı; böylece cemaatin geç Osmanlı taşra toplumunda hem ekonomik 
hem de idari varlığını sürdürdüğü anlaşılmaktadır. 

 
66 Joseph Dupont, Géographie-atlas de l’empire ottoman: texte et cartes (Paris: 1907), s. 16. 
67 Ayhan, a.g.t., 2021, s. 289-290. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 32 

Söz konusu veriler, XX. yüzyıl başlarında Siirt’in ekonomik yapısının 
klasik Osmanlı taşra şehirlerinin tipik tarımsal üretim yapısının ötesine 
geçtiğini ortaya koymaktadır. Şehir, hammaddeye dayalı küçük sanayi kolları 
ve maden-tuz işletmeleri aracılığıyla ekonomik çeşitliliğini artırmış; bu sayede 
bölgesel ticaret ağlarıyla daha sıkı bir ilişki geliştirmiştir. Özellikle tuz üretimi, 
yalnızca gıda tüketiminde değil, hayvancılık, deri işleme ve benzeri sanayi 
faaliyetlerinde de temel bir girdiydi. Bu durum, Siirt’in stratejik ve ekonomik 
önemini artıran başlıca faktörlerden biri olarak değerlendirilebilir. Sonuç 
olarak, XX. yüzyılın başlarında Siirt, bir sancak merkezi olmanın ötesine 
geçerek, bölgesel üretim ve ticaret ağında aktif bir rol üstlenen; tarım, zanaat 
ve madencilik faaliyetlerinin bir arada bulunduğu karma nitelikli bir ekonomik 
yapıya sahipti. 

Siirt Bölgesinde Nasturilerin Katolikliğe Geçiş Süreci (XVI. - 
XX. Yüzyıllar) 

Doğu Süryani geleneğinin önemli merkezlerinden biri olan Siirt bölgesi, 
XVI. yüzyıldan itibaren Roma ile birlik fikrinin tartışıldığı, XVII. ve XVIII. 
yüzyıllarda ise fiilî dönüşümlerin yaşandığı bir coğrafya olmuştur. Amid 
Başepiskoposu Abdoulahad, Nasturilerin Katolikliğe geçiş sürecini anlattığı 
eserinde, bu dönüşümde piskoposların rolünü özellikle vurgular. Ona göre, 
Amid ve Mardin’deki birleşmelerin yanı sıra Siirt ve Cizre 
piskoposluklarındaki Nasturilerin Katolikliğe geçişi, Keldani piskoposlarının 
gayretli pastoral çalışmaları ve örnek yaşantıları sayesinde hız kazanmıştır68.  

İlk Birlik Girişimi (1553 - Diyarbekir Birliği) 
Katolik birlik süreci, 1553 yılında Patrik Yohannan Sulaqa’nın Papa III. 

Julius tarafından tanınmasıyla resmen başlamıştır. Ancak bu birlik, bütün Doğu 
Süryani topluluklarını kapsamamış; özellikle dağlık bölgelerde Nasturi 
patriklik geleneği varlığını sürdürmüştür69. Böylece birlik hareketi, başlangıçta 
sınırlı bir alanda etkili olmuş, Siirt ve çevresinde ise daha yavaş bir yayılım 
göstermiştir. 

Kurumsal Dönüm Noktası (1681 - Amid Patrikliği’nin 
Kurulması) 

1681 yılında Papa XI. Innocent tarafından Amid’de Keldani Katolik 
Patrikliği’nin resmen tesis edilmesi, Siirt ve Cizre cemaatleri için önemli bir 
referans noktası olmuştur. Abdoulahad’ın ifadesiyle, “ilk birleşme 1553’te 
gerçekleşmişti, ama gerçek anlamda süreklilik ancak 1681’den itibaren 

 
68 M.-A.-J Abdoulahad, [Amid Başepiskoposu]. Le Chaldee et le Kurdistan: Étude Historique et 
Géographique. [Yayın yeri ve yayıncı yok], 1896, s. 72. 
69 Abdoulahad, a.g.e., s. 72. 



33 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

mümkün olmuştur”70. Bu gelişme, bölgedeki Katolikliğe geçiş hareketinin 
kurumsal bir nitelik kazanmasını sağlamıştır. 

XVIII. ve XIX. yüzyıllar boyunca, Siirt’te görev yapan yerel matranlar 
(örneğin Mar Petros ve Mar Hannanışo) Roma ile uyumlu bir litürji ve eğitim 
politikası yürütmüş, Nasturi nüfusun bir kısmını Katolik otoriteye bağlayarak 
cemaatin kimlik dönüşümünü hızlandırmıştır71. Bu dönemde Katolikliğe geçiş, 
artık bireysel değil, köy ölçekli dönüşümler şeklinde gerçekleşmiştir. 1838’de 
bölgeyi ziyaret eden Amerikalı misyoner Horatio Southgate, Cizre merkezli 
piskoposluk alanında yaklaşık on beş köyde bin Keldani ailesinin, yani yaklaşık 
beş bin kişinin yaşadığını, benzer büyüklükte bir Nesturi nüfusun da 
bulunduğunu kaydetmiştir72. 

Misyonerlik Aşaması ve Kurumsallaşma (XIX. Yüzyıl) 
XIX. yüzyılda Dominiken ve Lazarist misyonerlerin Siirt’te okul, 

manastır ve hayır kurumları inşa etmeleriyle Katolik kimlik bölgede ivme 
kazanmıştır. Bu girişimler, XVIII. yüzyılda başlayan dönüşümlerin kurumsal 
bir zemine oturmasına katkı sağlamıştır73. Ancak tüm bu çabalara rağmen, 
misyonerlerin ve yerel yardımcıların raporlarında sıkça belirtildiği üzere, 
dönüşüm hiçbir zaman tam anlamıyla tamamlanamamıştır. 

XIX. Yüzyıl Sonu ve XX. Yüzyıl Başında Dönüşümün 
Yoğunlaşması (1890-1913) 

Katolikliğe geçiş süreci, özellikle Mgr Joseph-Emmanuel Thomas 
(1892-1900) ve Mgr Addaï Scher (1902-1915) dönemlerinde belirgin bir hız 
kazanmıştır. Bu iki başpiskopos, yerel Keldani ve Nasturi cemaatler arasındaki 
ayrılığı azaltarak patriklik otoritesini birleştirici bir unsur hâline getirmiştir. 

Bu dönemin sembolik figürü, bölgedeki Nasturi nüfusun Katolikliğe 
geçiş sürecinde sembolik bir figür haline gelen ve Guératil köyünde yaşayan 
genç piskopos Thomas olmuştur. 1890 yılında Katolikliğe geçen bu piskopos, 
Nasturi kökenli olmasına rağmen Roma ile tam bir birliğe girmiş ve Mgr 
Emmanuel Thomas tarafından desteklenmiştir. Guératil, böylelikle yalnızca 
Nasturi-Katolik diyaloğunun değil, aynı zamanda Katolik misyoner 
stratejisinin sahadaki somut bir örneği hâline gelmiştir. Köyü ve çevresinde 
yaklaşık otuz beş yıl boyunca Katolik Keldani cemaati içinde faaliyet 
göstermiştir. Katolikliğe geçtikten sonra Roma ile birliğin yerel düzeyde 
güçlenmesine katkıda bulunmuş, özellikle Katolik ayinlerinin yerel dilde 

 
70 Abdoulahad, a.g.e., s. 72. 
71 Abdoulahad, a.g.e., s. 72. 
72 Horatio Southgate, Narrative of a Visit to the Syrian Church of Mesopotamia; with Statements 
and Reflections upon the Present State of Christianity in Turkey, New-York: D. Appleton & Co., 
1844, s. 172-173. 
73 Abdoulahad, a.g.e., s. 72.  



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 34 

icrasını sağlamış ve çevredeki Nasturi din adamlarıyla temas kurarak dönüşüm 
sürecinde etkili bir rol oynamıştır. Bütün çabalarına rağmen Mgr Thomas’a, 
1914 yılına kadar resmî bir Katolik piskoposluk unvanı verilmemiştir. I. Dünya 
Savaşı sırasında, bölgede meydana gelen karışıklıklar sırasında hayatını 
kaybetmiş, böylece uzun yıllar sürdürdüğü pastoral görevi trajik bir biçimde 
sona ermiştir74. 

Piskopos Thomas, köyde ayinleri Katolik ritine göre yönetmiş, çevredeki 
Nasturi rahiplerle temas kurarak onları Roma ile birlik fikrine kazandırmaya 
çalışmıştır. Onun şahsında, Nestorius mirasının Roma ile birleşmiş Doğu 
Hristiyan kimliğine dönüşümü, Keldani Kilisesi’nin XX. yüzyıl başındaki 
yeniden yapılanmasının yerel boyutunu göstermektedir. I. Dünya Savaşı 
sırasında, bölgede meydana gelen karışıklıklar sırasında hayatını kaybetmiş, 
böylece uzun yıllar sürdürdüğü pastoral görevi trajik bir biçimde sona 
ermiştir75. 

 

 

1. BÖLÜM: SİİRT KELDANİ KATOLİK KİLİSESİ: 
KURUMSAL YAPI, HİYERARŞİ VE RUHANİ 
LİDERLİK 

1.1. Kilise ve Roma İlişkileri 

1.1.1. Siirt’in Katolik Kimliğin Merkezlerinden Biri Olması 
Siirt, Orta Çağ’ın sonlarından XX. yüzyıl başlarına kadar uzanan süreçte 

dinî olarak önce bölgesel bir “tâlî merkez”, ardından Katolikleşme hamlesiyle 
geçici bir patriklik ikametgâhına dönüşen bir odak noktası haline gelmiştir. Bu 
dönüşümün izlerine manastır yazmaları, birlik ikrarları, sinod kararları, elçilik 
raporları, istatistiki kayıtlar ve şahıs silsilelerinde rastlanmaktadır76 . 

 
74 Eugène Griselle, Syriens et Chaldéens: leur martyre, leurs espérances (Paris: 1918), s.27; 
Annuaire Pontifical Catholique, fondateur, 1917, s.400. 
75 Griselle, Syriens et Chaldéens: leur martyre, p.27; Annuaire Pontifical Catholique, 1917, s. 
400. 
 
76 Bu konularda şu kaynaklara bakılabilir.  David Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of 
the Church of the East, 1318–1913, Louvain: Peeters, 2000; Joseph Simon Assemani, Bibliotheca 
Orientalis Clementino-Vaticana, Roma: Typographia Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, 
1728; Jacques-Paul Migne, Theologiae Cursus Completus… Tomus Quintus, Paris: Apud 
Editores, 1838; Eugène Tisserant, Eastern Christianity in India, Bombay–Calcutta–Madras: 
Orient Longmans, 1957; Pierre Raphael, The Role of the Maronites in the Return of the Oriental 
Churches, Beirut: Khalifae Press, 1935; İng. çev. Youngstown, Ohio: St. Maron’s Church, 1946; 
David Wilmshurst, The Martyred Church, London: East & West Publishing, 2011; Joseph 



35 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

1552’deki bölünmenin ardından Siirt, Katolik mezhebine bağlı kişilerin 
yaşadığı bir kent çizgisine kayarak kurumsal bir merkez olarak belirginleşmeye 
başlamıştır. Nitekim söz konusu tarihteki Nasturi Patriği seçiminden 
kaynaklanan bölünme öncesinde Siirt'te bağımsız bir Doğu Süryani piskoposu 
veya metropoliti bulunduğuna dair doğrudan bir kanıt mevcut değildir. Ancak 
1477, 1480 ve 1483 kolofonlarında Nusaybin Metropoliti Eliya'nın, 1504 
kolofonunda ise Gazarta Metropoliti Eliya'nın unvanlarında Siirt'in bir merkez 
olarak zikredilmesi, kentin geniş bir metropolitlik alanına bağlı tâlî bir dinî 
merkez işlevi gördüğünü ortaya koymaktadır77.  

İlk Keldani Patriği olarak bilinen Patrik Yohannan Sulaqa’nın kardeşi 
Yusuf, Siirt kökenli olup 1554’te Roma’da takdis edilen Katolik 
piskoposlarından biriydi. Yusuf, 1555’te Patrik Abdisho IV ile birlikte 
Hindistan’a gönderilmiş ve burada Hindistan Metropoliti olarak takdis 
edilmiştir. Siirt kökenli bu piskoposun, Katolik birliğini Asya’ya taşıyan aracı 
rolü önemlidir. Yusuf’un Mezopotamya’ya dönmeyip 1569’da Roma’da veya 
Roma yolunda ölmesi, Siirt’in bu erken Katolik misyon hareketindeki yerini 
vurgulaması açından önemlidir78. Patrik Yohannan Sulaqa’nın 1553’te Papa 
III. Julius tarafından takdisiyle başlayan kurumsal evrede, Siirt kritik bir rol 
üstlenmiştir. Patrik Abdisho IV Maron’un (ve muhtemelen halefi Şemʿun 
VIII’in) Siirt yakınlarındaki Maryakub Manastırı'nda ikamet etmesi, kenti fiilen 
patriklik ikametgâhına yükseltmiştir. Aynı manastır, dinî el yazma üretiminin 
yapıldığı bir merkez olarak da ön plana çıkmıştır. Amid Metropoliti Eliya 
Asmar Habib ve Mardin Metropoliti Hnanisho’nun burada yazma kopyalar 
üretmesi, Siirt özelinde Katolik kimliğinin yazı faaliyetiyle de pekiştiğini 
göstermektedir79.  

Patrik IV. Abdisho’nun ölümünden sonra Siirt’teki bir manastırda 
defnedilmesi, kentin sadece bir taşra şehri değil, aynı zamanda Keldani 
Patrikliği açısından önemli bir kurumsal sığınak ve merkez işlevi gördüğünü 
ortaya koymaktadır. Patrik V. Yahballaha’nın da XVI. yüzyıl sonlarına dek 
Siirt’te ikamet ettiğine dair kayıtlar, bu rolü teyit etmektedir80.  

1.1.1.1. XVI-XIX. Yüzyıllarda Siirt’in Keldani Kilisesindeki 
Konumu ve Roma ile Birlik Süreci  

Simone Sulaqa’nın Roma tarafından onaylanan reformları sonrasında 
patriklik otoritesinin Musul dışındaki merkezlere, özellikle de Siirt’e 

 
Tfinkdji, L’Église chaldéenne catholique autrefois et aujourd’hui, Mossoul: Imprimerie des Pères 
Dominicains, 1914). 
77 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 86-87. 
78 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 86. 
79 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 87. 
80 Assemani, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, s. 165; Migne, Theologiae Cursus 
Completus, s. 540; Tisserant, Eastern Christianity in India, s. 145. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 36 

yönelmesi, buranın stratejik önemini artırmıştır. Patrik Abdisho ve ardından 
gelen Atalia döneminde, patriklik Roma’ya doğrudan başvurmasa dahi, fiilen 
Siirt üzerinden yönetilmiştir. Roma tarafından gönderilen misyonerler ve 
patriklik belgeleri, Siirt’teki manastır aracılığıyla cemaatlere ulaştırılmıştır. Bu 
durum, Siirt’in Keldanilerin Roma’ya bağlılık sürecinde aracı bir merkez 
olduğunu göstermektedir81. Ayrıca patriklerin Siirt’te çok sayıda papaz, 
piskopos ve başpiskopos takdis etmeleri, Siirt’in yalnızca idarî bir merkez 
değil, aynı zamanda din adamı yetiştirme ve Katolik kimliğin pekiştirilme 
mekânı olarak kurumsal işlevini derinleştirdiğini ortaya koymaktadır. 

Jêlu (Cilo) - Siirt - Selmas başpiskoposu IX. Simun (Simeon Denhâ), 
1583’te Papa XIII. Gregory’e Katolik olduğuna dair kanıt olarak Katolik iman 
ikrarını göndermiş ve bunun Roma tarafından kabul edildiğinin belgesi olan 
palliumu Sidonlu piskopos Leonard Abel aracılığıyla almıştır. Ardından bir 
müddetten beri Siirt’te bulunan Keldani Patriklik idare merkezini Siirt’ten 
Urmiye–Salmas’a taşımış ve kısa bir süre sonra yani 1600’de vefat etmiştir. Bu 
patriklik merkezi her ne kadar Siirt’ten taşınmış olsa da dinî olarak bölgenin 
episkopal bir dönüşüm ve merkez olarak işlevini sürdürdüğünü 
göstermektedir82. Aynı yılın raporunda Leonard Abel, Gregoryen takvimi ve 
birlik teşviki bağlamında “Doğu’daki Hristiyan milletlerin genelinde, yalnızca 
Lübnan’daki Maronitler, İran’ın Nahçıvan bölgesindeki Ermeniler, Karamit, 
Cizre ve Siirt ile civarındaki Asuri Keldaniler gerçekten Havari Makamı’na 
itaat içinde birleşmiş ve katı Katoliklerdir” diyerek Siirt havzasındaki Roma’ya 
bağlılığı kayda geçirmiştir83. Ayrıca bu kayıt Siirt’in erken dönem Keldani 
kayıtlarında önemli bir merkez rolü olduğunu ve önemli bir Keldani nüfusa ev 
sahipliği yaptığını da göstermektedir. 

Bu durum ilerleyen yıllarda yayımlanan veya ifade edilen Katolik 
belgelerinden de izlenebilmektedir. Nitekim 1610 yılında Roma’ya gönderilen 
VII. Patrik Eliya’nın raporunda Keldanilere ait beş metropolit ve dokuz 
piskoposluk arasında “Siirt” açıkça zikredilerek kent bağımsız bir piskoposluk 
alanı olarak tanınmıştır. Burada Siirt piskoposu Isho‘yahb’ın Diyarbekir 
(Amid) ve Cizre (Gazarta) Metropoliti Eliya Bar Tappe’nin yeğeni ve halefi 
oluşu, patriklik aileleri üzerinden süreklilik mekanizmalarını göstermiştir84. 
Bar Tappe (1599-1618), dinî kolofonlarda “Metropolitan of Amid, Gazarta and 
Seert” unvanını taşımakta olup fiilen Maryakub Manastırı’nda ikamet ederek 
Siirt’ten sorumlu olmuş, yetkisini Amid ve Gazarta’ya kadar yaymıştır. Onu 
Mar Kursyâ Isho‘yahb (1617–1628) izlemiştir. Onun bazen “Siirt”, bazen 

 
81 Marc’ Antonio Barbaro, “Relazione del Cl. Marc’ Antonio Barbaro alla Serenissima Signoria 
Veneta delli negozi trattati con Turchi.” In Miscellanea novo ordine digesta et non paucis ineditis 
monumentis opportunisque animadversionibus aucta, edited by Joannes Dominicus Mansi, vol. 
1. Florentiae, 1764, s. 154. 
82 Assemani, Bibliotheca Orientalis, s. 167, 319, 429. 
83 Raphael, The Role of the Maronites, s. 18. 
84 Wilmshurst, The Martyred Church, s. 348. 



37 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

“Amid” ya da “Hesn Kayfa” (Hasankeyf) metropoliti olarak zikredilmesi, çok-
merkezli otorite tesisinin pratiklerini yansıtmaktadır. Akabinde patriklik 
ailesinden Eliya (ö. 1660) başa gelmesi; hanedanı süreklilik, gelenekçi çizginin 
XVII. yüzyılda direncini açıklamaktadır85. Aslında bu durum Nasturi 
geleneğinde var olan rahiplik, piskoposluk ve metropolitlik geleneğinin 
amcadan yeğene veraset sistemi Roma ile birleşmelerine rağmen uzun bir süre 
Siirt ve diğer çevrelerde de devam ettiğinin bir göstergesi olarak görülmelidir. 

XVII. yüzyıl eşiğinde Keldanilerin 1610 tarihli yeniden iman ikrarı, 
Roma üstünlüğü ve Papa’ya bağlılık beyanını, “Doğu’daki sapkın muamelesi” 
şikâyetleri ve Filistin’de Latinlere tâbiiyet hükmüyle birlikte kayda geçirmiştir. 
8 Mart 1616 tarihinde Amida Sinodu’nun V. Paulus (Pope Paul V) asıl adıyla 
Camillo Borghese (1552-1621)’a mektubunda Nestorius ve Theodor’un 
hatalarını (Katolik inancıyla ters düşen inanç akideleri) reddeden, Roma 
öğretilerini benimseyen ve imzacılar arasında “Siirt başpiskoposu İlyas/Elyasa” 
yer almaktadır. Adam Arkhimandrit’in Roma misyonu sonrası Amid 
başpiskoposluğuna gelişi, mevcut piskopos İlyas’ın Siirt’e nakli ve Kudüs 
başpiskoposluğuna yükselişi, birlik siyasetinin Siirt dâhil bölgesel ağda 
kurumsal işleyişini sergilemiştir86. 

22 Kasım 1669’da “Siirt Metropoliti Yohannan”, X. Patrik Eliya 
Yohannan Marogin’in Papa IX. Clemens’e gönderilen itaat ve bağlılıklarını 
belirten mektubunun imzacıları arasındadır. 1702’de kopyalanan bir diğer 
yazmada Şemʿun Bar Tappe’nin “Maryakub Manastırı’nda yaşayan” piskopos 
olarak kaydı, Siirt’in monastik merkez üzerinden hiyerarşinin kalbinde yer 
aldığını teyit etmektedir87. 

Diyarbekir Keldani Patriği III. Joseph’in 1730’da Roma’ya gidişi 
öncesinde Sedarlı Şemʿun Kemb’in Siirt için Katolik piskopos olarak takdisi, 
Siirt’in merkez-çevre bağını yeniden kurmayı sağlamıştır. Kemb aynı zamanda, 
Keldani patriğinin yokluğunda Amid’de patriklik vekilliği üstlenerek bölgede 
var olan dinî hiyerarşinin devam etmesini ve işlerin aksamasını önlemeye 
çalışmıştır. Bu durum ayrıca Siirt piskoposunun patriklik makamını dolduracak 
yeterliliğe sahip olduğunu göstermekte ve Siirt için Amid gibi Katolik patriklik 
siyasetindeki stratejik önemini teyit etmektedir88. 1738’de piskoposluk 
sahasında iki köy gerek patriğin bölgede bulunmamasından gerekse de Nasturi 
din adamlarının çalışmalarından sonra daha önceden Katolikliği kabul etmiş 
olan ismi verilmeyen “heretik bir piskopos” tarafından Katoliklerden geri 
alınmıştır. Bu durum, yerel sadakatlerin kırılganlığını ve Nasturi-Keldani 
(Katolik) çekişmenin sürekliliğini ortaya koyduğu gibi aynı zamanda Siirt 
bölgesindeki Katolik din adamı eksikliğinin ve faaliyetlerinin azaldığının bir 

 
85 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 87–88. 
86 Assemani, Bibliotheca Orientalis, s. 171, 776. 
87 Assemani, Bibliotheca Orientalis, s. 171; Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 88. 
88 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 493–494. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 38 

göstergesi olarak kabul edilebilir. Siirt piskoposu Kemb’in adı daha sonra 1746 
tarihli bir yazmada “kâtib” olarak geçerken, Tfinkdji yerel geleneğe dayanarak 
onun kırk yıl piskoposluk yaptığından bahsetmektedir. Bu durum, sahadaki 
gerilimlere rağmen Siirt Piskoposluğu’nun uzun bir geçmişe sahip olduğu 
gerçeğini yansıtmaktadır89.  

Aynı evreyi aydınlatan bu dinî ve hiyerarşi mektupları, kesin meblağlarla 
yerel egemenlik-patronaj ekonomisini de gözler önüne sermektedir. 28 Aralık 
1737 tarihli bir mektupta, Siirt Piskoposu Simon’un Diyarbekir’den patrikine 
yazdığı satırlarda, piskoposun Diyarbekir’deki kiliseye gelişi için Türklere 
yaklaşık 600 kuruş ödendiği (faizle borç alınarak), öncesinde ise yalnızca 
Patriğin nerede olduğunu sorma bahanesiyle kendilerinden yaklaşık 800 kuruş 
“avania” toplandığı belirtilmiştir. Katolik dünyasının misyon faaliyetlerinden 
sorumlu merkezi otorite olan Propaganda Fide90 ve Keldani Patriği nezdinde 
defalarca girişimde bulunmasına rağmen mektuplarına yanıt alamamaktan 
yakınan Siirt Piskoposu Kemb; yaşanan bu sessizliğe rağmen cemaatin, 
Patriğin dönüşünü büyük bir sabırsızlıkla beklediğini bildirmiştir. Nisan 1738 
ve 5 Mart 1739 tarihli Vatikan’a yazılan devam mektuplarında ise “bir yıl sonra 
döneceği vaat edilen Patriğin dokuz yıldır görünmediği”, Siirt piskoposunun 
masraflar yüzünden Diyarbekir’da kalamadığı ve halkın “başsız beden, sursuz 
şehir” benzetmesiyle dönüş çağrısı yaptığı kaydedilmiştir. Siirt halkı gibi 6 
Mart 1739 tarihli Mardin halkına ait olan ve Roma’ya gönderilen mektupta ise 
söz konusu şehrin başpiskoposunun ölümü, “heretiklerle çevrili” kalış ve kutsal 
emanetler/günah bağışları (indulgentiae) talebini eklemiştir. Bu metinler, 
piskoposun Diyarbekir-Siirt arasında “çifte yük” taşıdığını; “Siirt’te kalırsa 
Diyarbekir’ın, Diyarbekir’de kalırsa Siirt’in Nasturi mezhebine sahip din 
adamları tarafından geri eski mezheplerine döndürülmesi riskini vurgulamıştır. 
Bu durum ayrıca yukarıda belirtilen Keldani Cemaati’nden kopmalarının 
nedenlerinden birisi olduğunu da göstermektedir91. Görüldüğü gibi Siirt 

 
89 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 86–88; Wilmshurst, The Martyred Church, s. 
332, 351; Tfinkdji, L’Église chaldéenne catholique autrefois et aujourd’hui, s. 493–494. 
90 Propaganda Fide (tam adıyla Congregatio de Propaganda Fide); Katolik Kilisesi tarafından 
1622 yılında Papa XV. Gregorius döneminde kurulmuş merkezi bir kurumdur. Günümüzde 
“Dicastery for Evangelization” adıyla faaliyet göstermektedir. Kurumun temel amacı, Katolik 
misyon faaliyetlerini dünya genelinde düzenlemek ve yönetmek, misyonerlerin atanmasını 
sağlamak, yerel kiliselerin kuruluş ve örgütlenme süreçlerini desteklemek ve Katolikliğin 
yayılmasına yönelik idari, mali ve kurumsal yapıları yürütmektir. Propaganda Fide, özellikle 
XVII.–XIX. yüzyıllar arasında Osmanlı topraklarında faaliyet gösteren Doğu Hristiyan 
kiliseleriyle Roma arasındaki ilişkilerin kurulmasında ve kurumsallaşmasında belirleyici bir rol 
oynamıştır. Keldanî, Süryani, Marunî ve Ermeni Katolik topluluklarının Roma ile birlik 
süreçlerinin şekillenmesinde kurumun gönderdiği elçiler, raporlar ve yazışmalar önemli kaynak 
niteliği taşır. Bu çerçevede Siirt, Amid (Diyarbekir) ve Musul gibi merkezler, Propaganda 
Fide’nin müdahalelerinin ve Katolikleşme eğilimlerinin yoğunlaştığı bölgeler arasında yer almış; 
kurumun arşivlerinde bu süreçlere ilişkin zengin bir belge birikimi oluşmuştur. 
91 Bessarione: Pubblicazione periodica di studi orientali. Vol. VII, anno IV, 1° semestre. Roma: 
Direzione, S. Pantaleo, 1899–1900.], s. 337, 580–583; Guglielmo De Vrie, “Seert,” Enciclopedia 



39 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

piskoposu her iki şehirde bulunan Keldani cemaati ile ilgilenmek zorunda 
olduğundan büyük zorluklar yaşamıştır. Zira sadece her iki şehir merkezinin 
arası mesafenin günümüzde yaklaşık 190 km olduğu göz önünde 
bulundurulduğunda Siirt Piskoposunun görevini büyük zorluklarla yaptığı 
ortaya çıkmaktadır. 

Keldani Patriğinin uzun süre Roma’da kalmasına ve misyon 
faaliyetlerinin bir süre sıkıntı yaşamasına rağmen 1757’de Patrik Laʿzar 
Hindi’nin verdiği rakamlar, Amid Patrikliği’ne bağlı yaklaşık 20.000 Katoliğin 
5.000’inin Siirt bölgesinde yaşadığını ve kayda değer bir Keldani varlığını bize 
göstermektedir. Bu, Katolik cemaatin bölgesel yoğunluğunu teyit ederken, aynı 
dönemde Nasturilerin bazı köylerde yeniden pekişen varlığına da işaret 
etmektedir92.  

XVI. yüzyılın ikinci yarısında tesis edilen Siirt piskoposluk silsilesi 
XVII–XVIII. yüzyıllarda süreklilik ve kesinti evrelerinden geçmiştir. İlk olarak 
Yusuf (Joseph, 1553-1582), Yuhanna-Şemun Sulaqa tarafından Siirt piskoposu 
olarak takdis edilmiş; 1561’de IV Abdisho tarafından Hindistan Keldanileri 
için görevlendirilmiştir. 1580’de Papa XIII. Gregory’a itaat ve bağlılığını 
bildiren Keldani piskoposlar arasında anılmıştır. Yesu-Yab (1582–1617) 
muhtemelen V. İlyas tarafından takdis edilmiş, 1610 ve 1617’de Papa V. 
Paulus’a mektuplarda adı Latince “Jesus Dedit” olarak geçmiştir. İlyas/Eliya 
(1617–1620?) önce Amida başpiskoposu (1616 Amida Sinodu imzacısı) olarak 
görevlendirilmiş, ardından da daha sonra Siirt’te görevlendirilmiştir. Hezekyas 
(Ezechias, 1620?–1652?), 1620 tarihli bir belgede Papa V. Paulus’a arz edilerek 
Siirt başpiskoposu kaydedilmiştir. Ondan sonra bu göreve getirilen Yuhanna 
(Joannes, 1652–1673?), 22 Kasım 1669’da Papa IX. Clemens’a iman ikrarı 
imzacıları arasında yer almıştır. Ondan sonra yerine geçen Siirt Piskoposu 
Yuhanna-Şemun Kémo (1744-1786), kırk yılı aşkın idaresiyle Siirt’te kurumsal 
istikrarı yeniden tesis etmiştir. Ancak bu dönemlerde de Siirt bölgesinde 
mezhepsel değişiklikler zaman zaman söz konusu olmuştur93.  

1681 yılı, Doğu Hıristiyan dünyasında kurumsal bir kırılma noktası teşkil 
eder. XI. Papa Innocent, Amid çevresinde önemli sayıda Nasturi’nin Katolik 
birliğe katılmasının ardından Babil Keldani Katolik Patrikliği’ni resmen 
kurmuş ve böylece günümüze kadar sürecek Katolik çizgiyi başlatmıştır. Bu 
gelişme yalnızca yeni bir patriklik silsilesinin doğuşunu değil, aynı zamanda 
Mezopotamya’daki Dominiken, Kapuçin ve Karmelit misyonlarının 
faaliyetlerinin Apostolik Delegelik idaresine doğrudan bağlanmasını sağlamış; 

 
Cattolica. Vol. XI. Città del Vaticano: Ente per l’Enciclopedia Cattolica e per il Libro Cattolico, 
1953, s. 322, 334–335. 
92 Wilmshurst, The Martyred Church, s. 351. 
93 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 493-494. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 40 

Doğu’daki Katolik kurumsallaşmanın üstyapısını tesis etmiştir. Böylelikle 
Siirt, bu patriklik ağının işlevsel odak noktalarından biri hâline gelmiştir94. 

Bu kurumsal üstyapının Siirt’teki izdüşümü, özellikle Lazare-Timothée 
Hindi’nin raporları üzerinden takip edilebilmektedir. 1757-1759 yıllarına ait 
özetlerde, Siirt’te sekiz kilise ve yaklaşık beş bin Katolik bulunduğu 
kaydedilmiştir. Bu veriler, şehrin yalnızca yerel bir cemaat merkezi olmadığını; 
aynı zamanda XVIII. yüzyıl ortasında bölgesel bir metropol işlevi üstlendiğini 
ve Katolik kurumsal omurgasını erken dönemde pekiştirdiğini 
göstermektedir95. Dolayısıyla 1681-1759 arasındaki bu kurucu evre, birkaç 
temel hedefin sistematik olarak takip edildiğini ortaya koymaktadır: 

* Unio (birlik) siyasetinin Nasturi çevrelerinde kökleştirilmesi, 

* Kanonik meşruiyetin görünür kılınması (pallium tevcihi, patriklik 
onamı), 

* Apostolik Delegelik aracılığıyla yerel hiyerarşinin doğrudan Roma’ya 
bağlanması, 

* Siirt gibi kilit merkezlerde istasyon–kilise–okul ağının nüve hâlinde 
örülmesi. 

Söz konusu stratejik hedefler, Michel’in Latin misyonlarını tanımlarken 
sunduğu çerçeveyle96 ve Vatikan’ın 1926’da yayımladığı Rivista Illustrata 
Della Esposizione Missionaria Vaticana’da Doğu’daki Katolik üstyapıyı tasvir 
eden şemalarla birebir örtüşmektedir97. Böylelikle Siirt, XVIII. yüzyılın 
ortalarından itibaren yalnızca bir taşra piskoposluğu değil, aynı zamanda 
Roma’nın Doğu’da kurduğu kurumsal ağın omurga noktalarından biri hâline 
gelmiştir. 

Babil Keldani Patrikhanesi, 1681 yılından itibaren Nasturilerin bir 
bölümünü de içine alan birleşik bir yapı olarak Roma ile olan ilişkilerini 
güçlendirmiştir. Bu tarihten sonra Katolikleşme süreci kurumsal bir çizgiye 
oturmuş, patrik seçimi genellikle piskoposlar eliyle yapılmakla birlikte, 
halefiyet hakkıyla belirlenen yardımcı piskoposun patrik olması veya patrik 
istifası gibi durumlarda Papa’nın doğrudan tayin yetkisi saklı tutulmuştur. 
Böylece Roma, Doğu’daki kiliselerle “birlik” ilkesini sürdürürken, patriklik 
kurumunu da hiyerarşik bir bağla denetim altında tutma imkânına kavuşmuştur. 
Bu durum özellikle XVIII. yüzyıl sonu ve XIX. yüzyıl başında Keldani 

 
94 R.P. Michel, Les Missions Latines en Orient, Paris: Librairie Victor Lecoffre - J. Delhomme et 
G. Briguet, 1896, s. 105; Rivista Illustrata Della Esposizione Missionaria Vaticana, Roma: 
Tipografia Poliglotta Vaticana, 1926, s. 84. 
95 A. Vacant ve E. Mangenot [dir.], Dictionnaire de théologie catholique, Paris: Librairie Letouzey 
et Ané, 1931, Vol. 2, s. 248. 
96 Michel, Les Missions Latines en Orient, s. 105. 
97 Rivista, 1926, s. 84. 



41 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

patriklerinin Roma’ya bağlılıklarını güçlendiren bir unsur haline gelmiştir. 
Zamanla bu uygulama, sadece patrikler için değil, piskoposlar için de geçerli 
olmuştur. 

XVIII. yüzyılın sonu ve XIX. yüzyılın başında, Siirt ve Mardin 
piskoposluklarında yaşanan gelişmeler, Keldani Kilisesi’nin Roma ile 
ilişkilerinin kurumsallaşması ve yerel kilise hiyerarşisinin yeniden yapılanması 
açısından belirleyici olmuştur. Bu süreçte, Siirt Başpiskoposu Pierre Schauriz 
ve kardeşi Mardin Piskoposu Michel Schauriz’in usulsüz takdisleri ve ardından 
Roma tarafından meşruiyet kazanmaları, dönemin kilise siyasetine ışık tutan en 
önemli örneklerdir. 

Siirt Piskoposluğu ve Pierre Schauriz Olayı (1793-1822) Siirt 
piskoposluk makamının yedi yıl boyunca boş kalması (sede vacante), bölgedeki 
kilise-köy ağı, ruhban döngüsü ve vakıf yönetiminde ciddi bir kurumsal 
aşınmaya neden olmuştur. Bu boşluğu doldurmak amacıyla Siirtli Rahip Pierre 
Schauriz, Roma’nın izni olmaksızın, Nasturi Patriği XI. İlyas’ın vârisi Hnan-
Yesu tarafından usulsüz bir biçimde takdis edilmiştir. Bu durum Roma 
nezdinde tepkiyle karşılansa da Schauriz’in pişmanlık göstererek Roma’ya 
gitmesi ve Papa VI. Pius tarafından affedilmesiyle kriz çözülmüştür. Pierre 
Schauriz, 1796 yılında resmen Siirt Başpiskoposu olarak onaylanmıştır98. 1796 
tarihli bu onay, yalnızca kişisel bir af değil, aynı zamanda Siirt piskoposluk 
makamının meşruiyetini yeniden tesis eden bir dönüm noktasıdır. Schauriz’in 
Roma’ya bağlılık beyanı; evliliklerin geçerliliği, papaz atamaları ve ruhban 
lisansları gibi konularda yaşanan hukuki tereddütleri gidermiş, yerel otoriteyi 
evrensel Katolik normlarıyla uyumlu hale getirmiştir. Bu süreç, Siirt’in yerel 
ihtiyaçlar ile Roma merkeziyetçiliğini uzlaştırma kapasitesini göstermiş ve 
1822’de Schauriz’in ölümüne kadar sürecek olan istikrarlı bir dönemi 
başlatmıştır. 

Mardin Piskoposluğu ve Michel Schauriz Vakası benzer bir meşruiyet 
krizi bu sefer Pierre Schauriz’in kardeşi Michel Schauriz özelinde Mardin’de 
yaşanmıştır. Dönemin Musul Metropoliti Mgr. Jean Hormez ile Mgr. Augustin 
Hindi arasındaki rekabet ortamında, Augustin Hindi kendi konumunu 
güçlendirmek amacıyla Michel Schauriz’i, Siirt’te ikamet eden Nasturi bir 
piskoposa Mardin Piskoposu olarak takdis ettirmiştir. Bu usulsüz işlem 
nedeniyle aforoz edilen Michel Schauriz, pişmanlık göstererek Papa VI. Pius 
tarafından 1795 yılında affedilmiş ve yedi yıldır boş olan Mardin 
Piskoposluğuna atanmıştır. 3 Nisan 1810’da Amid’de (Diyarbekir) vefat edene 
kadar bu görevi sürdüren Michel Schauriz, kaynaklarda dindarlığı ve başarılı 
idaresiyle anılmıştır99. 

 
98 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 493-494. 
99 Annuaire pontifical catholique, Paris: Maison de la Bonne Presse, 1914, s. 507. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 42 

Kurumsal dönüşüm ve sonuç olarak Schauriz kardeşlerin yaşadığı 
süreçler, "usulsüz takdis - Roma’ya müracaat - resmi teyit" döngüsüyle, 
bölgedeki mezhepler arası rekabetin ve Roma merkezli kurumsal istikrar 
arayışının somut bir göstergesi olmuştur. Bu olayların en kalıcı etkisi ise 
Keldaniler arasındaki yönetim geleneğinin değişmesidir. Bunun ilk önemli 
sonucu yönetim kademesinde akrabalık bağının sonunu getirmesidir. 
Nasturilerde yaygın olan ve Keldanilerde de görülen dini makamların akrabalık 
yoluyla (amcadan yeğene) devredilmesi uygulaması bu dönemle birlikte sona 
ermiştir. Piskoposluk atamalarında kan bağı yerine liyakat, patrik önerisi ve 
Roma onayı esas alınmaya başlanmıştır. İkinci olarak ise Roma adına merkezi 
otoritenin pekişmesi sağlanmıştır denilebilir. Piskoposların vaaz turları, mabet 
onarımları ve sicil yetkileri gibi pratik alanlarda meşruiyetin kaynağı olarak 
Roma’nın görünürlüğü artmıştır. 

Patriklik zincirinde Joseph VI Audo’dan Peter Elia Abolionan’a geçiş 
süreci, Roma’dan gönderilen pallium tevcihi ve Dominiken vilayet 
yöneticilerinin rolü çağdaş kaynaklarda özellikle vurgulanmıştır. Bu bağlamda 
Gaetano Moroni’nin alfabetik ansiklopedik dizini, söz konusu geçişleri ve 
patriklik kurumunun Roma ile bağlarını ayrıntılı biçimde aktarmaktadır100. Öte 
yandan Francesco Cassini da Perinaldo, XVIII. yüzyılda Keldani ayininin eski 
ihtişamını kaybetmiş olduğunu; ancak Roma’daki Apostolik Delege idaresi 
sayesinde Doğu’daki Katolik kurumların yeniden örgütlendiğini 
belirtmektedir101.  

1830’lu yıllara gelindiğinde Mezopotamya’daki Katolik misyonlar ciddi 
bir “kaynak krizi” ile karşı karşıya kalmıştır. Özellikle Salamas örneği bu krizin 
boyutlarını ortaya koymaktadır. 1835’te bölgede Keldani vecibelerini yerine 
getirecek beşten fazla din adamı bulunmuyordu. Bunlardan yalnızca Don Isaia 
di Giacobbe ile Don Giorgio di Nutale (her ikisi de Propaganda Fide öğrencisi) 
görevlerini layıkıyla sürdürebiliyordu. Diğer ruhbanlar ya çok yaşlı ya az 
eğitimliydi; ayrıca kitap ve araç yoksunluğu çekiyor, geçimlerini sağlamak için 
toprak işlemek zorunda kalıyorlardı. Kiliseler harap durumdaydı ve Salmatia 
dört yıldır pastörsüz kalmıştı102.  

Bu tablo, Roma’daki Propaganda Fide için radikal bir çözümü gündeme 
getirmiştir. Yerel Hristiyan gençlerin Roma’da ve Katolik ülkelerde eğitilerek 
memleketlerine sürekli personel olarak döndürülmesi, yalnızca teolojik bir 
hedef değil, aynı zamanda kurumsal sürdürülebilirliğin zorunlu bir aracı olarak 
görülmüştür. Bu strateji, Siirt gibi merkezlerde öğretmen yetiştirme 

 
100 Gaetano Moroni, Indice Generale Storico-Archeologico, Venezia: Tipografia Emiliana, 1879, 
s. 82. 
101 Francesco Cassini da Perinaldo, Breve cenno sulla Chiesa Caldea e sulle sue attuali 
condizioni, Ginevra [Geneva]: Tipografia e Libreria di Giacomo Agnelli, 1853, s. 138. 
102 Annali Della Propagazione Della Fede, Vol. IX, Lyon: Tipografia di Pélagaud, 1842, s. 96–
97. 



43 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

faaliyetlerini, erkek ve kız okullarını ve Musul’daki Siro-Keldani Semineri ile 
kurulan dikey bağı doğrudan şekillendirmiştir. 

Yüzyıl dönümünde bu hattın somutlaştığı rakamlar dikkate değerdir. 
1901 yılı itibarıyla Musul’daki Siro-Keldani Semineri’nde toplam kırk sekiz 
öğrenci kayıtlıydı; bunlardan üçü Siirtliydi. Aynı dönemde Siirt’te yatılı ve 
gündüzlü bir ev okulu işletiliyor, ayrıca Ayn-Salib hattı üzerinden kız ve erkek 
çocuklar için eğitim sağlanıyordu103. Bu rakamlar, Siirt’in yalnızca bir 
piskoposluk merkezi olmadığını; aynı zamanda Propaganda Fide’nin insan 
kaynağı stratejisinde kilit bir taşra istasyonu olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla 1830’lar ve 1840’lardan itibaren yerli ruhban yetiştirme 
siyaseti, Siirt’te kurulan okullar ve Musul semineri ile desteklenen bir kurumsal 
hatta dönüşmüştür. Bu hattın işleyişi, Siirt’in eğitim ağları üzerinden Katolik 
kimliğin genç nesillere aktarılmasını, aynı zamanda Fransız misyonerlerin 
gözetiminde Roma’ya doğrudan bağlı bir din adamı sınıfının üretilmesini 
mümkün kılmıştır. Bu gelişmeler, aynı zamanda 1856’da Musul misyonunun 
Fransız Dominikenlerin yetkisine devriyle daha da pekişecektir. Çünkü yerli 
ruhban yetiştirilmesine yönelik bu strateji, Fransızların bölgedeki kültürel ve 
diplomatik nüfuz politikalarıyla birleşerek Siirt’i yalnızca bir dinî merkez değil, 
aynı zamanda bir eğitim ve kadro üretim üssü hâline getirmiştir. Nitekim XIX. 
yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başındaki Dominiken ve rahibeler ağının başarısı, 
bu erken dönemde temelleri atılan yerli ruhban politikalarının doğrudan bir 
sonucuydu104. Onun patriklik liderliği, hiçbir görevi ya da sorumluluğu göz ardı 
etmeyen kapsayıcı ve etkin bir hizmet anlayışıyla şekillenmiş; bu bütüncül 
yaklaşım, Katolik Keldani Kilisesi’nin hem pastoral işleyişini hem de kurumsal 
yapısını güçlendirerek kurumsal sürekliliğine önemli ölçüde katkıda 
bulunmuştur. 

1.1.1.2. Michel Cattola ve Yerel Hiyerarşinin Tanınması (1826-
1855)  

Telkef doğumlu Michel (Michele) Cattoula/ Michel Cattola, akrabalık 
bağı olmaksızın Siirt’e atanan ilk piskopos olmuştur. 1792’de Telkef’te doğan 
Michel Cattola, Rabban Hormizd Manastırı’nda keşişlik yaptıktan sonra 
1823’te rahip olmuş ve 15 Eylül 1826’da Amid’de patriklik yöneticisi 
Augustine Hindi tarafından Siirt Metropoliti olarak takdis edilmiştir. Aynı yıl, 
Musul ile Amida patrikhaneleri arasındaki gerilim bağlamında Joseph V 
(Augustin Hindi), rakibi Jean Hormez’e karşı Cattola’yı Siirt 
başpiskoposluğuna tayin etmiş; böylece Siirt makamı, patriklik içi hizip 

 
103 Œuvre d’Orient, n° 244, Paris: Oeuvre des Ecoles d’Orient, 1901, s. 478, 481, 527. 
104 Annali, 1842, s. 96–97; Œuvre d’Orient, 1901, s. 478, 481, 527. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 44 

dengelerinde aktif bir mevzi olarak öne çıkmış ve Roma eksenli birlik siyaseti 
içinde kritik bir rol üstlenmiştir105.   

Cattola’nın 1838 itibarıyla Pontifical envanterlerde kayıtlı bulunması, 
Siirt’teki bu hiyerarşik düzenin Roma merkezli dizgelerce tanındığını teyit 
eder; böylece yerel otorite ile evrensel kilise hukuku resmî bir karşılıklı tanıma 
düzleminde buluşmuştur106. Bu dönemde Maryakub (Mâr Yaʿqûb el-ʿUzla) 
Manastırı piskoposluk ikametgâhı işlevi görmüş, Cattola ise göreve başlar 
başlamaz manastır yaşamını canlandırmaya çalışmıştır. Rabban Hormizd’den 
on keşiş getirilmiş, ancak yalnızca ikisi bir yıldan uzun süre kalabilmiştir. 
1855’te vefat eden Cattola aynı manastıra defnedilmiştir107. Siirt piskoposunun 
bu kadar rahip getirmesindeki amaçlarından birisi de muhtemelen bölgedeki 
Nasturi varlığını Katolikliğe dönüştürmek için var olan dinî yapıyı 
güçlendirmek için olduğu düşünülmelidir.  

Saha gözlemleri de bu kurumsal yapılanmayı desteklemektedir. 1841’de 
William Francis Ainsworth, Siirt’te bulunduğu sırada “Mar Michel”in piskopos 
olduğunu kaydetmiş, piskoposluk otoritesinin kent merkezli bir mevcudiyetle 
icra edildiğini ve kaza-köy çevrimi içinde dolaşımla sürdürüldüğünü 
gözlemlemiştir108. 1844 yılı başlarında bölgede yaklaşık sekiz papaz ve 190 
Keldani ailenin varlığı tespit edilmiştir. Bu veriler, papaz başına yaklaşık 24 
ailelik bir pastoral yoğunluğu ortaya koymaktadır. Aile nüvesi, papaz kadrosu 
ve köy-kilise ağından oluşan bu zemin, Siirt piskoposluğunun unvanî bir 
mevkiden ziyade fiilî ve düzenleyici bir otoriteye dönüştüğünü, vaaz devreleri, 
sakrament idaresi, nikâh ve vaftiz sicilleri ile kilise onarımlarında süreklilik 
üretebildiğini göstermektedir109. 

Mali-kurumsal düzlemde ise, Michel (Michael) adlı piskoposun 
Vatikan’ın Keldaniler için gönderdiği fondan 4.500 kuruş alması, taşra 
ölçeğinde işleyen merkezî bir destek kanalına işaret etmektedir. Aldığı bu 
meblağ, papaz iaşesi, küçük ölçekli okul veya şapel onarımları ile litürjik sarf 
malzemeleri gibi kalemlere yönelmiş olmalıdır. Özellikle sekiz papaz ve 
yaklaşık 190 aileden oluşan pastoral örgü, bu tür dış kaynaklarla istikrar 
kazanmıştır110. 

 
105 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 493-494. 
106 Annuario Pontificio, Roma: Tipografia della R. C. A., (1854, 1866), s. 176.  
107 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 740 
108 William Francis Ainsworth. Travels and Researches in Asia Minor, Mesopotamia, Chaldea, 
and Armenia, Vol. II. London: John W. Parker, 1841.: John W. Parker, 1841, s. 129. 
109 Asahel Grant, The Nestorians; or, Lost Tribes. London: C. Dolman, 1843 s. 5-7; The Dublin 
Review, 1844, s. 136. 
110 George Percy Badger, The Nestorians and Their Rituals, Vol. I, London: Joseph Masters, 1852, 
s. 172; Grant, 1843, s. 5-7; The Dublin Review, Vol. 16 (March–June 1844). London: C. Dolman, 
s. 136. 



45 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Sonuç olarak 1826-1855 dönemi, Siirt’in Roma tarafından tanınan bir 
başpiskoposluk olarak iki temel dayanak üzerinde yükseldiğini ortaya 
koymaktadır. Bunlardan ilki; pontifical kayıtlardaki tescil ile dinî meşruiyetin 
merkezî teyidi111, ikincisi ise; Mâr Yaʿqûb el-ʿUzla gibi mekânlar üzerinden 
yerel kurumsal omurganın tahkimi ve papaz-aile-köy ölçeğinde sürdürülebilir 
bir pastoral ağın işletilmesidir112. Bu bütünlük, 1855 sonrasında Siirt’in 
episkopal idare, monastik çekirdek ve mali destek üçgeniyle tanımlanan bir 
kurumsal istikrar eşiğine ulaştığını; patriklik içi gerilimlerin dahi yerel 
meşruiyet üretimi için işlevsel kılındığını göstermektedir113. 

1.1.1.3. Siirt Piskoposluğu’nun Kurumsal Tahkimi ve Kanonik 
Kutuplaşma: MichelPierre Bar-Tatar Dönemi (1836-1884) 

Siirt Piskoposluğuna Salmas/Hüsrevâ doğumlu Michel Pierre Bar-
Tatar’ın atanması, piskoposluğun XIX. yüzyıl ortasındaki kurumsal omurgasını 
pekiştirmiştir. Bar-Tatar’ın 1836’da rahip, 13 Kasım 1838’de episkopos olarak 
takdis edilmesi ve özellikle 1858–1884 yılları arasındaki başpiskoposluk 
idaresi ile 1864’teki resmî Roma onaması, Siirt makamının kadro sürekliliğini 
sağlamıştır114. Bar-Tatar, bu dönemde piskoposluğu Roma ve Keldani 
Patrikhanesi merkezli eğitim ve idare ağlarıyla bağlayarak Siirt’i litürjik 
takvimler, kurumsal dizinler (Gerarchia Cattolica) ve konsil yazışmaları 
bağlamında sürekli bir merkez haline getirmiştir115. Aynı dönemde Osmanlı 
Devlet Salnamelerinde Bar-Tatar’ın da yer edindiği görünmektedir116. 

1.2. Piskoposluk Dönemleri  

1.2.1. Kanonik Gerilimler ve Bar-Tatar’ın Çift Yönlü 
Konumlanışı 

1.2.1.1. Siirt Piskoposluğu ve Kanonik Kutuplaşma: Michel 
Pierre Bar-Tatar’ın Çift Yönlü Konumlanışı (1858-1884) 

Siirt Piskoposu Michel Pierre Bar-Tatar dönemi (1858-1884), Katolik 
birlik içindeki Keldani Patrikhanesi ile Roma'daki papalık makamı arasındaki 
yetki ve yönetim tartışmalarının en yoğun yaşandığı döneme denk gelmektedir. 

 
111 Pontificio, 1854, s. 176 
112 Travels and Researches…, 1841, s. 129; Grant, 1843, s.5-7; The Dublin Review, 1844, s. 136. 
Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 740. 
113 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 493–494; George Percy Badger, 1852, s. 172. 
114 Pontificio, 1866, s. 206; Gams, 1873–1886, s. 457. 
115 The Nestorian Churches of Kurdistan, United States Catholic Magazine 3, no. 9 (September 
1844), s. 590; La Gerarchia Cattolica, la Capella e la Famiglia Pontificia per l’anno 1882. Roma: 
Monaldi Tipografia, 1882, s. 377; Ordo Recitandi Officii Divini Sacrique Peragendi... Roma: 
Sacra Congregazione di Propaganda Fide, 1871, s. 79. 
116 Canan Seyfeli, “Keldani Patrikliği’nin İdaresi ve Osmanlı Devlet Salnameleri (1847–1918),” 
SBARD - Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 16, no. 32 (2018), s. 106. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 46 

Bu süreçte Siirt Piskoposluğu, Roma'ya sarsılmaz bir bağlılık sergileyen 
uluslararası bir figür olarak öne çıkarken, Keldani kilisesinin özerk kanonik 
haklarının patrik çizgisi doğrultusunda savunulmasında da kilit rol oynamıştır. 

1.2.1.2. Papalık Otoritesine Bağlılık ve Güvence (1860) 
Bar-Tatar'ın Patrik Joseph Audo ve diğer piskoposlarla birlikte 1860 

yılında Diyarbekir’de Papa IX. Pius’a gönderdiği mektup, bu bağlılığın en net 
ifadesidir. Mektup, Papalık otoritesine olan sarsılmaz sadakati uluslararası 
düzeyde ilan etmiş; Papa'ya yönelik dünyevi saldırıları "haksız teşebbüs" ve 
"gasp" olarak nitelendirmiştir. Bu belge, Piskopos Bar-Tatar’ı, Siirt’ten Papalık 
makamına doğrudan güvence sunan ve uluslararası Katolik birliği içindeki 
konumunu teyit eden bir figür olarak öne çıkarmıştır117. 

1.2.1.3. Patrik Özerkliği Savunusu ve Kanonik İtirazlar (1860–
1884) 

Ancak bu bağlılık, Keldani kilisesinin iç yönetim ve patriğin özerk 
yetkileri konusunda Roma’nın merkezileştirici siyasetiyle yaşanan gerilimleri 
perçinlemiştir. Bu iniş çıkışlar, temelde Katolik inancına dair bir ayrılıktan 
değil, Keldani Katoliklerinin idare mekanizmasının işleyişi ve özerkliği 
konularındaki görüş ayrılıklarından kaynaklanmıştır. 

1.2.1.3.1. Malabar Krizi ve Delegeliğe Karşı Tavır 
1860 yılında Dominiken Henri Amanton’un Apostolik Delegeliği’ne 

atanmasıyla kriz derinleşmiştir. Siirt Piskoposu Pierre Bar Tatar, Patrik Audo 
ve diğer piskoposlarla birlikte, Keldani cemaati için din adamı yetiştiren bir 
kurum olan Bawira (Bervari)’daki Seminerin118 Dominikenlere teslim 
edilmesinden duyulan endişeyle anahtarların geri alınmasına karar 
vermişlerdir. Ayrıca Patrik Audo, piskoposların desteğiyle bir yardımcı 
piskopos (Thomas Rokos) takdis edip, Keldani Patrikhanesi'nin yetkisini 
yeniden tesis etme amacıyla Malabar Kilisesi’ne göndermeyi planlamıştır. Bu 
eylem, Amanton'un karşı çıkışına rağmen gerçekleştirilmiş ve Siirt makamının 
Patrik Audo'nun özerklik çizgisine tam destek verdiğini kanıtlamıştır119.  

1.2.1.3.2. Kanonik Direniş ve Vatican I Konsili 
Bar-Tatar, Patrik Joseph Audo’nun özerk hareket etme girişimleri 

sırasında Patrik çizgisine yakın durmaya devam etmiştir. Vatican I Konsili 
bağlamında Patrik Audo ile birlikte “non placet” (kabul etmiyorum) oyu 

 
117 La potestà dei Romani Pontefici... Roma: coi tipi della Civiltà Cattolica, 1861. s. 46-48. 
118 Seminer tanımı burada din adamı yetiştirilen kurumlar için kullanılmaktadır.  
119 Charles De Clercq, Histoire des Conciles d’après les documents originaux. Tome XI, Conciles 
des Orientaux Catholiques. 2e partie: 1850–1949. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1952, s. 558–
559. 



47 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

vermesi, Siirt makamının doktriner tartışmalar ve Roma’nın merkezileştirici 
kararları karşısındaki ihtiyatlı ve dirençli tutumunu açıkça ortaya koymuştur120. 

1.2.1.3.3. Eğitim Kurumlarına Müdahale İtirazları 
Propaganda Fide’ye gönderilen yazışmalarda, din adamı yetiştiren 

Keldani seminerlerine, eğitim kurumlarına ve ilahiyat okuluna yapılan 
müdahaleler eleştirilmiştir. Apostolik Delege Amanton ve Dominikenlere, 
Keldani hiyerarşisini yok sayma girişimleri nedeniyle sert itirazlarda 
bulunulmuştur. Keldani kilisesinin meşru haklarının savunulması gerekliliği 
vurgulanarak; “Delegelerin tüm Katolik Doğu uluslarını Katolik birliğinden 
çıkarma yetkisi var mı?” şeklindeki kanonik içerikli soru, Siirt 
Piskoposluğu'nun kanonik hakların korunması adına Roma’nın merkezileştirici 
siyasetini hedef alan kritik bir otorite düğümü olarak belirginleştiğini 
göstermiştir121. 

Sonuç olarak, Piskopos Michel Pierre Bar-Tatar döneminde Siirt 
Piskoposluğu, Papalık otoritesine derin bağlılıkla Keldani Patrikhanesi’nin 
kanonik özerkliğinin savunulması arasındaki ince çizgide konumlanarak, 
bölgenin sadece pastoral değil, aynı zamanda uluslararası Katolik siyasetinin 
önemli bir aktörü olmuştur. 

1.2.2. Piskopos Naamo ve Vicarial İdare (Makdassi) (1885-
1892) 

Bar-Tatar’ın ölümünü takiben, 24 Mart 1885’te Jacques Michel 
(Jacobus) Naamo’nun Siirt piskoposu olarak seçilmesi, şehir merkezli Keldani 
hiyerarşisinin eğitim ve idare kanalları üzerinden sürdürülen bir süreklilik ve 
aktarım mantığını ortaya koyar. Naamo’nun kariyer özgeçmişi, episkopal 
makamın yalnızca yerel bir riyaset değil, Roma-Patrikhane dizgesiyle organik 
bir bağ içinde işleyen bir formasyon düğümü olduğunu göstermektedir. 1863’te 
rahipliğe terfi etmesi, 1867’de patriklik seminerinin ilk müdürlüğünü 
üstlenmesi ve 1875’te Bağdat patrik vekilliği görevinde bulunması, onun hem 
ruhban yetiştirme hem de kurumsal denetim ve eğitim müfredatının aktarımı 
konularında deneyim kazanmasını sağlamıştır. Bu birikim, Siirt 
piskoposluğunun XIX. yüzyılın son çeyreğinde teolojik ve idarî sermayesini 
sahaya, yani yerel eğitim ve kurumsal uygulamalara taşıyan merkezi bir rol 
üstlenmesini mümkün kılmıştır122.  

 
120 The Vatican Council. London: [Yayıncı Adı Yok], 1871. s. 194. 
121 Paul Pallath, Rome and Chaldean Patriarchate in Conflict: Schism of Bishop Rokos in India. 
Kottayam, 2001 s. 331–335. 
122 O. Werner, Orbis Terrarum Catholicus, sive Totius Ecclesiae Catholicae et Occidentis et 
Orientis Conspectus Geographicus et Statisticus. Friburgi Brisgoviae: Sumptibus Herder, 1890, 
s. 166; Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 495-496; Keldani Katolik Kilisesi hiyerarşisinin üst 
kademesinde yer alan Bar-Tatar’ın varissiz vefatı, geç Osmanlı taşrasında ruhban mülkiyetinin 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 48 

 
hukukî statüsüne ilişkin önemli bir ihtilafı gündeme getirmiştir. Bu ihtilafın merkezinde, ruhban 
sınıfına mensup bir din adamının tasarrufunda bulunan mal varlığının şahsî mülk mü yoksa 
kurumsal olarak kiliseye ait bir mülk mü sayılacağı sorusu yer almaktadır. Şer‘iyye sicillerine 
yansıyan kayıtlar, bu meselenin Osmanlı hukuk düzeni içerisinde kendiliğinden ve otomatik 
biçimde çözümlenmediğini; aksine belirli hukukî şartlara ve ispat yükümlülüklerine bağlandığını 
açık biçimde ortaya koymaktadır. Osmanlı şer‘î hukukuna göre bir piskoposun (mitranın) 
tasarrufunda bulunan emlâk ve akarât, vefatı hâlinde kendiliğinden kiliseye veya cemaatin 
fakirlerine intikal etmemektedir. Böyle bir intikalin mümkün olabilmesi için, mülkiyetin ya 
geçerli bir vakfiye ya da mahkemece tasdik edilmiş bir vasiyetname ile açık biçimde 
belgelendirilmesi gerekmektedir. Bar-Tatar vakasında, mülklerin “Siird kiliselerinin cemâ‘ati 
fukarâsına” ait olduğuna dair bu nitelikte bir hukukî belgenin ibraz edilememesi, kilisenin 
kurumsal mülkiyet iddiasını zayıflatmış ve söz konusu taşınmazları “bilâ varis” statüsüne açık 
hâle getirmiştir. Bu durum, ruhbanın şahsî serveti ile kilise mülkiyeti arasındaki sınırın Osmanlı 
hukukunda net biçimde ayrıldığını ve kilise lehine otomatik bir yorumun kabul edilmediğini 
göstermektedir. Varissiz vefat hâlinde beytülmalin devreye girmesi, devletin ruhban sınıfına 
mensup şahısların servetinin doğrudan cemaat mülküne dönüşmesini engelleyen temel bir hukukî 
ve idarî mekanizma olarak işlemektedir. Bar-Tatar örneğinde de mirasçı bulunmaması ve geçerli 
bir vasiyetnamenin mevcut olmaması sebebiyle, mülklerin satılarak bedelinin beytülmale 
aktarılması gerektiği yönünde hüküm tesis edilmiştir. Bu uygulama, kilisenin ekonomik gücünü 
piskoposların şahsî birikimleri üzerinden genişletme ihtimalini sınırlandıran, devlet merkezli bir 
denetim ve tasarruf anlayışını yansıtmaktadır. Keldani Katolik Kilisesi hukukunda üst düzey 
ruhban sınıfının evlenmemesi ve çocuk sahibi olmaması, mülkiyet meselesini yapısal olarak daha 
da karmaşık hâle getirmektedir. Keşişlerin ve piskoposların “evlâd u iyâl” sahibi olmamaları, 
vefatları hâlinde birinci derece kanunî varis boşluğu doğurmaktadır. Kilise hukuku açısından bu 
durum, mülkün kuruma intikalini doğal kılmakla birlikte, Osmanlı şer‘î hukukunda kan bağına 
dayalı veraset veya açık bir vasiyet şartı arandığından, söz konusu mülkler çoğu zaman 
beytülmale intikal etmektedir. Bu çerçevede ruhban bekârlığı, kilise açısından bir avantaj değil; 
aksine kurumsal mülkiyet kaybına yol açabilen yapısal bir kırılganlık üretmektedir. Şer‘iyye 
sicillerine yansıyan “nam-ı müstearla” mülk edinme teşebbüsleri, bu hukukî açmazın pratik bir 
yansıması olarak değerlendirilmelidir. Keşişlerin şahsî mesken ihtiyaçları bulunmadığı hâlde, 
kiliseye bitişik evleri şahıs adlarına satın alma girişimleri, kilise hukukunun öngördüğü kurumsal 
genişlemeyi Osmanlı hukukunun sınırlamaları karşısında dolaylı yollarla gerçekleştirme çabasını 
yansıtmaktadır. Bununla birlikte bu tür muvazaalı işlemler, yerel idare ve mahkeme nezdinde 
şüpheyle karşılanmış ve çoğu durumda tahkikat konusu yapılmıştır. Bu durum, devletin 
gayrimüslim cemaatlerin kurumsal mülkiyet birikimini yakından izlediğini ve kontrol altında 
tutmaya çalıştığını göstermektedir. 

Bar-Tatar vakasında dikkat çeken bir diğer husus, Ermeni Katolik Patriği Hasun 
Efendi’ye hitaben çıkarılmış olan bir fermanın Keldani cemaatine şümulünün açıkça 
reddedilmesidir. Bu yaklaşım, Osmanlı millet sistemi içerisinde Katolik cemaatlerin tek ve 
homojen bir hukukî kategori olarak değil; ayrı ayrı tanımlanmış, padişahla farklı hukukî ve idarî 
ilişkiler tesis etmiş yapılar olarak değerlendirildiğini ortaya koymaktadır. Ermeni Katoliklere 
tanınan bir mülkiyet veya imtiyaz düzenlemesi, Keldaniler için emsal kabul edilmemiş; böylece 
Keldani Kilisesi, mülkiyet ihtilaflarında başka bir Katolik otoriteye dayanma imkânından yoksun 
bırakılarak doğrudan yerel şer‘iyye mahkemeleri karşısında muhatap hâline getirilmiştir. Bar-
Tatar’ın muhtemel mirasçılarının “memâlik-i ecnebiyede” ikamet ediyor olmaları da mirasa 
engel (mâni‘-i irs) olarak değerlendirilmiştir. Bu yaklaşım yalnızca hukukî değil, aynı zamanda 
siyasî bir boyut da taşımaktadır. Taşradaki gayrimüslim elitlerin servetinin yabancı ülkelere 
intikalini engellemeyi amaçlayan bu uygulama, Keldani ruhban hiyerarşisinin Roma ve Bağdat 



49 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Naamo’nun seminer idareciliği ve patriklik vekilliği deneyimi, Siirt’te 
kadro devrini bir kurum kültürü olarak örgütlemeye elverişliydi. Genç ruhbanın 
seçimi, sınanması ve görevlendirilmesi süreçleri, şehirdeki piskoposluk 
yazışma ve izin rejimleri ile patriklik merkezli takvim, sınav ve terfi 
düzenlemelerine uyumlu hâle getirilmiştir. Böylece Siirt, yalnızca cemaat 
gözetimi değil, öğrenim ve meslek içi dolaşım üreten bir merkez olarak işlev 
görmüştür123. 

 
gibi merkezlerle olan uluslararası bağlarına karşı, mülkiyetin yerel sınırlar içerisinde tutulmasını 
hedefleyen bir devlet politikasının parçası olarak okunabilir. Sonuç olarak Bar-Tatar vakası, geç 
Osmanlı döneminde Keldani Katolik Kilisesi’nin mülkiyet rejiminin, kilise hukuku ile Osmanlı 
şer‘î ve idarî hukuku arasındaki gerilim alanında şekillendiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. 
Ruhban sınıfının bekârlık statüsü ve kilisenin kurumsal mülkiyet anlayışı, Osmanlı hukukunun 
vasiyetname ve kanunî veraset şartları karşısında sürekli bir kırılganlık üretmiştir. Bu kırılganlık, 
kiliseyi “nam-ı müstear” gibi dolaylı mülkiyet stratejilerine yöneltirken, devlet ise beytülmal 
uygulamasıyla bu tür bir kurumsallaşmayı sınırlandırmıştır. Böylece Bar-Tatar örneği, Keldani 
Kilisesi’nin ekonomik varlığının, şahsî servet ile kurumsal mülkiyet arasındaki belirsizlikler 
nedeniyle sürekli müzakere ve çatışmaya açık bir zeminde şekillendiğini göstermektedir. Bkz.  
Serhad Ürek, "421 Numaralı Siirt Şer’iyye Sicili’nin Transkripsiyon ve Değerlendirmesi 
(H.1311-1327 / M.1893-1909)", (Yüksek Lisans Tezi, Siirt Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2020), s. 326; Pınar Gök, "421 Numaralı (H.1311-1327/M.1893-1909) Siirt Şer’iyye 
Sicili Transkripsiyon ve Değerlendirmesi" (Yüksek Lisans Tezi, Batman Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 2020), s.233-234. 
123 O. Werner, a.g.e., s. 166; Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 495–496. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 50 

 
Resim 1. Mgr Jacques-Michel (Jacobus) Naamo 

1888’de Naamo’nun istifası ile makam dört yıl süreyle münhal kaldı; bu 
durum, sahadaki idarenin “kişiye bağlı” kırılganlıklarını görünür kıldı. 
Naamo’nun 1895’teki ölümüne dek “Bassora başpiskoposu” unvanını taşıması, 
Siirt’ten ayrılışın bir unvan transferi ve yetki yeniden çerçevelenmesi ile telafi 
edildiğini göstermiştir124. Bu süreç, sürekli bir episkopal imza eksikliğinin, 
vekâleten devreye giren düzeneklerle giderilebildiğini ortaya koymaktadır. 

1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée) 
13 Ocak 1847 tarihinde Alkuş’ta doğmuştur. Aziz Hormisdas Cemaati’ne 

(Antonin Tarikatı) mensup olan Makdassi, 1864 yılında Rabban Hormizd’de 
keşişlik eğitimine başlamış; 1869’dan itibaren Roma Propaganda Fide’de 
eğitim görerek 1 Haziran 1879’da rahip olmuştur. Onun bu eğitim geçmişi, 
daha sonra Siirt’te vekâlet ederken uyguladığı normatif repertuvarı 
açıklamaktadır. 1888’de Siirt Patrik Vekili olan Makdassi, 1890’da bu makama 
seçilmiş; 24 Temmuz 1892’de Musul’da takdis edilerek resmen Monsenyör 
Kaynaïa’nın halefi olmuştur. Makdassi'nin ritüel düzen, kadro tayini, yazışma 

 
124 Tfinkdji, a.g.e., s. 495–496. 



51 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

protokolü ve mühür kullanımı konusundaki yaklaşımı, Roma öğretimi ile Doğu 
geleneği arasındaki uyarlama tekniğine dayanmaktadır125. Bu teknik, yerel 
uyuşmazlık ve ruhsat süreçlerinde dilsel arabuluculuk ve arşivlenebilirlik 
üretmiş; sahada idari ve kanonik geçerliliği bir arada yürütmüştür. 

Makdassi’nin 24 Temmuz 1892’de Timotheos adıyla Zakho piskoposu 
olarak takdis edilmesi, vekâlet döneminin kurumsal hasılasını fark edilebilir 
hâle getirmiştir. Siirt, yalnız idare edilen değil, aynı zamanda idareci yetiştiren 
bir merkez olarak işlev görmüştür. Münhal yıllar, yapısal bir boşluk değil, kadro 
eğrisi üreten bir geçiş laboratuvarı olarak anlaşılmalıdır126. 

Çift dilli mühür ve yazışma pratikleri (Keldanice/Ar.-Osmanlıca), Siirt’te 
kanonik tasdik ile mülk, kilise ve okul işlerinin birlikte yürütüldüğünü 
göstermiştir. Ayin niyetleri, tayin tezkereleri ve inşa izinleri, aynı yazışma 
rejiminde takip edilebilir hâle gelmiş; dolayısıyla 1888-1892 arasında 
piskoposluk koltuğu boş kalmış olsa da kurumsal hafıza ile güncel icra 
arasındaki süreklilik fiilen kesilmemiştir127. 

 
Resim 2. Mgr Timothêe Makdassi 

1885–1892 dönemi bir bütün olarak ele alındığında, Naamo’nun eğitim 
ve idarî temelli kariyerinin seyri, 1888’deki istifası ve unvan devri ile onu 
izleyen Makdassi’nin vikarîal yönetimi ve çift dilli protokol uygulaması, Siirt 
piskoposluğunun meşruiyet devridaimini sağlayan “kurumsal teknikleri” rafine 

 
125 David Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, s. 743; Tfinkdji, a.g.e., s. 519; Annuaire 
pontifical catholique, continué par P. Eutrope Chardavoine, (Paris: 1917), s. 344. 
126 Tfinkdji, a.g.e., 519; Wilmshurst, a.g.e., s. 743. 
127 Tfinkdji, a.g.e., s. 519. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 52 

ettiği bir eşik dönemi olarak ortaya çıkmaktadır. Bu süreç, Siirt’i hem Roma–
patrikhane hattına eklemlenen bir eğitim düğümü hâline getirmiş hem de 
Osmanlı taşrasında işlerliği olan bir yazışma ve mühür düzeni aracılığıyla 
operatif bir piskoposluk olarak konumlandırmıştır128. Piskoposluğun, söz 
konusu unvanları ve mühürleri tüm resmî işlemlerinde istikrarlı biçimde 
kullanması ise Keldani toplumunun ve din adamlarının kurumsal varlığını 
taşradaki yetkili makamlara tanıtmanın ve tanıtılmış bu varlığı idari alanda 
pekiştirmenin temel aracı olmuştur. 

1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: Son Osmanlı Keldani 
Patriği ve Siirt Piskoposluğu 

 

 
Resim 3. Mar Joseph Emmanuel Thomas 129 

Joseph Thomas, 8 Ağustos 1852’de Alkuş’ta doğdu. 1869 yılında Beyrut 
yakınlarındaki Gazir Koleji’ne kabul edildi ve burada Cizvit misyonerlerinin 
gözetiminde dinî eğitimini tamamladı. Musul’a döndükten sonra, 10 Temmuz 
1879’da Mgr Elie XII tarafından rahipliğe takdis edildi. Genç din adamının 
nadir meziyetlerini fark eden Mgr Elie XII, kısa süre önce Musul’da yeniden 

 
128  Werner, a.g.e., 166; Tfinkdji, a.g.e., s. 495-496, 519; Wilmshurst, a.g.e., s. 743.  
129 “Le synode des Chaldéens-Unis présidé par Mgr Altmayer, délégué apostolique en 
Mésopotamie,” L’Illustration, no. 3064 (16 novembre 1901): 308. 



53 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

tesis ettiği patriklik ruhban okulunun idaresini Thomas’a emanet etti ve daha 
sonra kâtibi olarak görev verdi. 1890-1891 yıllarında Patrik XII. Elie’nin Roma 
ve Avrupa seyahatine refakat etti. 

Joseph Thomas, 4 Eylül 1890’da Siirt başpiskoposluk makamına 
seçilmiş; ancak takdisi ancak 24 Temmuz 1892’de, hâlen Zaho piskoposu olan 
J. Timotheos-Makdassi ile birlikte ve “Emmanuel” adıyla Patrik XII. Elie 
tarafından gerçekleştirilmiştir. Bu iki aşamalı süreç, Siirt piskoposluğunu 
kanonik silsileyi (seçim-takdis-tasdik) tamamlayan ve pastoral programını 
belirginleştiren kurucu bir dönemin içine yerleştirmektedir130. Thomas’ın 
1892-1900 yıllarındaki idaresi ise hem yerel kilise düzeninin yeniden 
yapılandırılmasını hem de eğitimli bir ruhban kadronun yetiştirilmesini aynı 
anda hedeflemiştir. 

1895 yılında Kutsal Aile’ye adanan yeni katedralin inşası, yalnızca yeni 
bir ibadet mekânının ortaya çıkmasından ibaret olmayıp, Katolik varlığın 
mimari ve kurumsal bir beyanla şehir dokusuna yeniden işlenmesi anlamına 
gelmiştir. Bu katedral, ruhban eğitimi, ayinler, cemaat toplantıları ve misyoner 
eğitim ağını tek bir merkezde toplamasıyla, “düzenin tesisi” ve “kadro 
yetiştirme” hedeflerinin mekânsal olarak merkezileştiği bir odak hâline 
gelmiştir131. 

1900 yılı ilkbaharında Musul’da Mgr Henri Altmayer başkanlığında 
toplanan piskoposlar, Osmanlı hükümetinin çıkardığı çeşitli güçlüklerden sonra 
oybirliğiyle, sekiz yıldır Siirt başpiskoposu olan Thomas’ı patrik olarak 
seçtiler132. 24 Temmuz’da Emmanuel II adıyla takdim edilen Thomas, 17 
Aralık 1900’de Papa XIII. Leon tarafından resmen tasdik edilmiştir133. Bu tarih 
itibarıyla Thomas, on dört yıldır büyük bir özveriyle yönettiği tüm Keldani 
Kilisesi’nin ve Babil’in patriği hâline gelmiştir. 

Keldani Patriği Thomas’ın 1902’de Roma’ya gerçekleştirdiği ilk ad 
limina apostolorum ziyareti sırasında, piskoposların belirli aralıklarla Roma’ya 
giderek Papa’yı ziyaret etmeleri, piskoposluklarının durumuna ilişkin rapor 
sunmaları ve Havariler Petrus ile Pavlus’un türbelerinde dua etmeleriyle 
tanımlanan bu resmî ve kanonik yükümlülük çerçevesinde, Papa XIII. Leon, 

 
130 Tfinkdji, a.g.e., s. 494–496. 
131 Tfinkdji, a.g.e., s. 494–496. 
132 Papanın vekilinin patrik seçimi sırasında burada bulunması uzun süre Osmanlı Devleti 
tarafından içişlerine bir müdahale olarak görülmüştür. Bu nedenle Babıali, Thomas'ın patrikliğini 
tasdik etmekten kaçınmıştır. Bu itiraz birçok yazışmaya yansımıştır. BOA, BEO. 1496/112164 
(5 Safer 1318-4 Haziran 1900) Lef 3; BOA, İ.HUS. 177/42 (20 Cemazeyilahir 1327-9 Temmuz 
1909) Lef 2; BOA, BEO. 1522/114087 (25 Rebiülevvel 1318-23 Temmuz 1900) Lef 3, 5; BOA, 
HR.TH. 244/77 (28 Rebiülevvel 1318- 26 Temmuz 1900) Ancak bu itirazlara rağmen Osmanlı 
Devleti Thomas’ın patrikliğini 1901 yılında tasdik etmiştir. BOA, BEO. 1743/130689 (25 Receb 
1319-7 Kasım 1901) 
133 Annuaire pontifical catholique, 1914, s. 466–468. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 54 

Thomas’a “Delegatus ad Nestorianos” unvanını tevdi etmiştir134. Bu unvan, 
Katolikliğe kazandırılması gereken Nasturi cemaat üzerinde çalışmak için 
önemli bir yetki ve sorumluluk anlamına gelmekteydi. Thomas, bu görevi 
başarıyla yerine getirmiş; 1904’te, biri patrik ailesinden olmak üzere iki Nasturi 
piskopos, çok sayıda rahip ve mümin Katolikliğe geçmiştir. Patrikliği 
süresince, ihtiyaç duyulan her yerde vekillikler ve istasyonlar kurulmuş, okullar 
açılmış ve boşta bulunan makamlar doldurulmuştur. Onun patriklik makamını 
icra ediş biçimi, görev ve sorumlulukların hiçbirini göz ardı etmeyen bütüncül 
ve etkin bir yönetim anlayışıyla karakterize olmuş; bu nitelikli liderlik, Katolik 
Keldani Kilisesi’nin pastoral yapılanmasını olduğu kadar kurumsal 
örgütlenmesini de belirgin biçimde tahkim etmiştir135. 

Siirt Keldani piskoposları arasında modern dönemde en çok öne çıkan 
isim olan Thomas, rahiplikten başlayarak patriklik unvanına kadar yükselen 
dinî kariyeri boyunca hem bölgesel kilise otoritesinin yeniden 
güçlendirilmesine hem de Roma’ya bağlılık ilkesinin taşra ölçeğinde istikrarlı 
biçimde uygulanmasına yön vermiştir136. Piskoposluğu döneminde, uzun 
süredir tamamlanamayan bir inşaatı sonuçlandırarak cemaatin kullanımına 
sunması ise, onun girişimcilik kapasitesini ve kamusal iletişimdeki etkinliğini 
ortaya koyan dikkat çekici bir örnek teşkil etmiştir137.  

Yerel bir dinî önder olan Emmanuel Thomas, temsil kapasitesini 
yalnızca Siirt ölçeğinde kullanmamış; Roma’ya yönelik seyahatleri sırasında 
İstanbul’daki üst düzey devlet erkânıyla kurduğu temaslarla da etkin bir 
diplomatik profil geliştirmiştir. 1898-1902 dönemine ait yazışmalar, basın 
kayıtları ve bürokratik belgeler, piskoposluğun merkez-taşra-komşu cemaat 
ekseninde işleyen diplomatik dilini, protokol pratiklerini ve bunların giderek 
bir güvenlik altyapısına dönüştüğünü göstermektedir. Nitekim bu çerçevede 
Thomas, İstanbul’da bulunduğu sırada 23 Eylül 1898’de sadrazam tarafından 
kabul edilmiştir138. Devlet ricaliyle kurulan bu temasların yanı sıra, diğer 
azınlık dinî temsilcileriyle de irtibat kurmuş; Ermeni Katolik Patriği Azarian’a 
yaptığı 26 Kasım 1898 tarihli ziyaret bu diplomatik dolaşımın bir parçası 
olmuştur139. Osmanlı makamlarının kendisine sağladığı himaye ve kabul 
düzeyi dikkat çekicidir. Konstantinopolis’e göz tedavisi için gelişinde 

 
134 Patrik Thomas’ın Roma ziyareti öncesi Dahiliye Nezareti’nden gönderilen yazıya istinaden, 
Adliye ve Mezahib Nazırı tarafından, Sadrazamlık makamına, Keldani Patriği ile birlikte 
Roma’ya gidecek iki rahibe pasaport verilmesinde bir sakınca bulunmadığını bildirilmiştir. BOA, 
Y.A.HUS. 430/37 (5 Rebiülevvel 1320-12 Haziran 1902) Lef 6, Lef 8.  
135 Annuaire pontifical catholique, 1914, s. 466-468. 
136 Annuaire pontifical catholique, 1914, s. 466-468. 
137 BOA, Y.EE. 131/32 (29 Rebiülevvel 1313-19 Eylül 1895); Ramazan Balcı, Doğu ve 
Güneydoğu Anadolu'da Misyonerlik Faaliyetleri (1876–1908). Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, 2010. s. 133-134. 
138 Stamboul, 23 Eylül 1898, s. 1. 
139 Stamboul, 26 Kasım 1898, s. 1. 



55 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

kendisine güvenliği sağlamak üzere jandarma refakatinin verilmiş olması140 bu 
himaye siyasetinin açık bir göstergesi olarak belirmektedir. 

Siirt’teki başarılı piskoposluk idaresi ve temsil becerisi, Thomas’ın 
selefinin ardından patrik adayı olarak öne çıkmasına yol açmıştır. Ancak 14 
Eylül 1898 tarihli belgeler, Keldani Matranlarının Papa temsilcisinin 
huzurunda Siirt Serpiskoposu Emmanuel Efendi’yi ittifakla patrik seçmelerinin 
Osmanlı makamlarınca cemaat içişlerine “müdahale” olarak yorumlandığını 
göstermektedir. Bu yorum, bir süreliğine Thomas’ın devlet tarafından resmen 
tanınmasını geciktirmiş ve Vatikan–Keldani kanonik meşveret siyasetinin 
Osmanlı cemaat rejimiyle çatıştığı bir gerilimi görünür kılmıştır141. Süreç, 9 
Temmuz 1900’de Musul’da Mezopotamya Apostolik Delegesi Mons. 
Altmayer başkanlığında toplanan sinodda Emmanuel II adıyla patrik seçilmesi 
ve 17 Aralık 1900’de Papa XIII. Leo tarafından tasdik edilmesiyle 
sonuçlanmıştır. 23 Temmuz 1900’da Siirt Metropolidi Emanuel Efendi’nin 
seçiminin Osmanlı Devleti’ne bildirilmesi ve Papa vekilinin oradaki varlığının 
“dua ve cemaat dayanışması” çerçevesinde tanımlanması ise, merkezî 
bürokrasinin sınır çizme iradesine karşı piskoposluğun biçimsel uyum 
stratejisini ortaya koymuştur142. 

Bu dönemde piskoposluk çevresinde himaye sermayesinin biriktiğini 
gösteren bir diğer unsur, 9 Haziran 1902 tarihli nişan tevcihleridir. Mecidî 
Nişanı (III)’nın Musul, Beyrut, Basra, Bağdat, Roma ve Siirt’teki patrik 
vekilleri ile Peder Yakup ve Davud’a; Osmanî Nişanı (III)’nın ise Zebunizâde 
Safa Bey’e verilmiş olması, piskoposluğun meşruiyetini ve gündelik hareket 
serbestisini pekiştiren geniş bir koruma ağının inşa edildiğine işaret 
etmektedir143. 

Sahadaki idarî ve sosyolojik arka plan ise Siirt Naibi Ahmed Fazıl’ın 
1898 tarihli raporunda çarpıcı biçimde aktarılır. Raporda, Şafiî fıkhı ile yerel 
feodal pratiklerin birleşimi altında gayrimüslimlerin can ve mal güvenliğinin 
“zimmet” güvencesiyle dahi korunamadığı; kişilerin bir Kürt beyi veya 
ağasının himayesine ve kimi zaman alım-satım ilişkilerine bağlandığı; 
ayinlerde hakaretlerin yaşandığı ve Keldanilerin yirmi yıldır küçük bir kilise 
dahi inşa edemedikleri belirtilir144. Aynı bağlamda Cizvit papazlarının “yabancı 
konsolosların ve hediyelerle gönlünü kazandıkları Osmanlı memurlarının 

 
140 Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2. 
141 BOA, DH.ŞFR. 248/82, (27 Rebiülahir 1316-14 Eylül 1898). 
142 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 494–496; Ark: A Catholic Monthly Concerning the Eastern 
Rites. [Yayın Yeri Eksik], 1946, s. 175; BOA, Y.MTV. 108/36 (4 Cemazeyilevvel 1312-3 Kasım 
1894). 
143 Stamboul, 9 Haziran 1902, s. 1. 
144 Hristiyanlar Kürdistan gâvurları bedbaht adamlardır… Şafiler nazarında Hristiyanlara zimmet 
verilmez… bir Hıristiyan ailesinin satıldığı görülür… ayin sırasında hakaret… Keldaniler yirmi 
senedir küçük bir kilise inşa edememiştir. Bk. BOA, Y.EE. 131/32 (29 Rebiülevvel 1313-19 Eylül 
1895); Balcı, a.g.e., s. 133–134. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 56 

himayesinde” faaliyet gösterdikleri; Düyûn-ı Umûmiye memurları ile Cizvit ve 
Dominiken şirketlerinin himayesinde Katolik papazların “maddî-manevî 
hürriyet” vadini yaydıkları tespiti, okul-matbaa-yetimhane gibi kurumsal ağlar 
üzerinden meşruiyet devşirildiğini göstermekteydi145.  

Bütün bu unsurlar birleştiğinde, Thomas döneminde piskoposluğun çok 
katmanlı bir dönüşüm geçirdiği görülür. 1895’te katedralin tamamlanmasıyla 
kamusal-dinî bir çekirdek mekân oluşturulmuş; 1898 protokol kayıtları ve 1902 
nişan tevcihleriyle piskoposluk Osmanlı idarî semantiğine yerleşmiş; 1900 
Musul sinodu ve Papa tasdikiyle kanonik akış üst ölçeğe taşınmıştır146.  

 
Resim 4. Birleşik Keldaniler Konsili147 

1.2.2.3. Siirt Piskoposu Addai Scher/Addy Şir 
1902-1915 döneminde Addai Scher ile Siirt piskoposluğu entelektüel 

sermaye, çok dilli üretim ve kurumsal ağ mantığını birleştiren yeni bir safhaya 
girer. 10 Ağustos 1902’de Siirt tahtına seçilmesi ve 30 Kasım 1902’de 
Musul’da patrik tarafından takdis edilerek göreve başlaması, Emmanuel 
Thomas devrinde oluşan ivmenin bilgi-üretim ekseniyle tamamlanacağını 
göstergesidir. Scher, ana dili Keldanice olmakla birlikte Fransızca, İngilizce, 
Almanca, Arapça, Türkçe, Kürtçe, Farsça, Ermenice, Aramice ve ayrıca 

 
145 Balcı, a.g.e., s. 142. 
146 Joseph Tfinkdji, 1914, s. 494–496; Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2; Stamboul, 23 Eylül 1898, 
s. 1; Stamboul,  26 Kasım 1898, s. 1; Stamboul, 9 Haziran 1902, s. 1; BOA, DH.ŞFR. 248/82, 27 
Rebiülahir 1316 (14 Eylül 1898); Ark, Catholic Monthly Concerning the Eastern Rites, s. 175; 
Y.MTV. 108/36 (4 Cemazeyilevvel 1312-3 Kasım 1894); Balcı, a.g.e., s. 133-134, 142). Bu 
bütünleşik süreç, Siirt piskoposluğunu Roma–patrikhane–Osmanlı üçgeninde istikrar, temsil ve 
yönetişim üreten bir yükseliş platformuna dönüştürmüştür. 
147 “Le synode des Chaldéens-Unis présidé par Mgr Altmayer, s. 308. 



57 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Yunanca ile Latince bilmesi, Siirt’te bilgi-üretim merkezli bir episkopal 
kimliğin altyapısını sağlamıştır. Eylül 1903’te Beyrut-İstanbul-Roma-Paris 
hattındaki seyahati ve Papa X. Pius tarafından kabulü, bu birikimin Roma ve 
Avrupa bilim çevrelerine doğrudan eklemlenmesidir148.  

 
Resim 5. Mgr Addai Scher149 

Addai Scher, Siirt Piskoposu olmasına rağmen sadece kendi bölgesine 
değil, Adana’daki Keldanilere de sahip çıkmıştır. Bu durum onun Keldani 
kimliğini Osmanlı coğrafyasındaki farklı bölgelerde birleştirme ve bu 
topluluğun varlığını görünür kılma niyetini göstermektedir. Bu dönemde, 
özellikle 1909 Adana Olayları sonrasında kamuoyunun ilgisi büyük ölçüde 
Ermeni trajedisine yönelmişti. Scher’in, “Ermeniler için kampanyalar 
düzenleniyor, ama kimse zavallı Keldani Hristiyanları düşünmedi” demesi hem 
bir sitem hem de Keldanilerin fark edilme talebidir. Keldanilerin, Ermeniler 
kadar “kurban” olduklarını vurgulayarak onların da bu insani yardım ağının 
parçası hâline gelmesini istemektedir. Addai Scher, Fransa’da bulunduğu sırada 
bu konuda dönemin etkili Fransız gazeteleri olan La Libre Parole ve Le Gaulois 
üzerinden Adana piskoposunun mektubunu kullanarak Batı kamuoyuna 

 
148 Said Olgun, Osmanlı Devleti'nin Son Döneminde Siirt Sancağında Gayrimüslimler, Libra 
Yayınları, İstanbul 2020, s. 88-89. 
149 Annuaire pontifical catholique, 1914, s. 496. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 58 

seslenmiştir. Bu, yalnızca bir yardım çağrısı değil, aynı zamanda Keldanilerin 
sesini Avrupa basınında duyurma stratejisidir. Paris’teki hayır kurumlarının ve 
Katolik ağlarının adreslerini açıkça vermiştir. Keldani meselesini Batı’nın 
Katolik çevrelerinin gündemine taşımayı hedeflediğini göstermektedir. Bu da 
Scher’in diplomatik bir farkındalıkla hareket ettiğini, dinî konumunu 
uluslararası destek sağlamak için kullandığını ortaya koymaktadır. Scher’in 
ifadelerinde dikkat çekici bir karşılaştırma yer almaktadır: “Ermeniler yararına 
İstanbul’da ve Avrupa’da zaten yardım kampanyaları düzenlendi. Ama kimse 
zavallı Keldani Hristiyanları düşünmedi.” Bu cümle, Keldanilerin maruz 
kaldığı acıların “görmezden gelindiği” algısını pekiştirir. Böylece Scher, 
Keldanileri “unutulmuş bir Hristiyan cemaat” olarak tanımlayıp, Batı’daki 
yardımsever çevrelerin vicdanına seslenmektedir. Bu yaklaşım, onları hem 
mağduriyet hem de dinî kardeşlik üzerinden gündemde tutma girişimi olarak 
değerlendirilebilir. Scher’in ifadesinde “unutulmuşluk” ve “ihmal edilmişlik” 
duygusu belirgindir. Bu da Ermenilere yönelik yoğun ilginin gölgesinde kalan 
küçük Hristiyan toplulukların (Keldani, Nasturi, Süryani) ortak psikolojik 
tepkisidir. Addai Scher, 12 Haziran 1909 tarihinde yayımlanan makalesinin 
sonunda, Avrupa’daki dindaşlarına ve misyoner kuruluşlarına hitaben yaptığı 
çağrıyı somut bir yardım organizasyonuna dönüştürmüştür. Scher, birkaç gün 
içinde Paris’ten ayrılacağını, yaklaşık on beş gün içerisinde İstanbul’a ulaşarak 
bir süre orada kalmayı planladığını belirtmiştir. Ayrıca, Adana’daki mağdur 
Keldaniler için yapılacak her türlü yardımın İstanbul-Pera’da bulunan Le 
Stamboul gazetesinin yazı işleri aracılığıyla, Derviş Sokağı 7 numaralı adrese 
gönderilmesini rica etmiştir. Bu ifadeler, Scher’in yalnızca kamuoyu 
oluşturmakla kalmayıp, aynı zamanda yardımın toplanması ve dağıtılması 
sürecini organize eden aktif bir dinî lider rolü üstlendiğini göstermektedir. 

Addai Scher’in bu girişimi, kendisini yalnızca bir piskopos olmanın 
ötesinde, Keldani milletinin sesi hâline getirmektedir. O, Keldanileri Osmanlı 
topraklarındaki karmaşık etnik ve dinî tablo içinde unutturmak istememiş; 
Ermeniler, Süryaniler ve Maronitler gibi diğer Hristiyan toplulukların yanında 
Keldanilerin de bir “ulusal-dinî kimlik” olarak tanınmasını sağlamaya 
çalışmıştır. Bu çabasıyla Scher, hem dinî hem de entelektüel bir temsilci olarak 
Keldani cemaatinin uluslararası alanda görünürlüğünü artırmayı 
hedeflemiştir150. 

Addai Scher’in kurduğu Siirt Piskoposluk Kütüphanesi, çok dilli 
koleksiyonu ve patriklik merkezli elyazmalar ile Şark dilleri külliyatını bir 
araya getiren yerel ve bölgesel bir arşiv işlevi görmüştür. Bu kütüphane, 
Süryanice yazmaların korunması ve araştırmalara kazandırılması açısından 

 
150 La Réplique, 14 Mayıs 1909, 6e année, no. 300, éd. Henri Rochelle, s.2; The New York Herald 
(New York), 12 June 1909, s. 10. 



59 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

merkezi bir rol üstlenmiş olup, koleksiyonunda yer alan önemli elyazmaları 
aşağıdaki gibidir: 

Kitâb al-ʿIffah (Liber Castitatis / Kitap-ı İffet), VIII. yüzyılın ikinci 
yarısında Basra piskoposu İsa-denah tarafından kaleme alınmış ve manastır 
kurucularının tarihini konu almıştır. Eserin ilk bölümü (folio 1v–44r), manastır 
yaşamı, kurucuların faaliyetleri ve manastır disiplinine ilişkin ayrıntıları 
belgeleyerek Süryani dinî ve kültürel tarihine önemli katkılar sunmaktadır. J. 
B. Chabot’un 1896 tarihli neşri (Le Livre de la Chasteté composé par 
Jésusdenah, évêque de Bacrah, publié et traduit par J. B. Chabot) metni 
akademik dünyaya kazandırmış ve Siirt’teki manastır kütüphanelerinin 
önemini ortaya koymuştur151. 

Codex XXII: 39 × 28 cm boyutlarında, 11 mecmuadan oluşur; sayfa 
başına iki sütun ve 20 satır içerir. Estrangelo (Süryanice büyük harf) ile 
yazılmıştır. 1910 yılına (miladî 1599) tarihlenir ve Cezîre’de (Gazarta/Cizre) 
rahip ʿAbdallāhād tarafından tamamlanmıştır. İncil kitabı, Diok köyü sakinleri 
tarafından Aziz Georgios Kilisesi’ne bağışlanmıştır. 

Codex XXXIV: “Tevrat’ta geçen anlaşılması güç kelimeler üzerine 
açıklamalar” başlığını taşır. 23 × 17 cm boyutlarında, 14 mecmuadan ve sayfa 
başına 26 satır içerir. Mar Aprem, Yuhannan, Beit Rabbanlı Abraham ve Mar 
Michael gibi Süryani âlimlerinin yorumlarını içerir. 10 Mayıs 1587’de Rabban 
Hormizd Manastırı’nda rahip İshak tarafından istinsah edilmiştir; 21 numaralı 
kodeksten kopyalanmıştır. 

Codex XXXV: “Mutlu Davud’un Mezmurlarının Sebepleri Kitabı” 
başlığını taşır. Yakın zamanda onarılmış ve genişletilmiştir. Eski nüsha 28 
numaralı kodeksten gelir ve 20 mecmuadan oluşmaktaydı; ilk mecmuadan 
sadece yedi yaprak kalmıştır. Başına dört yeni mecmua eklenmiştir (a, b, c, d). 
Vatikan Kütüphanesi’nde bir nüshası bulunmaktadır. 

Codex XLIX: “Jardin des Délices” başlığını taşır. 35,5 × 25 cm 
boyutlarında, 27 mecmuadan ve sayfa başına 38 satır içerir. 19 Mayıs 1587’de 
Siirt’te, Rabban Hormizd Manastırı’nda rahip Benjamin tarafından istinsah 
edilmiştir. XIV. yüzyıla ait 28 numaralı yazmadan kopyalanmıştır; kolofondan 
sonra eklenmiş Doctores listesi bulunmaktadır. 

Codex L: “Scolies Kitabı” başlığını taşır. 34 × 24 cm boyutlarında, 36 
mecmuadan ve sayfa başına 24 satır içerir. Kaskar bölgesinden Doktor 
Théodore (Bar Koni) tarafından kaleme alınmıştır. Mayıs 1584’te Adamo 
ailesinden Hanna oğlu Salomon tarafından tamamlanmıştır ve 23 numaralı 
kodeksten kopyalanmıştır (1539). 

 
151 Arthur Adolphe Vaschalde, “The Monks of Rabban Hormizd,” The Catholic University 
Bulletin 8, no. 4 (October 1902), s. 473. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 60 

Codex LXXXI: “Kilise’nin Sakramentlerinin Sebepleri Kitabı” 
başlığını taşır. 1353’te vefat eden Timotheos II tarafından kaleme alınmıştır. 
Yazma 84 numaralı kodeksten kopyalanmıştır (1565). İkinci bir metin olarak 
Narsay’a atfedilen “Sırların yüceliği üzerine bir söylev” içerir. 23,5 × 17 cm 
boyutlarında, 14 mecmuadan ve sayfa başına 21 satır içerir. 20 Ekim 1585’te 
Alqoslu diakon İsa tarafından istinsah edilmiştir. 

Codex CLV: “Bayramlar Üzerine” başlığını taşır; 13 risale içerir (Noel, 
Kutsal Meryem, Epifani, Büyük Oruç, Tutku, Diriliş, Şehitler Bayramı, Göğe 
Yükseliş, Pentekost sonrası ilk pazar, Altın Cuma, Rogations vb.). 25 × 17,5 
cm boyutlarında, 19 mecmuadan ve sayfa başına 25 satır içerir. Siirt’teki 82 
numaralı kodeksten kopyalanmıştır; 6 Şubat 1886’da diakon Seleimon 
tarafından istinsah edilmiştir. 

Codex CLXIX: “Sinodlar Derlemesi” başlığını taşır. Kilisenin inanç ve 
disiplinine dair konuları kapsar. 35 × 26 cm boyutlarında, 42 mecmuadan ve 
sayfa başına iki sütuna bölünmüş 41 satır içerir. Tarih düşülmemiştir; XIV. 
yüzyıldan daha eski olduğu değerlendirilmiştir. Eksik mecmualar N.-D. des 
Semences Manastırı’ndan Rahip Elias tarafından tamamlanmıştır (28 Aralık 
1903). 

Codex CXCIII: “Sinodlar Derlemesi” başlığını taşır. Çok kötü 
durumdadır; 2054 yılına (miladî 1743) ait bir nüshadan kopyalanmış ve 1884’te 
keşişler Lazar ve Etienne tarafından istinsah edilmiştir. 

Codex CCXXXIX: “Abba İşaʿya’nın Kitabı Üzerine Söylevlerin 
Açıklaması” başlığını taşır. Rabkennare Manastırı’ndan Dadishoʿ ʿOatraya 
tarafından kaleme alınmış ve Siirt’teki 74 numaralı kodeksten kopyalanmıştır. 
Kopyalama Notre-Dame des Semences Manastırı’ndan rahip Benjamin 
tarafından yapılmıştır. 23 × 16 cm boyutlarında, 135 çift sayfa ve sayfa başına 
24-30 satır içerir. Kolofon bulunmamaktadır; yaklaşık 1885 yılına 
tarihlendirilir. 

Bu koleksiyon, Siirt Piskoposluk Kütüphanesi’nin hem Süryanice kültür 
ve edebiyatın korunmasında hem de akademik araştırmalara kaynak sağlamada 
merkezi bir konumda olduğunu göstermektedir152. 

Addai Scher’in çalışmaları ve Fransa’yla olan bağlantıları sayesinde 16 
Nisan 1914’te Paris’te “Yawsef Hazzaya” üzerine Kütüphaneler ve Edebiyat 
Akademisi’ndeki sunumu, Siirt’te toplanan metin-bilgi sermayesinin Avrupa 
ilim dünyasına açılmıştır. Fransız ilim ve misyoner kurumlarıyla yakın ilişkiler 
kurmuş, 1909 yılında Fransa’yı ziyaret etmiştir.  Bu bağlantıları, misyon 
çalışmaları ve Fransa’ya olan bağlılığı sayesinde 18 Mart 1914’te Fransa nişanı 

 
152 Jacques Vosté, O.P. Catalogue de la Bibliothèque syro-chaldéenne du couvent de Notre-Dame 
des Semences près d’Alqos (Iraq). Rome: Bureaux de l’« Angelicum »; Paris: Librairie 
Orientaliste P. Geuthner, 1929, s. 12, 15, 21, 34,57-58, 66,73,92.  



61 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

ile taltif edilmiştir. Onun bu çabaları Siirt kaynaklı üretimin sembolik prestijini 
pekiştirerek yaklaşık otuz eserlik üretimi (edebiyat-tarih-dil-din), 
piskoposluğun kültürel arkeolojisini görünür kılmıştır. Savaş öncesinde onun 
Siirt’teki kütüphanesinde üç yüz civarında Arapça ve Süryanice bir 
koleksiyonu olduğu ifade edilmektedir. Savaş sırasında Eruh’a bağlı Kavaközü 
civarında acımasız savaşın kurbanlarından birisi olmuştur. Ancak ölümüyle 
ilgili birkaç farklı anlatım bulunmaktadır153. 

Annuaire pontifical catholique 1905’e göre Siirt piskoposluğu 23 ana 
istasyon, 23 kilise/şapel, 7 erkek okulu, 1 kız okulu ve 20 seküler rahip ile 
tanımlanır; Cuératel’de Nasturilikten yeni dönmüş bir piskoposun ikamet ettiği 
belirtilmiştir154. Böylece ibadet, eğitim ve ruhban dağılımının çok-merkezli 
topografya üzerinden örgütlendiği; cinsiyetlendirilmiş öğretim şemasının 
sürdüğü mezhepler-arası geçişlerin kadrosal birikime dönüştürüldüğü anlaşılır. 
1907-1914 arasında Œuvre des écoles d’Orient kayıtlarında görülen tahsisatlar 
(1907’de Başpiskopos Addaï Scher dönemindeki mali akış incelendiğinde; 
kendisine ayin niyetleri adına 112 frank, 1908 yılında şahsına 200 frank ve 
ayinler için ayrıca 100 frank aktarıldığı görülmektedir. Benzer şekilde, 1912’de 
yerel aşiretlerce yağmalanan Hamoran ve Deh Mazn köyleri halkı için 663 
frank, 1914’te ise piskoposluk okulları için 300 frank (şahsına 10 frank) tahsis 
edilmiştir. Bu kalemler bir bütün olarak değerlendirildiğinde; sacramentum 
(ayin/ibadet), paideia (eğitim) ve sosyal yardım üçgeninde kurulan mikro-mali 
sürdürülebilirlik mekanizmasının etkin bir şekilde işlediği anlaşılmaktadır155. 
Böylece 1890’ların sonunda kayda geçen yüksek kabul, jandarma refakati ve 
nişan tevcihleri156 Scher döneminde ayin niyetleri, okul ödenekleri ve kriz 
yardımları gibi mali–tinsel akışlarla eklemlenmiş; piskoposluk dört sütun 
üzerinde “aracı kurum” işlevini sürdürmüştür: sembolik meşruiyet (protokol ve 
nişan), güvenlik ve hareket serbestisi (jandarma refakati), sakramental 
süreklilik (ayin niyetleri), eğitim-insan gücü yatırımı (okul tahsisleri). Bu 
sütunlar, Roma dizgelerinde görünürlüğü belgeleyen uzun erimli kayıtlarla 
birlikte okunduğunda, piskoposluğun devlet-kilise-cemaat pazarlık alanını 
kurumsal meşruiyet ve hizmet ekonomisine çevirdiği netlik kazanmıştır157. 

1902-1915 arasında Addai Scher, Siirt’i çok dilli bir kütüphane ve 23 
istasyon (23 kilise/şapel), 8 okul (7 erkek, 1 kız), 20 seküler rahipten oluşan ağ 

 
153 Said Olgun, a.g.e., s. 88–89; The New York Herald (New York), 12 June 1909, s. 10; L’Avenir 
républicain: journal de Granville, 5 février 1916, 84e année, no. 6, p.2; La Croix de Tarn-et-
Garonne (Montauban), 2 Mart 1924, s. 2. 
154 A. Battandier, P. E. Chardavoine, s. 290. 
155 (Œuvre d’Orient. 1907 06, s. 429–430; 1909 07, s. 106; 1913 07, s. 108; 1915 01, s. 339, 341) 
156 Vezir-i azamla kabul: 23 Eylül 1898, s. 1; Azarian ziyareti: 26 Kasım 1898, s. 1; refakat: 16 
Eylül 1898, s. 2; Mecidî/Osmanî nişanları: 9 Haziran 1902, s. 1. 
157 Ainsworth, a.g.e., s. 129; Ordo Recitandi, s. 79; Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2; 23 Eylül 1898, 
s. 1; 26 Kasım 1898, s. 1; 9 Haziran 1902, s. 1; Œuvre d’Orient, 1907 06; 1909 07; 1913 07; 1915 
01).   



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 62 

ile mekânsal/kurumsal bir ağ haline getirmiştir. Yıllık bazda kalem kalem (112 
+ 200 + 100 + 663 + 300 + 10 frank gibi) izlenebilir ödeneklerle bu sistemi 
mikro-finansman üzerinden işletmiş; aynı anda Avrupa ilmî çevrelerine 
“Yawsef Hazzaya” sunumu ve Fransa nişanıyla sembolik bir vitrin açmıştır. 
1915’te Kavaközü’nde katledilişi, bu bilgi-ağ-mali eşzamanlılığı şiddetle 
kesintiye uğratmış; ancak kütüphane ve yazı mirası, Siirt piskoposluğunun 
XIX. yüzyıl sonu/XX. yüzyıl başında Roma’ya eklemlenmiş, uluslararası 
temsil kapasitesi yüksek, bölgesel ölçekte ağ-kurucu bir merkez olarak 
işleyişini somut veriler ve rakamlarla görünür kılmaya devam etmiştir158. 

1.3. Siirt Keldani Katolik Kilisesi’nin İnşa ve Ruhsat Süreci 
Siirt ve çevresindeki Keldani Katolik cemaati, Osmanlı 

İmparatorluğu'nun XIX. yüzyıl taşra coğrafyasında, Musul Patrikhanesi'ne 
bağlı özerk bir piskoposluk merkezi olarak derin köklere sahip güçlü bir 
kurumsal varlık sergilemiştir. Sunduğunuz arşiv belgeleri, salnameler ve 
akademik çalışmalar, cemaatin eğitim ve din alanındaki örgütlenmesini, 
Osmanlı idaresinin keskin denetimi altında nasıl tesis ettiğini ayrıntılarıyla 
ortaya koymaktadır. 

Osmanlı Devleti’nde gayrimüslim cemaatlere ait ibadethanelerin inşası, 
tamiri ve genişletilmesi, klasik dönemden Tanzimat ve Islahat sürecine kadar 
uzanan uzun bir zaman diliminde, hem şer‘î hukuk hem de örfî-idari 
düzenlemelerle şekillenmiş çok katmanlı bir ruhsat rejimine tâbi olmuştur. Bu 
rejim, gayrimüslim cemaatlerin dinî ihtiyaçlarını tanıyan bir hukuki zemine 
dayanmakla birlikte, ibadethaneleri salt dinî mekânlar olarak değil; aynı 
zamanda kamusal alan, mahalle düzeni ve sosyal hiyerarşiyle doğrudan ilişkili 
unsurlar olarak ele almıştır. Dolayısıyla kilise ve havra gibi yapılar, Osmanlı 
taşrasında yalnızca ibadet işleviyle değil, mekânsal görünürlükleri ve temsil 
güçleri üzerinden de idari denetime konu edilmiştir. Klasik dönemde 
“kadimden mevcut olma” ilkesi, gayrimüslim ibadethanelerinin hukuki 
meşruiyetinin temel dayanağını oluşturmuştur. Mevcut kilise ve havraların 
tamiri genellikle mümkün görülmüş; ancak yeni bir ibadethanenin inşası, 
özellikle Müslüman mahalle dokusu içinde yer alması hâlinde, istisnai ve sıkı 
denetim altında yürütülen bir süreç olmuştur. Bu çerçevede devlet, 
ibadethanelerin konumu, ölçüleri, çevreyle ilişkisi ve mülkiyet durumu gibi 
unsurları titizlikle incelemiş; Müslüman mahallelerin “dini ve mekânsal 
üstünlüğünü” zedeleyebilecek girişimleri sınırlamaya çalışmıştır. 

 
158 Said Olgun, a.g.e., s. 88–89; Annuaire pontifical catholique, VIIIe année - Année 1905, kurucu 
Mgr A. Battandier; devam ettiren P. Eutrope Chardavoine (Paris: Maison de la Bonne Presse, 3 
et 5, rue Bayard, 1905), s. 290; Œuvre d’Orient, 1907 06, s. 429–430; 1909 07, s. 106; 1913 07, 
s. 108; 1915 01, s. 339, 341; Ainsworth, Travels and Researches, s. 129; Ordo Recitandi, s. 79; 
Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2; 23 Eylül 1898, s. 1; 26 Kasım 1898, s. 1; 9 Haziran 1902, s. 1. 



63 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Tanzimat (1839) ve Islahat Fermanı (1856) ile birlikte gayrimüslim 
cemaatlerin hukuki statüsünde önemli genişlemeler yaşanmış; ibadethane ve 
mektep inşasına ilişkin talepler daha açık ve yazılı bir hukuki zemine 
kavuşmuştur. Bununla birlikte, bu düzenlemeler Osmanlı taşrasında mutlak bir 
serbestlik doğurmamış; aksine, ruhsat süreçlerini daha ayrıntılı, daha bürokratik 
ve daha denetimli bir hâle getirmiştir. Yerel meclis incelemeleri, vilayet 
raporları, Dahiliye Nezareti değerlendirmeleri ve nihayet padişah iradesiyle 
tamamlanan üç aşamalı onay mekanizması, gayrimüslim ibadethanelerinin 
inşasını merkez-taşra ilişkilerinin en görünür müzakere alanlarından biri hâline 
getirmiştir. Bu bağlamda Osmanlı kilise ruhsat rejimi, yalnızca hukuki bir 
prosedürler bütünü olarak değil; nüfus artışı, kırsaldan kente göç, cemaatlerin 
kurumsal genişleme talepleri ve yerel toplumsal hassasiyetlerin kesiştiği 
dinamik bir idari alan olarak değerlendirilmelidir. Özellikle XIX. yüzyılda, 
taşrada kilise inşası talepleri çoğu zaman mahalle ölçeğinde tartışmalara, yerel 
muhalefete ve uzun süreli yazışmalara yol açmış; bu durum, merkezî otoritenin 
hem reformcu söylemini hem de düzen koruyucu reflekslerini aynı anda 
devreye sokmasını gerektirmiştir. 

Siirt Keldani Katolik Kilisesi’nin inşa ve ruhsat süreci, işte bu tarihsel ve 
idari çerçeve içerisinde, Osmanlı taşrasında gayrimüslim bir cemaatin 
ibadethane etrafında yürüttüğü kurumsal müzakerenin somut ve izlenebilir bir 
örneğini sunmaktadır. Aşağıda ele alınacak belgeler, kilise inşasının yalnızca 
mimari bir faaliyet olmadığını; mülkiyet, mahalle hassasiyetleri, mali imkânlar 
ve merkezî idarenin denetim stratejileriyle şekillenen çok katmanlı bir süreç 
olduğunu açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Osmanlı arşiv belgeleri, XIX. yüzyılda Siirt’te Keldani Katolik 
cemaatinin ibadethane etrafında gelişen kurumsal ihtiyaçlarını ve bu ihtiyacın 
idari denetim mekanizmalarıyla nasıl müzakere edildiğini doğrudan 
yansıtmaktadır. Bu sürecin arka planı, Tanzimat öncesinden itibaren cemaatin 
kilise-merkezli örgütlenme iradesi ve devletin gayrimüslim yapılara ilişkin 
“mekânsal rejimi” üzerinden okunabilir. Nitekim Siirt-Cizre havzasında erken 
tarihlerde görülen sıbyan mektebi talebi, cemaatin eğitim ve ibadet kurumlarını 
aynı mekânsal çekirdek içinde kurumsallaştırma yönelimini açık biçimde 
göstermektedir. Hicrî 29 Zilhicce 1255 (13 Mart 1840) tarihli bir mazbata, 
Cizre’de yaşayan Keldani Katolik cemaatinin kiliseye ait vakıf konağı 
avlusunda bir sıbyan mektebi inşası için Babıali’ye başvurduğunu; mektebin 
kiliseye ait taşınmaz üzerinde ve kilise mahallesi sınırları içinde yer aldığını 
vurgulayarak kaydetmiştir. Belgede cemaatin demografik büyüklüğü de 64 
hane ve 106 nüfus olarak belirtilmiştir159. Bu kayıt, nüfus bakımından sınırlı bir 
cemaatin dahi, kurumlarını vakıf hukuku ve kilise merkezli mekânsal süreklilik 
zemininde tahkim etmeye çalıştığını göstermesi bakımından önemlidir. 

 
159 BOA, C.MF. 90/4455, 13 Mart 1840. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 64 

Tanzimat öncesi dönemde gayrimüslim cemaatlere ait ibadethanelerin 
tamiri veya yeniden inşası, Osmanlı idaresince sıkı bir denetime tabi tutulmuş; 
başvurular çoğu kez “kadim şekil üzere” kalma ilkesi ve Müslüman mahalle 
dokusuyla ihtilaf doğurmama şartları çerçevesinde değerlendirilmiştir. 1841 
tarihli HAT 1635/9, 1847 tarihli HAT 1655/26 ve 1853 tarihli A.}MKT.UM. 
130/41 numaralı belgeler, Keldani cemaatin kilise ve mekteplerine ilişkin 
yenileme taleplerinin Babıali tarafından dikkatle ele alındığını ve yeni inşa 
girişimlerinin meşruiyetinin çoğu zaman mevcut mekânsal hakkın devamı 
üzerinden kurulduğunu göstermektedir160. Bu idari çizgi, cemaatleri inşa 
faaliyetlerini ağırlıklı olarak kendi mülkiyet sınırları ve kendi mahalle dokusu 
içinde tutmaya sevk etmiş; mülkiyet kesinliği, toplumsal hassasiyetleri 
azaltmanın ve izin sürecini kolaylaştırmanın başat koşulu hâline gelmiştir. 

Bu çerçevede Siirt’te yeni kilise ihtiyacının somutlaştığı dönüm noktası, 
Hicrî 15 Safer 1276 (11 Eylül 1859) tarihli irade-i seniyye talebidir. Bu tarihte, 
Aynsalib Mahallesi’nde cemaatin mülkü üzerinde yeni bir kilise inşası için 
başvurulmuş; mevcut kilisenin artan nüfus karşısında yetersiz kaldığı ve 
cemaatin “ziyadeleşmesi” sebebiyle yeni bir kiliseye ihtiyaç duyulduğu 
belirtilmiştir161. Bu talebin hukuki omurgasını, arsanın cemaat mülkiyetinde 
olması ve Müslüman mahallelerine müdahale teşkil etmemesi oluşturmuştur. 
Dolayısıyla ruhsat arayışı, yalnızca ibadet ihtiyacının değil; mekânsal 
uygunluk, mülkiyet ispatı ve mahalle dengesi gibi değişkenlerin kesiştiği bir 
idari müzakere alanına dönüşmüştür. 

Siirt’te kilise inşasının ölçeği ve görünürlüğü, Osmanlı idaresinin mimari 
denetim pratiklerini de görünür kılar. 29 Temmuz 1867 tarihli belge, kilisenin 
uzunluğunun 46, genişliğinin 32, yüksekliğinin 24 zira olarak belirlendiğini ve 
çan kulesinin “minarelerle rekabet etmeyecek surette” sınırlandırıldığını açık 
biçimde kaydeder162. Bu kayıt, gayrimüslim ibadethanelerinin taşra şehir 
siluetinde görünürlük kazandığı ölçüde, merkezin “siluet üstünlüğü” ve 
kamusal hiyerarşi hassasiyetini devreye soktuğunu göstermektedir. Aynı 
denetim mantığı, daha erken bir tarihte “kadim şekil üzere” ilkesiyle de 
desteklenmiştir. 28 Mart 1853 tarihli belge kilisenin mevcut meşru mekânın 
devamı olarak ve “kadim şekil üzere” inşa edilmesi gerektiğini vurgulayarak, 
yeni mahallelerde “başka suretle” bina edilmesini caiz görmemektedir163. 
Böylece izin mekanizması, hem hukuki süreklilik (mevcut hakların devamı) 
hem de mekânsal sınırlandırma (yükseklik ve görünürlük kontrolü) üzerinden 
işletilmiştir. Ancak Tanzimat ve Islahat düzenlemeleriyle tanınan haklar, 
taşrada her zaman sorunsuz biçimde uygulanmamış; yerel muhalefet ve 

 
160 BOA, HAT 1635/9, 23 Rebiülevvel 1257-15 Mayıs 1841; BOA, HAT 1655/26, 29 Receb 
1263-13 Temmuz 1847; BOA, A.}MKT.UM. 130/41, 22 Cemazeyilahir 1269-2 Nisan 1853. 
161 BOA, İ.HR. 171/9247, 11 Eylül 1859 
162 BOA, İ.HR. 223/12996, 29 Temmuz 1867 
163 BOA, A.}MKT.UM. 130/41, 28 Mart 1853. 



65 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

mahalle hassasiyetleri, kilise inşaatını süreklilik gösteren bir ihtilaf alanına 
çevirebilmiştir. 17 Haziran 1895 tarihinde, kilisenin Fahriye ve Mahmudiye 
medreseleriyle Şeyhü’l-Horani Türbesi’ne yakınlığı nedeniyle “ahalinin 
huzurunu ihlal edebileceği” gerekçesiyle inşaatın geçici olarak durdurulması 
uygun görülmüştür164 . Bu kayıt, mahalle dokusunun yalnızca fiziki bir çevre 
değil; dini-sosyal bir hiyerarşi ve kamusal üstünlük alanı olarak algılandığını, 
dolayısıyla gayrimüslim bir mabedin yakınlık ilişkileri üzerinden tartışmaya 
açılabildiğini ortaya koyar. Yerel itirazların yoğunlaştığı bu gibi aşamalarda, 
inşaatın devamı çoğu kez padişah iradesiyle mümkün olabilmiştir. 31 Temmuz 
1895 tarihli belgede, Müslüman ahalinin şikâyeti üzerine geçici olarak tevkif 
olunan kilise inşaatına padişah iradesi mucibince yeniden müsaade edildiğini 
ve itirazların bertarafının vilayete tebliğ edildiğini belirtmektedir165. Bu kayıtta 
ima edilen merkezî müdahale, taşrada reformların “yukarıdan aşağıya” 
işlediğini ve yerel direncin, hukuki meşruiyet kadar siyasi destekle de 
aşılabildiğini göstermektedir. Nitekim padişah iradesine rağmen yerel direncin 
sürdüğü, anlaşılmaktadır. Bu belgede, Siirt Keldani Katolik Başpiskoposu 
Emanuel’in irade-i seniyye mucibince inşasına başlanan kiliseye engel olmak 
isteyenlerin engellenmesi için mahalli hükümete emir verilmesini talep ettiği 
kaydedilmiştir166. Böylece piskopos, yalnızca ruhani bir lider değil; cemaatin 
idari temsilini üstlenen, merkezle taşra arasındaki bürokratik dolaşımı yöneten 
ve yerel muhalefeti merkeze taşıyarak sürecin devamını mümkün kılan 
kurumsal bir aktör olarak ön plana çıkmıştır.  

Kilise inşa sürecinin uzun yıllara yayılmasında mali kapasitenin 
sınırlılığı da belirleyici olmuştur. 4 Ekim 1896 (Hicrî 22 Mart 1312) tarihli 
belgeden anlaşıldığı üzere, Siirt’te kilise inşası için daha önce iki kez ferman 
çıkarıldığı hâlde, inşaat masraflarının temin edilememesi nedeniyle inşaata 
devam olunamadığını; ancak 1896 itibarıyla masrafın temin edildiğinin, Siirt 
ve havalisinde Keldani murahhası Serpiskopos tarafından arzuhal ile ve Ermeni 
Katolik Patrikliği’nden gelen tahriratla bildirildiği belirtilmektedir167. Bu kayıt, 
inşa sürecinin yalnızca idari prosedürler ve yerel muhalefetle değil; cemaatin 
finansman üretme kapasitesi ve destek ağlarıyla da yakından ilişkili olduğunu 
göstermektedir. Ayrıca Ermeni Katolik Patrikliği’nin yazışmalarla destekleyici 
bir rol oynaması, Katolik cemaatler arası kurumsal ilişkilerin ve dayanışma 
kanallarının, taşradaki inşa süreçlerinde işlevsel olabildiğini işaret etmektedir.  

Sonuç olarak Siirt Keldani Katolik Kilisesi’nin inşa ve ruhsat süreci, 
XIX. yüzyıl Osmanlı taşrasında gayrimüslim ibadethanelerine ilişkin 
bürokratik mekanizmaların nasıl işlediğini, yerel mahalle hassasiyetlerinin 
hangi gerekçelerle devreye sokulduğunu ve merkezî idarenin denetim 

 
164 BOA, A.}MKT.MHM. 702/14, 17 Haziran 1895. 
165 BOA, DH.ŞFR. 180/109, 31 Temmuz 1895 
166 BOA, Y.PRK.AZN. 13/29, H-19-02-1313 / 2 Ağustos 1895.  
167 BOA, ŞD. 2649/41, H-22-03-1312 / 4 Ekim 1896 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 66 

stratejilerini somut biçimde gösteren tipik bir örnektir. Süreç, bir yandan 
cemaatin nüfus artışı ve temsiliyet ihtiyacıyla şekillenmiş; diğer yandan 
mülkiyet kesinliği, “kadim şekil üzere” ilkesi, siluet ve görünürlük denetimi 
gibi ölçütlerle sınırlandırılmıştır. 1895-1896’daki yazışmalar ise yerel direncin 
aşılmasında padişah iradesinin ve cemaat temsilcilerinin (özellikle piskoposun) 
bürokratik takip gücünün kritik rol oynadığını; inşaatın tamamlanmasının ise 
nihai olarak mali kaynakların temini ve kurumsal destek ağlarının işlerliğiyle 
mümkün hâle geldiğini ortaya koymaktadır168. 

1.4. Siirt Keldani Cemaati: Kurumsal Örgütlenme ve Osmanlı 
İdari Sistemiyle Etkileşim 

1.4.1. Erken Kurumsallaşma Teşebbüsleri ve Hukuki Temeller 
(1840-1856) 

XIX. yüzyılın ilk yarısında Siirt Keldani Katolik cemaati, artan nüfus, 
litürjik ihtiyaçlar ve kurumsal güçlenme çabaları nedeniyle yeni bir kiliseye 
ihtiyaç duymuştur. Bu ihtiyaç, yalnızca dini bir gereksinim değil; aynı zamanda 
sosyo-demografik ve mekânsal bir zorunluluk hâline gelmiştir. Nüfus artışı, 
kırsaldan kente göç, şehirleşme eğilimi, litürjik kapasite ihtiyacı ve mekânsal 
temsiliyet arzusu bu talebin temel nedenleri arasında yer almıştır. Bununla 
birlikte Keldani cemaatinin kurumsal kararlılığı, Tanzimat öncesi dönemde 
dahi belirgindir. 13 Mart 1840 (Hicrî 29 Zilhicce 1255) tarihli bir mazbata, 
Cizre’de ikamet eden ve görece sınırlı bir nüfusa (64 hane, 106 nüfus) sahip 
Keldani Katolik cemaatinin, kiliseye ait vakıf konağının avlusunda bir sıbyan 
mektebi inşa etmek üzere Babıali’ye başvurduğunu belgelemiştir169.  Bu erken 
talep, eğitimin kilise merkezli ve vakıf hukukuna tâbi bir biçimde 
kurumsallaştırılmasının cemaat açısından öncelikli bir hedef olarak 
görüldüğünü göstermektedir. Bununla birlikte, Tanzimat öncesi dönemde 
Osmanlı idaresinin yaklaşımı belirgin biçimde restorasyonist bir çizgide 
seyretmiş; yeni inşa ve tamirat talepleri sıkı bir denetime tâbi tutulmuştur. Bu 
çerçevede cemaatin kilise ve mekteplerine ilişkin yenileme başvuruları 
değerlendirilirken, yapıların “kadim şekil üzere” muhafazası ve Müslüman 
mahalleleriyle doğrudan temas veya ihtilaf yaratmaması temel şartlar arasında 
yer almıştır170. Söz konusu koşullar, Keldani cemaatini inşa faaliyetlerini 
ağırlıklı olarak kendi mülkiyetinde ve kendi mahalle sınırları içinde yürütmeye 
sevk etmiş; böylece kurumsal ihtiyaçların karşılanması, aynı zamanda kamusal 
hassasiyetlerin gözetildiği bir mekânsal sınırlandırma rejimi içinde 
şekillenmiştir. Bu veriler, şehir merkezinde küçük ama örgütlü bir nüfusun; 

 
168 BOA, İ.HR. 171/9247; BOA, A.}MKT.UM. 130/41; BOA, İ..HR. 223/12996; BOA, 
A.}MKT.MHM. 702/14; BOA, DH.ŞFR. 180/109; BOA, Y.PRK.AZN. 13/29; BOA, ŞD. 
2649/41; BOA, C.MF. 90/4455. 
169 BOA, C.MF. 90/4455, H-29-12-1255 / 13 Mart 1840. 
170 BOA, HAT 1635/9, H-23-03-1257 / 15 Mayıs 1841; BOA, HAT 1655/26, H-29-07-1263 / 13 
Temmuz 1847; BOA, A.}MKT.UM. 130/41, H-22-06-1269 / 2 Nisan 1853. 



67 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

kırsalda ise daha geniş bir demografik tabanın bulunduğunu gösterir. 
1830’lardan itibaren yaşanan aşiret saldırıları, kıtlıklar ve yerel istikrarsızlık, 
Keldani ailelerini köylerden kente taşınmaya yöneltmiş; şehirde ticaret, zanaat 
ve misyoner okulları gibi cazibe unsurları göçü hızlandırmıştır 

Keldani Katolik cemaatinin kilise ve mektepler etrafında gelişen 
kurumsallaşma süreci, idarenin mülkiyet, mekân ve kamusal hassasiyetler 
konusundaki denetimi nedeniyle adeta bir “idari hassasiyetler laboratuvarı”na 
dönüşmüştür. Nitekim erken Tanzimat öncesine uzanan örnekler, taşrada 
gayrimüslim cemaatlerin kurumsal genişlemesinin, hukuki meşruiyet 
(mülkiyet/vakıf statüsü) ile toplumsal denge (Müslüman mahalle hassasiyeti) 
arasında kurulan sıkı bir gözetim çerçevesinde yürütüldüğünü açık biçimde 
ortaya koymaktadır. 

Tanzimat öncesi dönemde gayrimüslim cemaatlere ait ibadethane ve 
mekteplerin tamiri ya da yeniden inşası, devlet tarafından sıkı bir denetime tabi 
tutulmuştur. “Kadim şekil üzere” kalma ilkesi ve Müslüman mahalleleriyle 
doğrudan temas veya ihtilaf yaratmama şartı, bu taleplerin 
değerlendirilmesinde temel ölçütler olmuştur. 1841 tarihli HAT 1635/9, 1847 
tarihli HAT 1655/26 ve 1853 tarihli A.}MKT.UM. 130/41 numaralı belgeler, 
Keldani cemaatin kilise ve mekteplerine ilişkin yenileme başvurularının Babıali 
tarafından dikkatle incelendiğini; inşa faaliyetlerinin çoğunlukla cemaatin 
kendi mülkiyetinde ve kendi mahalle sınırları içinde tutulmaya çalışıldığını 
göstermektedir.171  

Siirt merkezindeki gelişmeler açısından belirleyici bir dönüm noktası, 11 
Eylül 1859 (Hicrî 15 Safer 1276) tarihli irade ile belirginleşmiştir. Bu belgede, 
Siirt’te artan nüfus nedeniyle mevcut kilisenin yetersiz kaldığı, Ayn-Salib 
Mahallesi’nde cemaate ait bir arsa üzerinde yeni bir ibadethane inşa edilmesi 
için izin talep edildiği belirtilmiştir. Planlanan yapının ölçüleri uzunluk olarak 
40, genişlik olarak 25 zirâ‘ şeklinde kaydedilmiş; ruhsatın verilmesinde arsanın 
tamamen cemaat mülkiyetinde bulunması ve Müslüman mahallelerine herhangi 
bir müdahale teşkil etmemesi temel koşul olarak öne çıkmıştır 172. Bu hukuki 
zemin üzerinde, şehir merkezindeki en büyük Keldani mabedi olan Ayn-Salib 
Kilisesi 1867 yılında inşa edilmiştir173. Ancak kilise etrafındaki mekânsal 
genişleme her zaman sorunsuz ilerlememiştir. Zamanla kilisede görev yapan 
rahiplerin barınma ve hizmet ihtiyaçları için yeni mekânlara ihtiyaç duyulması, 
idarenin dikkatini çeken bir başka husus olmuştur. Ayn-Salib Mahallesi’nde 
kiliseye bitişik bir evin, mahalle sakinlerinden Yusuf bin Hanna ve kız kardeşi 
Sebdi tarafından, cemaatin keşişlerinden Nesi Hürmüz ve Nesi Kuma’ya 
satıldığı bildirilmiş; ancak yapılan gizli ve açık soruşturmalar sonucunda bu 

 
171 BOA. HAT 1635/9; HAT 1655/26 ; BOA. A.}MKT.UM. 130/41. 
172 BOA, İ..HR. 171/9247, H-15-02-1276 / 11 Eylül 1859. 
173 BOA, İ..HR. 223/12996, H-29-07-1283 / 7 Aralık 1866. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 68 

satışın, söz konusu evin kiliseye dahil edilmesi amacıyla “nâm-ı müstear” 
kullanılarak gerçekleştirildiği anlaşılmıştır. Belgelerde, keşişlerin bekâr 
olmaları ve sürekli kiliselerde ikamet etmeleri nedeniyle şahsi bir konut edinme 
ihtiyaçlarının bulunmadığı özellikle vurgulanmış; buna rağmen tapu devir 
işlemlerinin hızlandırılmasında gösterilen ısrar, mülkün fiilen kiliseye ait 
olduğu yönündeki şüpheleri güçlendirmiştir. İncelemeler sırasında ayrıca 
Dominiken rahipleri adına da benzer şekilde “muvazaa” yoluyla bir ev satın 
alınmasının planlandığı belirtilmiş; komisyon bu tür işlemler için yürütülecek 
hukuki prosedürün “mahremâne istîzân” yoluyla üst makamlara sorulmasını 
talep etmiştir174. Bu kayıtlar, taşrada kilise ve cemaat mülkiyetinin idare 
tarafından “kurumsal genişleme stratejisi” bağlamında yakından izlendiğini; 
“nâm-ı müstear” ve “muvazaa” gibi kavramlar üzerinden gayrimüslim 
mülkiyetinin hukuki-idari bir şüphe alanına dönüştüğünü göstermektedir. 
Benzer bir gerilim, 1860 yılı başında sıbyan mektebinin yeniden inşası 
sırasında yaşanmıştır. Matran Hacı Bedros’un izinsiz olarak Ulu Cami 
civarında ve Müslüman hanelerle iç içe bir noktada inşaata başlaması, 
belgelerde “ahâlî beyninde münakaşa ve ihtilâf” olarak ifade edilen toplumsal 
bir gerilime yol açmıştır 175. Babıali’nin müdahalesiyle, mektebin yalnızca 
kilise bahçesi içinde ve usule uygun biçimde inşa edilebileceği kesin olarak 
bildirilmiştir. Ertesi gün verilen kararda, mektebin harap durumda olduğu kabul 
edilmekle birlikte, Müslümanları rahatsız etmeme ve “çan gibi şeyler 
çalmamak” şartıyla inşasına izin verilmiştir176. Bu örnek, devletin gayrimüslim 
cemaatlerin eğitim ihtiyacını tanıma ile kamusal alandaki asayiş ve toplumsal 
hassasiyetleri koruma arasındaki denge politikasını açık biçimde ortaya 
koymaktadır. 

Maarif Salnâmeleri ve yerel kayıtlar, XIX. yüzyıl ortalarından itibaren 
Siirt’teki Keldani eğitim faaliyetlerinin ev içi mekânlardan kurumsal yapılara 
doğru evrildiğini göstermektedir. 1859 yılında Ayn-Salib Mahallesi’nde bir 
evin tek odasında başlayan eğitim, Matran Petros’un (Petrus Bartartar) 
girişimleriyle bitişik evin de satın alınarak mektebe dönüştürülmesiyle 
kurumsal bir nitelik kazanmıştır. Islahat Fermanı’nın sağladığı hukuki zemin 
bu süreci desteklemiş; ancak Ulu Cami çevresindeki Müslüman nüfusun tepkisi 
nedeniyle daha büyük ölçekli bir yapı inşa edilememiştir. 

Yüzyılın sonlarına gelindiğinde, Siirt sancağındaki Keldani okulları 
belirgin bir kurumsal yoğunluğa ulaşmıştır. Maarif kayıtlarına göre 1892 
yılında sancakta faaliyet gösteren gayrimüslim rüşdiyeleri arasında Keldani 
Rüşdiye Mektebi öne çıkmaktadır. Bu okulda 80 erkek ve 45 kız olmak üzere 

 
174 Pınar Gök, "421 Numaralı (H.1311-1327/M.1893-1909) Siirt Şer’iyye Sicili Transkripsiyon 
ve Değerlendirmesi", Yüksek Lisans Tezi, Batman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Batman 2020, s. 223-224. 
175 BOA, HR.MKT. 318/69, H-23-06-1276 / 6 Ocak 1860. 
176 BOA, HR.MKT. 319/1, H-24-06-1276 / 7 Ocak 1860. 



69 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

toplam 125 öğrenci eğitim görmekteydi. Kız ve erkek öğrencilerin birlikte 
eğitim aldığı bu rüşdiye, dönemin taşra şartları dikkate alındığında dikkat çekici 
bir örnek teşkil etmektedir. 1898 tarihli Maarif Salnâmesi ise Siirt 
merkezindeki Keldani Katolik Mektebi’nde 50 erkek ve 30 kız olmak üzere 
toplam 80 öğrencinin kayıtlı olduğunu göstermektedir177. 

Bu veriler ışığında Siirt’teki Keldani okullaşma süreci; 1859-1860 
yıllarında evlerin mektebe dönüştürülmesiyle başlayan ilk kurumsal teşebbüs, 
1892’de Keldani Rüşdiye Mektebi’nin açılmasıyla ulaşılan yüksek öğrenci 
kapasitesi ve 1898 sonrasında kız ve erkek öğrencilerin birlikte eğitim gördüğü 
Katolik Keldani Mektebi’nin faaliyetini sürdürmesi şeklinde üç aşamada 
değerlendirilebilir. Bu süreç, Keldani okullarının yalnızca dinî eğitim veren 
kurumlar olmadığını; aynı zamanda kızların eğitime katılımı ve taşra ölçeğinde 
toplumsal modernleşme açısından da önemli bir rol üstlendiğini 
göstermektedir. Nitekim 19. yüzyıl sonu salnâmeleri ve arşiv belgeleri, 
Siirt’teki Keldani cemaatinin eğitim alanında Osmanlı maarif sistemiyle 
bütünleşerek güçlü bir kurumsal yapı geliştirdiğini açıkça ortaya 
koymaktadır178.  Bu olaylar, devletin eğitim ihtiyacını tanıma ile kamusal 
alanda asayişi koruma arasındaki ince denge politikasını açıkça göstermektedir. 

 
177 Salname-i Nezaret-i Maârif-i Umumiye, H.1316, s. 952; H.1317, s. 1052; H.1318, s. 1052; 
H.1321, s. 399. 
178  Abdurrezzak Çelik, a.g.t., s. 191-194; Abdurrezzak Çelik & Mehmet Dağ, “XIX. Yüzyılda 
Siirt Sancağında Eğitim Hizmetlerinin Durumu Üzerine Bir İnceleme”, İbn Haldun Anısına 
Türkiye ve Türk Dünyası Araştırmaları-VI, Ankara: İksad, 2020, s. 353-354. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 70 

 
Resim 6. Mardin Keldanilerinden Bir Kesit179 

1.4.2. Kurumsal Zirve: Eğitim ve Ruhani Liderlik 
Siirt Keldani Cemaati, güçlü ruhani ve ilmî kurumlarıyla Osmanlı 

taşrasında önemli bir merkez haline gelmiştir. Cemaat, Musul Patrikhanesi’ne 
bağlı piskoposluk merkezi olarak güçlü bir hiyerarşiye sahipti. Piskoposluğun 
yargı yetkisi altında 33 köyde 19 rahip ve 26 kilise bulunuyordu180. Diyarbekir 
Vilayet Salnamesi, 1286 (s. 121) kayıtları, Siirt Serpiskoposu Batris Efendi ve 
komşu merkez Cizre’de Serpiskopos Pavlus Efendi'nin mevcudiyetini 
belgeleyerek, cemaatin ruhani liderliğinin resmî olarak tanındığını 
göstermektedir181. 

Siirt'teki Keldanilerin eğitim faaliyetlerine bakıldığında, XIX. yüzyıldaki 
modernleşme etkisi altında yaşanan dönüşümlere çabuk adapte oldukları 
söylenebilir. Nitekim onların eğitim faaliyetleri ev içi mekândan (1859) hızla 
kurumsal mekâna geçerek rüştiye seviyesine yükselmiştir. Maârif Salnamesi, 
H. 1316'ya göre (s. 952-953), Keldani Cemaatine ait Rüşdiye Katolik Mektebi, 
H. 1270 gibi erken bir tarihte açılmıştır. Bu okulun verileri, cemaatin eğitim 

 
179 https://incipit.icp.fr/records/item/4127-syriennes-et-chaldeennes-de-la-province-de-
mardin?offset= 
180 Louvet, Mgr. M.-J.-B. La Mission des Dominicains à Mossoul de l’Ordre de Saint-Dominique. 
Paris: Victor Lecoffre, 1891, s.83. 
181 Diyarbakır Vilayet Salnamesi, 1286, s. 121. 



71 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

modernleşmesindeki öncülüğünü kanıtlamaktadır182. Nitekim 1892 ve 1898 
kayıtlarına göre, mektep 50 erkek ve 30 kız olmak üzere toplam 80 öğrenciye 
sahipti. Kız ve erkek öğrencilerin rüştiye seviyesinde birlikte eğitim aldığı bu 
kurum, Keldani cemaatinin toplumsal modernleşme ve kızların eğitime katılımı 
konularında aktif bir rol üstlendiğini göstermektedir. Bununla birlikte 
Dominiken ve Fransız Cizvit misyonlarının desteğiyle, okullarda yalnızca dinî 
eğitim değil, aynı zamanda Fransızca ve Süryanice okuryazarlığın yayılması da 
sağlanmıştır183. 1894'e ait Yıldız Perakende Maarif Evrakı kaydında184, Siirt'te 
iki Keldani okulunun varlığı mevcuttur. 

Sonuç olarak, Siirt'teki Keldani kurumları, 1853/54 yıllarından XX. 
yüzyıl başına uzanan süreçte, piskoposluk merkezleri, rüştiye seviyesindeki 
eğitim kurumları ve Katolik misyon ağının pedagojik desteği ile Osmanlı 
taşrasında güçlü bir kurumsal özerklik örneği teşkil etmiştir. Cemaat, bir 
yandan eğitim ve dinî hayatını güçlendirirken, diğer yandan Osmanlı idaresinin 
belirlediği mekânsal ve toplumsal sınırlara uyum sağlama zorunluluğu ile 
sürekli bir diyalog ve müzakere halinde olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
182 Maârif Salnamesi, 1316 s. 952-953. 
183 Duval, La Mission des Dominicains s.5-9; Joseph Yacoub, Le peuple assyro-chaldéen. Un 
peuple oublié. Paris: L’Harmattan, 1985, s.36. 
184 BOA, Y.PRK.MF. 3/31, (29 Zilhicce 1311-3 Temmuz 1894) 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 72 

2. BÖLÜM: EĞİTİM FAALİYETLERİ, 
MİSYONERLİK AĞI VE SOSYAL HİZMETLER 

2.1. Katolik Misyonerlik Faaliyetleri ve Sahaya Nüfuz 

2.1.1. Katolik Misyoner İkametgâhının Açılışı ve Okulla 
Sahaya Nüfuz 

Katolik misyonerlerinin Ortadoğu’daki varlığı daha önceki başlıklarda 
belirtildiği üzere XIX. yüzyıldan önceki daha erken yüzyıllara kadar 
dayanmaktadır. Karmelitler, Kapusenler, Lazaristler ve Dominikenler 
misyonerler aracılığıyla Vatikan, İran, Irak ve Türkiye’de faaliyet göstermiştir. 
Faaliyet gösterilen alanlardan birisi de çalışma konumuz olan Siirt bölgesidir. 
Bu bölge XIX. yüzyılın ikinci yarısına kadar kalıcı bir misyonerlik 
merkezinden daha çok yerel yardımcı ve din adamları ile yönetilen bir bölge 
olmuştur. Katolik misyonun 1856 yılından sonra İtalyanlardan alınıp 
Fransızlara verilmesiyle birlikte faaliyetlerini arttıran Dominiken misyoner 
faaliyet alanlarını genişletmiş ve Katoliklik adına büyük bir umut vadeden 
bölge olarak gördükleri Siirt bölgesinde bir istasyon kurmayı amaçlamışlardır. 
Bununla birlikte XIX. yüzyıl ortalarında Siirt piskoposluğu, Katolik 
misyonerlik faaliyetleri açısından yalnızca bir taşra istasyonu değil, aynı 
zamanda nüfus ve kurum yoğunluğu bakımından dikkate değer bir merkez 
konumundaydı. Ancak burada kalıcı bir istasyon bulunmamaktaydı. Bu 
bağlamda 1866 yılında piskoposluğa bağlı 33 köy, pastoral hizmeti sürdüren 20 
yerel rahip, faaliyet gösteren 5 okul ve bu okullarda öğrenim gören yaklaşık 
400 öğrenci bulunuyordu185. Bu rakamlar, Siirt’in XIX. yüzyıl ortalarında bir 
“piskoposluk-okul-köy” üçgeni içerisinde genişleyen bir kılcal ağ kurduğunu 
göstermektedir. Pastoral kapsama alanı ile pedagojik yayılımın aynı anda 
büyümesi, Katolik cemaatin yalnızca litürjik ihtiyaçlarının değil, aynı zamanda 
eğitim taleplerinin de sistematik biçimde karşılandığını ortaya koymaktadır. 
Özellikle rahip sayısının köy ağı ile orantılı biçimde artması ve öğrenci 
sayısının dört yüzlere ulaşması, piskoposluğun ayin–katekez hattını 
öğrenci/öğretmen ölçeğinde örgütlü bir iç lojistiğe kavuşturduğunu 
düşündürmektedir186. Ayrıca misyonun bu kadar genişlemesi Siirt’te kalıcı bir 
misyon merkezinin kurulmasının ana motivasyonlarından birisini 
oluşturacaktır. Dolayısıyla 1866 fotoğrafı, Siirt’in yalnızca dinî bir merkez 
olmadığını; aynı zamanda eğitimsel, toplumsal ve kurumsal bir yoğunlaşma 
noktası hâline geldiğini göstermektedir. Katolik nüfusun toplam nüfus içindeki 
yüksek oranı (yaklaşık %78) bölgedeki mezhepsel dönüşümün boyutlarını da 

 
185 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, s. 210; Charles G. Herbermann ed., The Catholic 
Encyclopedia: An International Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and 
History of the Catholic Church, Vol. 10 (New York: The Encyclopedia Press, Inc., 1913, s. 599. 
186 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, 1867, s. 210. 



73 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

ortaya koymaktadır. Aynı zamanda köylerden merkezî piskoposluğa bağlanan 
kılcal örgütlenme, Fransız Dominikenlerinin ilerleyen on yıllarda kuracağı okul 
ve manastır ağının üzerine oturacağı güçlü bir yerel tabanın mevcut olduğunu 
göstermektedir. Bu tablo, Siirt’in XIX. yüzyıl sonlarında Fransız Dominiken 
misyonunun en stratejik taşra merkezlerinden biri hâline gelişini hazırlayan 
altyapıyı açıklamaktadır: nüfus yoğunluğu, köy bağlantıları, ruhban kadrosu ve 
eğitim kurumları ile Siirt, Katolik misyonerlik için hem yerel bir merkez hem 
de uluslararası Katolik ağın Mezopotamya’daki kavşak noktası olmuştur. 

Nitekim bu istasyon 1882 yılında Papa XIII. Leo’nun onayı ve 
Vatikan’ın Musul bölgesindeki dinî temsilcilerinden Monsenyör Leon/Lion187 
tarafından kurularak Siirt bölgesinden Musul’a kadar olan bölgede Katolik 
faaliyetlerinin organize edilmesi amaçlanmıştır. Bu nedenle 1880’lerin başı, 
Siirt’te Katolik misyonerlik faaliyetlerinin kurumsal açıdan kalıcılaştığı kritik 
bir döneme işaret etmektedir. Bu şehirde Dominikenler tarafından bir misyon 
ikametgâhının açılması, bu sürecin ilk adımı olmuştur. Bu istasyonun 
açılmasıyla birlikte sadece erkekler için değil kadınlar için de misyon 
faaliyetlerinin önemli olduğunun farkında olan Monsenyör Leon/Lion ilk etap 
olarak beraberinde iki rahibe de getirerek burada kalıcı olarak 
görevlendirmiştir.  Böylece istasyonun açılmasından kısa süre içinde şehre 
rahibelerin de bölgeye intikaliyle Siirt’teki Katolik misyon istasyonu kalıcı bir 
yapıya kavuşmuştur188. 

 
187 Katolik temsilci bazı yayınlarda Leon bazı belgelerde Lion olarak geçtiğinden her iki kullanım 
birlikte verilmiştir.  
188 Kamo, Mission jésuite, s. 89; Almanach des âmes, s. 370; Piolet, Les Missions catholiques, s. 
270; Herbermann, The Catholic Encyclopedia, Vol. 10. s. 648. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 74 

 
Resim 7. Keldani Bir Kadın189 

Katolik misyon için Siirt’in önemi vurgulayan en önemli metinlerden 
birisi de 27 Şubat 1883 tarihli Peder G. Duval’ın mektubudur. Duval, Siirt’in 
nüfusunu Müslüman gayrimüslim olarak yaklaşık 15.000 kişi olarak verir ve 
bunun içinde 2.350 Hristiyan olduğunu kaydeder. Bu Hristiyan nüfusun 300 
ailesi Ermeni “şizmatik/Gregoryen”, 100 ailesi Keldani, 50 ailesi Yakubi, 20 
ailesi ise Protestanlardan oluşmaktaydı. Duval ayrıca şehir içinde bir Katolik 
okulunun faaliyete geçtiğini, Katolik köylerinde ise iki okulun açıldığını 
bildirir. Özellikle “çok sayıdaki şizmatik (Gregoryen/Nasturi) köye okullar 
vasıtasıyla girilebileceğini” belirtmesi, Katolik misyonunun eğitim aracılığıyla 
mezhepler arası nüfuz kurma stratejisini açıkça ortaya koymaktadır190. Ayrıca 

 
189https://rosettaapp.getty.edu/delivery/DeliveryManagerServlet?dps_pid=IE2964475 
190 Œuvre des écoles d’Orient, Eylül 1883, s. 131–134, 140–144. 



75 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

bu durum kurulan istasyonun hemen eğitim öğretim işlerine yoğunlaştığını 
göstermesi açısından da önemlidir. Bir sonraki yıl yani 1884’te, Peder G. 
Galland’ın gözlemleri bu nüfus tablosunu daha da ayrıntılandırmıştır. Galland, 
Dek-Hassker havzasında (?) yaklaşık 30 Keldani Katolik köyü ve 6.000 kişilik 
Katolik nüfus tespit etmiştir. Buna ek olarak, aynı bölgede yaklaşık 4.000 
Ermeni ve 1.000 Nasturi yaşamaktaydı. Böylece toplamda 11.000 Hristiyan 
nüfusun Siirt çevresinde örgütlü biçimde varlık gösterdiği anlaşılmaktadır191. 

Keldaniler arasında Katolik misyonerlerin gezici misyonlardan ikinci 
safha, yani kalıcı olduğu 1882-1884 yılları, Dominiken misyonunun yalnızca 
şehir merkezinde değil, aynı zamanda kırsalda da etkin bir örgütlenme ağı 
kurduğunu göstermektedir. Siirt’te açılan ikametgâh, pastoral ve litürjik 
faaliyetlerin merkezi olurken; okullar aracılığıyla şehir–kır hattında dolaşan bir 
pastoral erişim tekniği geliştirildi. Bu teknik, hem Katolik köylerinin kurumsal 
bağlılığını pekiştirdi hem de “şizmatik” olarak nitelenen Ermeni ve Yakubi 
topluluklara ulaşmak için eğitim yoluyla nüfuz sağlamanın en etkili araç 
olduğunu ortaya koydu192. Bu istasyon sayesinde burada görevlendirilen 
misyonerler tarafından çevre köylere ve kendilerine göre daha fazla ziyaret ve 
faaliyet gösterme olanağına sahip olmuşlardır.  Sonuç itibarıyla Vatikan’a bağlı 
temsilcinin onayıyla 1882-1884 dönemi, Siirt’te Dominiken ikametgâhının 
kalıcı olarak yerleşmesi ve eğitim faaliyetleri üzerinden yürütülen mezhepler 
arası nüfuz stratejisinin görünür hâle gelmesiyle karakterize edilmektedir. Bu 
yıllar, Siirt’in Katolik misyonerlik tarihinde yalnızca bir taşra durağı değil, 
şehir-kır bütünlüğünde örgütlenen ve toplumsal dönüşümün eğitim yoluyla 
hedeflendiği bir merkez olarak öne çıktığını göstermektedir. Bu durumun Vital 
Cuinet tarafından da istatistiki verilerle açıklandığı görülmektedir193. 

Siirt’te bulunan Keldani Katoliklerine ait bu okulların temel özelliği, 
doğrudan kiliseler tarafından yönetilmeleri ve RR. PP. Dominicains’in 
himayesi altında Fransızca ve Arapça öğretiminin verilmesiydi. Böylece 
Siirt’teki kurumsal varlık yalnızca bir Keldani Piskoposluğu ile sınırlı 
kalmamış, aynı zamanda Dominiken misyonu üzerinden pedagojik ve dilsel bir 
çerçeveye oturtulmuştur. Fransızcanın müfredatta öne çıkması, Katolik 
eğitiminin yalnızca dinî bir aktarım değil, aynı zamanda kültürel bir sermaye 
transferi işlevi gördüğünü ortaya koymaktadır. Bu durum aynı zamanda Fransa 
Katoliklerin hamisi rolünün kültürel, siyasi ve misyonerlik olarak bir 
yansımasıdır. 

Fransa gibi Avrupalı dış gücün bölgedeki misyoner ve siyasi etkisiyle 
düşünüldüğünde Siirt, yerel-misyoner birlikte-iş modelinin en tipik 
örneklerinden biri olarak değerlendirilebilir. Yerli ruhban ve cemaat üyeleri, 

 
191 Œuvre des écoles d’Orient, Mayıs 1884, s. 312-313. 
192 Kamo, 1999, s. 89; Œuvre d’Orient, n°138, 1883, s. 131-134, 140–144; n°142, 1884, s. 312–
313. 
193 Cuinet, La Turquie d’Asie, Vol. II, s. 498, 535, 597-598. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 76 

Dominikenlerin sağladığı pedagojik programlarla birlikte hareket etmiş; kilise 
okullarının günlük işleyişi hem dinî kimliğin aktarımına hem de Fransızcanın 
sosyal statü dili olarak içselleştirilmesine hizmet etmiştir. Bu politika Katolik 
misyonerlerin uzun vadeli stratejisi olan “yerli seçkinler kuşağı” yetiştirme 
hedefiyle uyumlu görünmektedir. Zira Katolik misyonerler hem masraflarını 
azaltmak hem de toplumlarda daha fazla etkin olabilmek için yerli unsurları 
kendi eğitim sistemlerinden geçirerek yeniden bölgede görevlendirmişlerdir.  

Misyonerlerin dil politikaları ve okullarında kullandıkları argümanalar 
XIX. yüzyıl ve XX. yüzyıl başında aynı zamanda kültürel ve siyasi 
yayılmacılığın bir simgesi haline gelmiştir. Hâkim güç veya güçler kontrol 
etmek istedikleri bölgelerde kendi nüfuz alanlarını arttırmak veya kalıcı hale 
getirmek için kullandıkları başlıca yumuşak güçlerden bir tanesi de dillerini 
öğretmek olmuştur. Bu durum I. Dünya Savaşı’nın hemen öncesinde artarak 
devam etmiştir. Nitekim Siirt, Musul gibi bölgelerde savaş öncesi ve sonrası dil 
siyaseti arasındaki farklar da dikkat çekicidir. XIX. yüzyılın sonlarında 
Arapçanın hâlen güçlü bir müfredat dili olduğu görülmekle birlikte, XX. 
yüzyılın ilk yarısında Fransızcanın giderek daha baskın hâle geldiği 
kaydedilmiştir. Tijmen C. Baarda’nın Dominiken-Irakî akademik üretimine 
dair çalışması, bu yön değişiminin özellikle Musul ve Siirt çevresinde “Arapça 
aleyhine Fransızca’yı öne çıkaran” bir pedagojik kaymaya yol açtığını; bunun 
da yerel ilmî üretim üzerinde belirgin bir iz bıraktığını vurgulamaktadır194. 
Barda’nın vurguladığı Fransızcanın ön plana çıkması aslında dönemin dil ve 
siyaset ruhuna uygun düşmektedir. Zira XX. yüzyılın başlarına kadar bu dil 
Avrupa’da ve dünyanın birçok yerinde diplomasi ve özellikle Osmanlı Devleti 
gibi Ortadoğu ülkelerinde popüler kültürün yayılımını sağlayan başlıca Avrupa 
dilidir. Doğu Katolik Hristiyanları için Fransızca aynı zamanda ortak anlaşmayı 
ve iletişimi sağlayan bir dildir. Bu bağlamda Maruniler, Katolik Yakubiler, 
Keldaniler ve Katolik Ermenilerin eğitimlerinde Fransızcaya önem verdikleri 
bilinen bir gerçektir. Dolayısıyla 1889 yılı misyoner kesiti, Siirt’te Katolik 
misyonerlik faaliyetlerinin hem kurumsal yoğunluğunu hem de dilsel 
yönelimini gösteren kritik bir momenttir. Fransızca ve Arapçanın birlikte 
okutulduğu bu evrede, dil-müfredat odağının doğrudan Dominiken pedagojisi 
üzerinden kurulduğu; savaş öncesinde ikili bir dil rejiminin var olduğu; fakat 
savaş sonrasında Fransızcanın neredeyse tek başına öne çıkarak Katolik 
cemaatin Batı ile kültürel bağlarını pekiştiren başlıca araç hâline geldiği 
anlaşılmaktadır. Ayrıca bu durum telgraf gibi Fransızca bilgisi gerektiren devlet 
kurumlarına azınlıkların girişini de kolaylaştırmıştır195.  

 
194 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, s. 478-481, 527; Tijmen C. Baarda, “Dominican-Iraqi 
Scholarship between Rome and Mosul: Textual Authority and Cultural Dependency (1878–
1950),” Intellectual History of the Islamicate World, Vol. 8, no. 2–3, 2020, s. 263–282. 
195 Fransızca başta olmak üzere yabancı dillere hakimiyetleri, Keldanilerin devlet kademelerinde 
sıklıkla istihdam edilmelerini sağlamıştır. Bu duruma verilebilecek örneklerden biri Mısır 



77 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

2.1.2. Kadro Krizi ve Yerli Klero Stratejisi: Siirt’te Katolik 
Misyonun Kırılganlığı ve Sürdürülebilirlik Arayışı (1891–1892) 

 Siirt başta olmak üzere Katolik kilisesinin Osmanlı topraklarındaki 
başlıca sorunlarından bir tanesi de Katolik inanç akidelerini tam olarak bilen 
eğitimli toplumda bu mezhebi temsil edebilecek misyoner eksikliğidir.  Bu 
durum Vatikan’dan veya Fransa’dan gönderilen bölgeye ve topluma yabancı 
misyonerlerce tam olarak karşılanamıyordu. Yüzyıllardır sürdürdüğü 
misyonerlik politikası uyarınca Vatikan, 1840’lardan itibaren Doğu 
misyonlarının yalnızca Avrupa’dan gelen misyonerlerle sürdürülemeyeceğini 
fark etmiş, yerli Hristiyan gençlerin Katolik ülkelerde eğitim görerek 
memleketlerine dönmesini sistematik bir politika haline getirmiştir. Bu 
politikaya Vatikan’ın Propaganda Fide aracılığıyla yürüttüğü “yerli klero” 
stratejisi denilmektedir196. İkincisi ise Fransız himayesidir. Fransız 
konsolosluklarının sağladığı koruma ve lojistik destek, Dominikenlerin ve 
rahibelerin güven içinde çalışmasını mümkün kılmış, yol güvenliğinden mülk 
edinmeye kadar birçok alanda “yatay kalkan” işlevi görmüştür197. 

Yukarıdaki açıklamalardan da anlaşılacağı üzere XIX. yüzyıl sonlarında 
Siirt merkezli Katolik misyon ağının en önemli sorunlarından biri, bölgede 
faaliyet gösterecek kendilerine yardımcı olarak misyon görevlerini yürütecek 
yerli ruhban kadrosunun eksikliğiydi. Bunun son dönemlere yansıması 1891 
yılında Radouan/Rıdvan’daki okulun, görev alacak yerli rahip bulunmadığı için 
kapanması ve şehirdeki Katolik cemaatin aynı nedenle dağılması, misyon 
ağının kadro bağımlılığını ve kırılganlığını açıkça ortaya koymasıdır. Œuvre 
d’Orient dergisinde bu durum, Katolik kurumların “kadro hassasiyeti”nin tipik 
bir örneği olarak kayda geçmiştir. Zira bu belgede Katolik misyoner bölgedeki 
etkinliklerini kaybetmelerindeki en önemli sebeplerin başında yeterli donanımlı 
misyonerlere sahip olamadıklarının altını çizmişlerdir198. Bu tür eksikliklere 
rağmen, bölgedeki Nasturi köylerinde Katolikliğe geçişlerin aynı dönemde 
devam etmesi, köy düzeyindeki pastoral kazanımların yerel rahip eksikliğine 
rağmen istikrarlı biçimde sürdürülebildiğini göstermektedir. Bu durumda söz 
konusu yüzyıl ile birlikte bölgede artan Fransız ve misyoner etkisinden yerel 
Nasturilerin de istifade edebilme arzusunun etkili olduğu düşünülebilir. Zira 
uzun yüzyıllardan beri bu bölgede varlığını sürdüren bu topluluğun son 

 
doğumlu Antuvan İbrahim Keldani Efendi’dir; kendisi Posta ve Telgraf Nezareti dâhil olmak 
üzere pek çok farklı mevkide bulunmuştur. Bk. BOA, DH.SAİD.d. 2/426 (29 Zilhicce 1255-4 
Mart 1840). Bir diğer isim ise Diyarbakır doğumlu Abdülmesih Hilmi Efendi’dir. Memuriyet 
hayatına Rüsumat Nezareti’nde başlayan Hilmi Efendi, daha sonra imparatorluğun çeşitli 
bölgelerinde görev yapmıştır. Bk. BOA, DH.SAİD.d. 129/285 (29 Zilhicce 1285-12 Nisan 1869). 
Arşiv belgeleri ışığında bu örnekleri çoğaltmak mümkündür.  
196 Annali Della Propagazione Della Fede, Vol. IX, Lyon: Tipografia di Rusand, 1842, s. 96–97. 
197 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, s. 478-481, 527. 
198 Œuvre d’Orient, n°190, Mayıs 1892, s. 278. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 78 

dönemlerde misyoner kadro ve çalışma eksikliğine rağmen bu teveccühü 
göstermesinin başkaca bir açıklaması olmadığının düşüncesindeyiz.  

Siirt’teki personel açığını kapatmak ve yeterli düzeyde eğitimli kadro 
sayısına ulaşabilmek için çözüm olarak son dönemlerde öğretmen yetiştirme ve 
yatılı eğitim modelinin stratejik biçimde Siirt bölgesinde kurulmasında 
görülmüştür.  Bu gaye ile ilk başta küçük çocuklar için kurulan “Ev Okulu” 
hem yetimhane işlevi görerek kimsesiz çocuklara barınma ve eğitim imkânı 
sunmuş, hem de köy öğretmenlerini yetiştirerek yerli kadro ihtiyacını 
karşılamıştır. Böylece okul, bölgedeki Katolik misyonerlerin pastoral 
devamlılığı güvence altına alan ve eğitim-personel üretim döngüsünü sağlayan 
ikili bir işlev üstlenmiştir199. Bu sistem Musul’daki Süryani-Keldani Semineri 
ile dikey bir bağlantı halindedir.  Siirt’teki okulda öğrenim gören öğrenciler 
arasından seçilenler yüksek eğitim görmek için Musul’da ruhban okuluna 
gönderilmişlerdir. Burada ruhban eğitimini başarıyla tamamlayanlar geri 
dönerek Siirt bölgesinde rahip veya misyoner öğretmen olarak görev 
yapmışlardır. 

Siirt’teki Keldani toplumunu Fransa’ya veya Vatikan’a bağlayan en 
önemli kıstaslardan bir tanesi de bölgede yürütülen eğitim ve misyonerlik 
faaliyetlerin maddi boyutudur. Bu tür masrafları karşılayamayan veya 
misyonerlere göre bu bilince tam olarak kavuşamamış olan toplumun Katolik 
inancına devam edebilmesi için misyonların finansman boyutu Roma’ya 
bağımlılık olarak süreklilik arz etmiştir. Siirt ve çevresindeki Katolik kurumlar 
büyük ölçüde Propaganda Fide’nin tahsisleri ve Avrupa’daki yardım 
kuruluşlarının bağışlarıyla ayakta kalabilmiştir. Bu bağımlılık, I. Dünya Savaşı 
eşiğinde dahi misyonerlik raporlarıyla da teyit edilmiştir. İngiliz hükümetinin 
hazırladığı Mesopotamia: Review of the Civil Administration adlı rapor, Katolik 
toplulukların misyon bölgelerindeki Roma desteğine olan ihtiyacını özellikle 
vurgulamıştır200. 

Çalışmamızın bu bölümü genel olarak değerlendirildiğinde başta 1891–
1892 dönemi olmak üzere Siirt’te Katolik misyonun kaderinin doğrudan yerli 
rahip ve öğretmen kadrosunun varlığına bağlı olduğunu göstermektedir. Ancak 
“yerli klero/yerli din adamı” eksikliği, ağın kırılganlığını artırmış; bu açığı 
kapatmak için Siirt’ten Musul’a uzanan Ev Okulu–Seminer hattı geliştirilmiş; 
Fransız himayesi ise bu hattın ayakta kalmasına yönelik diplomatik çerçeveyi 
sağlamıştır. Böylece Siirt, XIX. yüzyıl sonunda Katolik misyonerlik 
faaliyetlerinin kadro bağımlılığı ile süreklilik stratejisi arasındaki gerilimin en 
görünür örneklerinden biri olmuştur. 

 
199 Œuvre d’Orient, n°244, Ocak 1901, s. 478, 481, 527. 
200 His Majesty’s Stationery Office, Mesopotamia: Review of the Civil Administration, London: 
HMSO, 1920, s. 51. 



79 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

2.1.3. Konsolosluk-Himaye-Okullaşma Üçgeni (1894-1913) 
XIX. yüzyılın sonu ile XX. yüzyılın başında Katolik misyonlarının 

taşradaki kurumsallaşması yalnızca okul ve manastır açılışlarıyla sınırlı 
kalmamış, diplomatik himaye, konsolosluk desteği ve eğitim ağlarının 
birleşmesiyle şekillenmiştir. Siirt gibi çok-etnikli ve çok-mezhepli bir taşra 
merkezinde Katolik kurumların sürekliliğini güvence altına alan temel unsur, 
bu üçlü sacayağı olmuştur. Bilindiği üzere Konsoloslukların “insani yardım” 
ve “dinî himaye” söylemi altında yürüttükleri bu faaliyetler, aslında Osmanlı 
Devleti’nin iç işlerine nüfuz etmenin ve bölgedeki otoritesini zayıflatmanın 
araçlarıydı. Özellikle İngiltere, XIX. yüzyılın ikinci yarısında “Doğu Sorunu” 
çerçevesinde, azınlıkları Osmanlı üzerinde bir baskı unsuru olarak kullanmış 
ve onların toplumsal-siyasal konumları üzerinden kendi çıkarlarına uygun bir 
denge politikası izlemiştir. Bu bağlamda konsolosluklar, yalnızca diplomatik 
kurumlar değil, aynı zamanda sonradan bölgeye nüfuz edecek Avrupa 
güçlerinin birer öncü uzantısı olarak işlev görmüşlerdir. Böylece Osmanlı 
azınlıklarının iç sosyal ve siyasal ilişkileri, yerel dinamiklerin ötesinde 
uluslararası müdahalelerin etkisiyle şekillenmiş; konsolosluklar, 
imparatorluğun sınır bölgelerinde hem bilgi toplama hem de yönlendirme 
merkezleri hâline gelmiştir201. İngiltere’nin Protestanlar için göstermiş olduğu 
bu koruyucu reflekse Fransızların da Katoliklerin için geçerli olduğu 
bilinmektedir. Nitekim Fransız konsolosluklarının sağladığı koruma ve lojistik 
destek, Dominikenlerin ve rahibelerin güven içinde çalışmasını mümkün 
kılmış, yol güvenliğinden mülk edinmeye kadar birçok alanda “yatay kalkan” 
işlevi görmüştür202. 

Fransa’nın Katolik misyonerlerini himaye ve koruma politikası Osmanlı 
belgelerine de yansımıştır. 3 Temmuz 1894 tarihli Maarif Nezareti belgesi, 
Diyarbekir’de 3, Mardin’de 10, Musul’da 6 ve Siirt’te 2 olmak üzere toplam 21 
Keldani okulunu kaydetmiştir. Bu kayıt, Fransızların, özellikle Maurinilere 
bağlı eğitim girişimleri aracılığıyla bölgedeki Katolik cemaatler üzerinde 
kurdukları siyasal ve kültürel etkinin resmî belgelerdeki yansımasıdır203. 
Okullaşma, pastoral hizmetin ötesinde Fransız nüfuzunun en görünür aracı 
hâline gelmiştir. Bu sürecin devamında 4 Temmuz 1899 tarihli bir başka 
belgede, Bitlis-Siirt ve çevresindeki Latin, Fransız ve Dominiken papazlarının 
şehir ölçeğindeki faaliyetlerinin doğrudan Musul Fransız Konsolosu ve 
İstanbul’daki Fransız Büyükelçiliği tarafından korunduğu belirtilmiştir204. 

 
201 Dilşen İnce Erdoğan, “Amerikalı Misyonerlerin Ermeni İsyanlarının Çıkmasındaki Etkileri,” 
Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Fen Dergisi, Süleyman Demirel 
University Faculty of Arts and Science Journal of Science, sy. 9 (2003): 147–166. Ayrıca bu 
konuda aynı yazarın Amerikan Misyonerlerinin Faaliyetleri ve Van Ermeni İsyanları (1896), IQ 
Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul 2008. isimli eserine de bakılabilir.  
202 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, s. 478–481, 527. 
203 BOA, Y.PRK.MF. 3/31, (29 Zilhicce 1311-3 Temmuz 1894). 
204 BOA, Y..PRK.MF. 3/31, (24 Safer 1317-4 Temmuz 1899). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 80 

Fransız himayesi bu noktada yalnızca İstanbul gibi büyük merkezlerde 
diplomatik düzeyde değil, taşradaki günlük faaliyetlerin güvence altına 
alınmasında da devreye girmiştir. Böylece Katolik misyonerler, Osmanlı 
makamlarının getirdiği sınırlamaları aşmak için Fransız konsolosluk ve elçilik 
ağını bir güvenlik ve meşruiyet zemini olarak kullanmışlardır. 

Eğitim sahasındaki etkilerin belgelerdeki bireysel yansımaları da dikkat 
çekicidir. Siirtli Keldani Katolik genç İlyas Hanna (22 yaş), idadi ve Fransız 
mektebi tahsiliyle Arapçayı akıcı biçimde yazıp okuma yetkinliği sayesinde 3 
Eylül 1910’da idadi muallimliği imtihanını kazanmış ve öğretmenlik izni 
almıştır. Bu örnek, Fransızca ve Arapça eğitimin birlikte işlenmesi sayesinde 
Katolik gençlerin Osmanlı maarif sistemi içinde yükselme imkânı bulduğunu 
ve misyon okullarının bireyler üzerinden Osmanlı taşra bürokrasisine nüfuz 
ettiğini göstermektedir205. 12 Aralık 1913 tarihli Antoun Abdulnour’un 
yazışması ise, Siirt ve Bsheiriya çevresinde Katolik-Yakubi (Süryani Ortodoks) 
rekabetinin ulaştığı boyutu ortaya koymaktadır. Abdulnour, yaklaşık dört bin 
kişilik Suriye Ortodoks kitlesi üzerinde Katolik Latin ritüeli ile Doğu ritüeli 
arasında yürütülen çekim yarışını; eğitim, mali destek ve diplomatik himaye 
unsurları üzerinden rapor etmiştir. Bu yazışma, yalnızca mezhepsel çekişmeleri 
değil, aynı zamanda Fransız destekli Katolik misyonlarının Osmanlı 
taşrasındaki topluluklar arası dengeleri nasıl dönüştürdüğünü de 
göstermektedir206. 

2.2. Eğitim Kurumlarının Gelişimi ve Sayısal Analiz 

2.2.1. Siirt Sancağında Keldani Eğitim Kurumları (1890–
1898): Sayısal Yapı ve Cemaatler Arası Karşılaştırma 

XIX. yüzyılın son çeyreğinde Siirt sancağı, Müslüman çoğunluğun yanı 
sıra Ermeni Gregoryen, Ermeni Protestan ve Keldani Katolik cemaatlerine ait 
çok sayıda eğitim kurumuna ev sahipliği yapmaktaydı. Bu dönemde eğitim, 
yalnızca pedagojik bir faaliyet alanı değil; aynı zamanda cemaatlerin kurumsal 
varlığını, sosyal görünürlüğünü ve devletle ilişkisini şekillendiren temel bir 
unsur niteliği taşımaktaydı. Keldani cemaatinin eğitim alanındaki konumu hem 
niceliksel büyüklük hem de örgütlenme kapasitesi açısından dikkate değer bir 
görünüm arz etmektedir. 

2.2.2. 1890 Yılı: Erkek Ağırlıklı, Kurumsal Yoğunluklu Yapı 
1890 yılı verilerine göre Siirt sancağında Keldanilere ait 4 erkek mektebi 

faaliyet göstermekteydi. Bu okullarda 8 muallim görev yapmakta ve toplam 
325 erkek öğrenci eğitim görmekteydi. Aynı yıl gayrimüslim cemaatlere ait 
toplam öğrenci sayısı 1.730 olup, Keldani öğrenciler bu toplamın yaklaşık 

 
205 BOA, MF.MKT. 1159/74, (27 Şaban 1328). 
206 Khalid S. Dinno, The Chaldean Catholic Church: Its History, People, and Identity, 
Bloomington: AuthorHouse, 2017, s. 211–212. 



81 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

%18,8’ini oluşturmaktadır. Bu oran, Keldanilerin Ermeni Gregoryen 
cemaatinden (1.350 öğrenci) sonra sancaktaki en yüksek ikinci gayrimüslim 
öğrenci kitlesine sahip olduklarını göstermektedir. Keldani mekteplerinin bu 
dönemde henüz kız öğrencileri kapsamadığı, eğitimin ağırlıklı olarak erkek 
çocuklara yönelik yürütüldüğü anlaşılmaktadır. Buna karşın öğretmen başına 
düşen öğrenci sayısının görece düşük olması, bu okulların kurumsal yoğunluk 
ve eğitim kalitesi açısından güçlü bir yapıya sahip olduğunu düşündürmektedir. 
1892 Bitlis Vilayet Salnamesi’ne göre Siirt sancağında 3 Keldani mektebi 
bulunmaktadır. Bu okullarda 45 kız ve 80 erkek olmak üzere toplam 125 
öğrenci eğitim görmektedir. Aynı yıl sancaktaki toplam gayrimüslim öğrenci 
sayısı 521 olup, Keldani öğrenciler bu toplamın yaklaşık %24’ünü 
oluşturmaktadır. Bu oran, 1890 yılına kıyasla Keldani cemaatinin gayrimüslim 
eğitim alanındaki oransal ağırlığının arttığını göstermektedir. En dikkat çekici 
gelişme, Keldani mekteplerinde kız öğrencilerin eğitime dâhil edilmesidir. Bu 
durum, Keldani cemaatinin eğitim anlayışında cinsiyet temelli bir genişlemeye 
gittiğini ve pedagojik modernleşme eğilimlerini benimsediğini ortaya 
koymaktadır. Aynı yıl Ermeni öğrenciler toplamın yaklaşık %57’sini, Protestan 
öğrenciler ise %18’ini oluşturmaktadır. 

2.2.3. Rüşdiye Düzeyinde Kurumsallaşma 
1898 Maarif Salnamesi verilerine göre Siirt merkezinde bir adet Keldani 

Katolik Rüşdiyesi faaliyet göstermektedir. Bu okulda 30 kız ve 50 erkek olmak 
üzere toplam 80 öğrenci öğrenim görmektedir. Aynı yıl Siirt’te bulunan üç 
gayrimüslim rüşdiyesinde toplam 428 öğrenci bulunmaktadır. Buna göre 
Keldani Katolik Rüşdiyesi, rüşdiye düzeyindeki gayrimüslim öğrenci 
nüfusunun yaklaşık %18,7’sini bünyesinde barındırmaktadır. Bu oran, Keldani 
cemaatinin yalnızca temel eğitimde değil, ortaöğretim düzeyinde de kurumsal 
varlık gösterdiğini ortaya koymaktadır. Ermeni Rüşdiyesi’nin 250 öğrenciyle 
açık ara önde olduğu bu tabloda, Keldani Rüşdiyesi Protestan Rüşdiyesi’ne (98 
öğrenci) kıyasla daha dengeli ve istikrarlı bir öğrenci yapısına sahiptir. 1890–
1898 yılları arasında Keldani eğitim kurumları, Siirt sancağındaki gayrimüslim 
eğitim yapısı içinde sayısal olarak sınırlı fakat kurumsal olarak yoğun bir 
konumda yer almıştır. 1890’da yalnızca erkek öğrencilere yönelik olan eğitim 
yapısı, 1892 itibarıyla kız öğrencileri de kapsayacak biçimde genişlemiş; 
1898’de ise rüşdiye düzeyine taşınarak kurumsallaşma sürecini 
derinleştirmiştir. Keldani mekteplerinin, öğrenci sayısı bakımından Ermeni 
cemaatinin gerisinde kalmasına rağmen, öğretmen yoğunluğu, kız öğrencilerin 
görece erken dönemde sisteme dâhil edilmesi ve ortaöğretim düzeyinde temsil 
edilmesi, bu cemaatin eğitime verdiği önemin ve kurumsal bilinç düzeyinin 
yüksek olduğunu göstermektedir. Bu durum, Keldanilerin Siirt’te yalnızca 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 82 

demografik bir unsur değil, aynı zamanda eğitim yoluyla varlığını sürdüren ve 
yeniden üreten bir cemaat yapısına sahip olduklarını ortaya koymaktadır207. 

2.3. Tanıklıklar ve Misyoner Raporları 

2.3.1. Misyoner R. P. Berré’nin Tanıklığında Siirt’te Katolik 
Keldaniler ve Dominiken Misyonunun Faaliyetleri (1910) 

Misyoner R. P. Berré, Dominiken tarikatına mensup bir Katolik 
misyonerdir ve XX. yüzyılın başlarında özellikle Musul ve çevresinde görev 
yapmış bir misyon yöneticisi olarak tanınmaktadır. Berré, misyon sahasında 
hem Keldani Katolik toplulukları hem de diğer yerel Hristiyan ve Müslüman 
topluluklarla ilişkilerde sorumluluk üstlenmiş, eğitim, sağlık ve sosyal hizmet 
alanlarında aktif çalışmalar yürütmüştür. Misyonerlik faaliyetlerini Katolik 
değerler ve hayırseverlik perspektifi çerçevesinde sunmasıyla bilinmektedir.  
Berré, La Croix (Paris) gazetesinde, 26 Nisan 1910 tarihinde Keldaniler 
özelinde bir makale yayımlanmıştır. La Croix, XX. yüzyılın ortalarında, 
1880’lerde Paris’te kurulmuş Katolik eğilimli günlük gazetelerden biridir. 
Günümüzde hâlen yayımlanan bu gazete, Fransa’daki Katolik cemaatlerin 
haberlerini, sosyal ve dinî tartışmalarını aktarmasıyla bilinir. Gazetedeki 
metinde, Berré’nin kendi misyon sahasında gözlemlediği faaliyetleri Katolik 
misyon perspektifinden aktarması bakımından önem taşımaktadır. Bu 
bağlamda yazı, özellikle Siirt ve çevresindeki Keldani toplulukların eğitim, 
sağlık ve sosyal yardım alanlarında misyonerler aracılığıyla yürütülen 
çalışmalarını ve bu çalışmaların yerel toplumsal yapıya etkilerini anlamak için 
değerli bir kaynak teşkil etmektedir. 

Berré’ye göre Dominikenlerin temel amacı, Katolik inancını zorla 
yaymak değil, Doğu Hristiyan topluluklarıyla, özellikle Keldanilerle ruhani bir 
birlik kurmaktır. Bu bağlamda, Siirt’teki misyon okulları ve yetimhaneler hem 
Keldani çocuklarına eğitim ve öğretim fırsatı sağlamış hem de Hristiyan 
olmayan halkla özellikle Müslüman ve Yezidi çevrelerle barışçıl ve güvene 
dayalı ilişkilerin geliştirilmesine aracılık etmiştir. Eğitim kurumları, genç 
kuşakların dinî ve sosyal bilinç kazanmasına katkıda bulunurken, dispanserler 
ve hastaneler toplum sağlığına doğrudan etki ederek bölgesel ölçekte 
dayanışma ve güven ağları oluşturmuştur. 

Peder Berré, misyonerlerin yerli Keldani ruhbanıyla yakın iş birliği 
içinde çalıştığını vurgular. Misyonerler, sadece dinî rehberlik değil, pedagojik 
destek de sunarak yerel kiliselerin kendi ritlerini sürdürmesine yardımcı 
olmuşlardır. Dominiken misyonu, Latinleştirme yerine yerel ritlerin 
yaşatılmasına öncelik vererek, Katolik birliğe katılımın yerel kültür ve 
kimliklerle uyumlu biçimde gerçekleşmesini sağlamıştır. 

 
207 Kucak, a.g.m., s. 263-264. 



83 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Sosyal yardım boyutu da misyonun temel bir parçasıdır. Berré’nin 
anlatımına göre Dominikenler, “ırk, dil ve din farkı gözetmeksizin” herkese 
hizmet etmiş; özellikle salgın dönemlerinde hayatlarını riske atarak hastaları 
tedavi etmişlerdir. Siirt’teki dispanserler ve konukevleri yalnızca Hristiyanlara 
değil, Müslüman ve Yezidi hastalara da açık olmuş; böylece misyon hem dinî 
hem de toplumsal bir dayanışma merkezi işlevi görmüştür. Bu kurumlar, 
Keldani toplumu ile diğer etnik ve dinî gruplar arasında güvenin tesis 
edilmesine önemli katkı sağlamıştır. 

Metin, aynı zamanda bu hizmetlerin bir Katolik misyoner bakış açısıyla, 
yardım ve hayırseverlik amacıyla anlatıldığını göstermektedir. Peder Berré, 
Dominikenlerin faaliyetlerini evrensel Hristiyan hayırseverliğinin bir tezahürü 
olarak sunmakta ve onların çalışmaları aracılığıyla hem Keldani toplumu hem 
de çevredeki diğer halkların yaşam koşullarının iyileştirildiğini 
vurgulamaktadır. Bu açıdan metin, bir yandan sosyokültürel gözlem niteliği 
taşırken, diğer yandan Katolik misyonun topluluklara sağladığı faydaları 
meşrulaştıran ideolojik bir anlatı niteliği de taşır. 

Sonuç olarak, Peder Berré’nin tanıklığının, XX. yüzyıl başında Siirt’te 
Katolik Keldani toplumu açısından iki temel yönü ortaya koyduğu söylenebilir. 
İlk olarak Dominiken misyonunun sosyal ve insani işlevi açısından 
değerlendirildiğinde okullar, hastaneler ve yetimhaneler aracılığıyla eğitim, 
sağlık ve yardım hizmetleri sunarak bölgedeki çok dinli toplumlar arasında 
güven ve dayanışma ilişkisi kurulması; ikinci olarak da Keldani topluluğunu 
Katolik birliğe dahil etme çabasıyla birleşen, Fransa merkezli medeniyet ve 
hayırseverlik perspektifi. Bu iki yön, Siirt örneğinde Katolik misyonerliğin hem 
toplumsal hizmet hem de teolojik yeniden kazanım hedeflerini birlikte 
yürüttüğünü göstermektedir208. 

2.3.2. Maurice Pernot’un 1912 Raporu Üzerinden 
Değerlendirme: Siirt’te Katolik Misyonerlik Ağı ve Eğitim 
Faaliyetleri 

1912 yılında Maurice Pernot tarafından hazırlanan rapor, Siirt’teki 
Katolik kurumlarının örgütlenmesini ayrıntılı biçimde ortaya koymaktadır. 
Pernot’un aktardığı veriler, XX. yüzyıl başlarında Siirt’te kurumsal bir Katolik 
misyoner ağı bulunduğunu ve bu ağın yalnızca dinî propaganda değil, kapsamlı 
eğitim ve sosyal bakım işlevlerini de üstlendiğini göstermektedir209. 

Pernot’un raporunda yer alan verilere göre, Siirt’teki Katolik 
kurumlarının eğitim faaliyetleri oldukça geniş kapsamlıdır. Şehir merkezinde 
erkek okulunda 99 öğrenci eğitim görmekteydi; bunların 20’si Müslümandı ve 

 
208 La Croix de Tarn-et-Garonne, 26 Nisan 1910, s. 4. 
209 Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude à Constantinople, en Égypte et en Turquie 
d’Asie (Janvier–Août 1912), Paris: Typographie Firmin-Didot, 1912, s. 151–152. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 84 

Fransızca, Türkçe, Arapça ile kendi cemaat dillerinde (Keldanice, Ermenice, 
Süryanice) ders almaktaydı. Kız okulunda 31 öğrenci bulunurken, mezhepler-
üstü olarak işletilen bir sığınma evinde 90 çocuk barınmaktaydı. Sœurs de la 
Présentation kız yetimhanesinde ise 10 çocuk eğitim görmekteydi. Siirt’in 
çevresindeki Ayn-Salib (Aïn-Salib) köyünde ise 62 öğrencili bir kız okulu ve 
61 çocuk barındıran bir sığınma evi bulunuyordu. Ayrıca şehirdeki üç köy 
okulunda toplam 97 öğrenci eğitim görmekteydi. Pernot’un raporu, bu veriler 
aracılığıyla Katolik ağın eğitim faaliyetlerinin yalnızca şehir merkezinde değil, 
çevre köylerde de etkin olduğunu göstermektedir210. 

Eğitim faaliyetlerinin yanı sıra, Katolik kurumların sosyal hizmet 
alanındaki etkinliği de Pernot’un raporunda dikkat çekmektedir. Şehirde 
faaliyet gösteren bir eczane/hastane, yalnızca 1911 yılında 5.000 hastaya 
hizmet vermiştir. Bu durum, Katolik misyonerlerin sağlık hizmetleri alanında 
da geniş bir etki alanı oluşturduğunu ortaya koymaktadır. 

Pernot’un raporu, Katolik misyonerlerin Siirt’te yalnızca dinî eğitim 
vermekle kalmayıp, aynı zamanda mezhepler-arası kapsayıcılık ilkesine dayalı 
bir eğitim sistemi oluşturduklarını göstermektedir. Bu eğitim sistemi, farklı 
etnik ve dinî gruplardan öğrencilerin bir arada öğrenmesini sağlamakta, Katolik 
misyonerlik faaliyetinin toplumsal kapsamını genişletmektedir. 

Bu veriler ışığında, Siirt’teki Katolik misyoner ağının eğitim ve sosyal 
bakım faaliyetleri, dinî misyonun ötesinde, kapsayıcı bir toplumsal etki 
stratejisi olarak okunabilir. Maurice Pernot’un 1912 tarihli raporu, bu sürecin 
hem niceliksel hem de niteliksel boyutlarını ortaya koyarak, Katolik 
misyonerliğin bölgedeki kurumsallaşma ve toplumsal dönüşüm bağlamındaki 
önemine ışık tutmaktadır. 

Dolayısıyla Birinci Dünya Savaşı öncesinde 1894-1913 dönemi, Siirt’te 
Katolik misyonerlik faaliyetlerinin konsolosluk himayesi, okullaşma ve mali 
destek mekanizmalarıyla pekiştirildiği bir evre olmuştur. Osmanlı arşiv 
belgeleri ile Fransız saha raporlarının birlikte sunduğu veriler, Fransız Katolik 
kurumlarının yalnızca dinî cemaatler üzerinde değil, Osmanlı taşrasının eğitim 
ve toplumsal yapısı üzerinde de kalıcı bir etki bıraktığını açık biçimde 
göstermektedir. 

2.4. Sosyal ve Tıbbi Misyon: Peder Joseph De Boissieu 
2.4.1. Peder Joseph De Boissieu’nun Tıbbi Misyonerlik Pratiği 

ve Ahlaki Sorumluluk Boyutu 
Fransız Dominiken Misyoneri Peder Joseph de Boissieu, XX. yüzyılın 

ilk yıllarında nihai ikametgâhı olan Bitlis vilayetine bağlı Siirt'e 1906 yılında 
ulaşmıştır. Yaklaşık 15.000 nüfusa sahip bu şehir, dağlık ve Dicle’nin sol 

 
210 Pernot, a.g.e., s. 151–152. 



85 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

kıyısından belli bir uzaklıkta bulunuyordu. Şehir, bir Keldani 
başpiskoposluğunun merkeziydi ve Dominiken misyonu burada bir okul 
işletiyor; fakat faaliyetleri çocukların eğitimi, dinî hizmetler ve tıbbi yardımlar 
için sık sık çevre köylere ulaşıyordu. De Boissieu, Dominiken misyonunun 
tıbbi boyutunu temsil eden figürlerden biri olarak öne çıkmıştır. Ancak onun 
pratiği, klasik anlamda “tıbbi misyonerlik”ten önemli bir noktada ayrılır. Zira 
De Boissieu bir hekim değildi, fakat doktor gibi davranarak tıbbi bilgi ve 
bakımın ahlaki otoritesini pastoral misyonun hizmetine sokmuştur211.  

2.4.1.1. Peder Joseph De Boissieu ve Katolik Temsiliyetin 
Ahlaki Boyutu 

De Boissieu’nun “doktor” kimliği, bilimsel yeterliliğe değil, ahlaki ikna 
gücüne ve yardım etme motivasyonuna dayanıyordu. Manastır kütüphanesinde 
edindiği kısıtlı tıbbi bilgiler, Osmanlı taşrasındaki bilgi boşluğunda yeterli 
görülüyordu; bu da ona, “Tanrı’nın merhametini elleriyle gösteren rahip” imajı 
kazandırıyordu. Bu bakımdan, tıbbi pratik onun için bir bilimsel disiplin değil, 
teolojik bir temsil aracıydı: şifa, doğrudan ilahi lütfun dünyevi biçimidir. Bu 
nedenle “doktor gibi davranmak”, “Tanrı’nın şifasını somutlaştırma” görevi 
olarak algılanmıştır. 

De Boissieu’nun hekim rolü, yalnızca bireysel hastaları iyileştirme amacı 
taşımamış; aynı zamanda misyonun bölgesel meşruiyetini güçlendiren bir 
sosyokültürel performans haline gelmiştir. Modern tıbbın Osmanlı taşrasında 
yarattığı “mucizevi” algı, onun eylemlerine kutsal bir meşruiyet 
kazandırıyordu. Bu sayede De Boissieu, dinî tebliğin doğrudan karşılık 
bulamadığı Kürt toplulukları arasında beden üzerinden inanç aktarımı sağlamış, 
şifayı bir tür “manevi iletişim dili”ne dönüştürmüştür. O, “insanları Tanrı adına 
kurtarmak” misyonu çerçevesinde, bilimsel yetkiyi değil, vicdani sorumluluğu 
öne çıkarmıştır212. Bu durum, Katolik misyonun teolojik özünü şefkat, hizmet, 
merhamet bedenin iyileştirilmesi üzerinden görünür kılmıştır. 

2.4.1.2. Salgınlar, Yönetici Desteği ve Misyonerlerin Çalışma 
Ortamı 

Misyonerlerin bölgeye doktorluk ve tıbbı kullanarak girmeleri, onlara 
sadece Nasturiler arasında değil, Siirt Keldanileri ve Kürtlerle ilişkilerinde de 
uygun bir çalışma ortamı yaratmıştır. Bu durum, onların farklı toplulukların 
tepkisinden korunmalarını ve rahatça seyahat edebilmelerini sağlamıştır. 

 
211 Henri Turgis, Un missionnaire soldat: Vie et mort du Père de Boissieu de l'Ordre des Frères 
prêcheurs, 1878–1915, Paris, 1921, s. 17–28. 
212 Turgis, Un missionnaire soldat, s. 17–28. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 86 

Çünkü misyoner doktorlara muayene olan Keldani liderler ile Müslüman 
görevliler, tedaviden dolayı minnet duygusuyla onlara güvence vermişlerdir213. 

XIX. yüzyıl boyunca Doğu Anadolu’da yaygın olan salgın hastalıklar 
(sıtma, kolera vb.) rahip-doktor misyonerler için bulunmaz bir fırsat 
oluşturmuştur. Bölgedeki Osmanlı ve İran yetkililerinin de hastalıklardan 
muzdarip olması, misyonerlerin onların güvenini kazanmalarını ve 
seyahatlerini güvenli biçimde sürdürmelerini kolaylaştırmıştır. Bu güven 
ortamı, misyon evleri için izin alınmasını hızlandırmış, hatta İran’ın Urmiye 
Valisi bizzat misyonerleri davet ederek onlara mobilya ve ev tahsis etmiştir214. 

2.4.1.3. Ücretsiz Hizmet Karşılığında Dinî Etki Alanı 
Misyoner kuruluşları, Hakkâri ve Siirt dağlarına gönderecekleri kişileri 

özenle seçmişlerdir. Bedensel rahatsızlıkları gidermenin “medeniyetten uzak 
kalmış bu dağlıların kalbine giden en kısa yol” olduğu düşünülmüştür. Bu 
durum, ilk gönderilecek misyonerlerin doktor olmasına karar verilmesiyle 
somutlaşmıştır. Dr. Grant, mesleği sayesinde kısa sürede Urmiye valisinin ve 
halkın güvenini kazandığını belirtmiş; ondan sonra gelen Dr. Wright’ın da 
Nasturiler ve çevre halk tarafından “bir prens gibi” karşılandığı Rufus 
Anderson tarafından kaydedilmiştir215. 

Misyoner doktorlar, halkı kazanabilmek için muayene ettikleri kişilerden 
ne muayene ne de ilaç için ücret alıyorlardı. Ancak tek şartları, hastaların 
muayeneden önce vaazlarını dinlemeleriydi. Osmanlı yetkilileri de bu kişilere 
hoşgörülü davranmış, tedavi hizmetleri nedeniyle onlara koruma sağlıyorlardı. 
Hatta bazı durumlarda atlı muhafızlar ve seyahat izin yazıları verilmiş, böylece 
misyoner rahiplerin hareket serbestliği artırılmıştır216. Sonuç olarak, Siirt 
Keldanileriyle kurulan bu tıbbi temaslar, Peder Joseph de Boissieu’nun 
şahsında somutlaşan Katolik misyonerliğin merhamet, hizmet ve ahlaki 
sorumluluk anlayışını yerel halkın gündelik hayatına taşımasının ve bölgede 

 
213 Murat Gökhan Dalyan, XIX. Yüzyılda Amerikalı Misyonerlerin Hakkâri Günlüğü, Öncü 
Kitabevi, Ankara 2012, s. 9-11; Asahel Grant, Nasturiler Yada Kayıp Boylar, çev. Meral Barış, 
Bet-Prasa-Froso, Nsibis Yayınevi, Södertalje 1994, s. 6; John S. Guest, Yezidilerin Tarihi: Meleke 
Tawus ve Mıshefa Reş’in İzinde, çev. İbrahim Bingöl, Avesta Yay., İstanbul 2001, s. 141; 
Anderson, History of the Missions of the American Board of Commissioners for Foreign 
Missions to the Oriental Churches I, Boston 1872, s. 176; Report of the American Board of 
Commissioners for Foreign Missions, Hartford 1836, s. 56; Robert E. Speer, The Hakim Sahib, 
The Foreign Doctor: A Biography of Joseph Plumb Cochran, M.D., of Persia, Fleming H. Revell 
Company, New York 1911, s. 55–57. 
214 Dalyan, Hakkari Günlüğü, s. 9–11; Grant, Nasturiler Ya da Kayıp Boylar, s. 6; Guest, 
Yezidilerin Tarihi, s. 141; Anderson, History of the Missions I, s. 176. 
215 Dalyan, Hakkari Günlüğü, s. 29; Grant, Nasturiler Ya da Kayıp Boylar, s. 6; Anderson, History 
of the Missions II, Boston 1872, s. 286. 
216 Aubrey Herbert, Ben Kendim: Osmanlı Ülkesine Son Seyahatler, çev. Yılmaz Tezkan, 21. 
Yüzyıl Yay., Ankara 1999, s. 118; Grant, Nasturiler Ya da Kayıp Boylar, s. 11; Thomas Laurie, 
Dr. Grant and the Mountain Nestorians, s. 106. 



87 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

kalıcı bir etki yaratmasının temel aracı olmuştur. Tıp, bu bağlamda yalnızca 
bedeni değil, toplumsal ilişkileri de iyileştiren bir unsur olarak işlev 
görmüştür217.  

2.5. İnsani Yardım ve Mesleki Eğitim Faaliyetleri 

2.5.1. Siirt Keldanilerine Yönelik Katolik Yetimhanesi 
Siirt’teki Dominiken yetimhanesi, özellikle XIX. yüzyıl sonlarında 

bölgedeki etnik ve dinî çatışmaların ardından yetim kalan Hristiyan çocuklar 
için önemli bir sığınak işlevi görmüştür. 1895 olaylarının ardından Siirt ve 
çevresinde pek çok Süryani, Ermeni ve Keldani çocuğun sahipsiz kalması, bu 
kurumların rolünü daha da kritik hâle getirmiştir. Dönemin Fransız Katolik 
basınında Siirt yetimhanesinin gündeme getirilmesi, yalnızca pastoral bir 
faaliyet aktarımı değil, aynı zamanda Fransız kamuoyunda Doğu misyonlarına 
yönelik ilgiyi canlı tutma çabasıdır218. 

2.5.2. Siirt Keldanilerine Meslek Edindirme Kursları: Halıcık 
XIX. yüzyılın son çeyreğinde Osmanlı topraklarında yürütülen 

misyonerlik faaliyetleri yalnızca dinî propaganda ile sınırlı kalmamış; eğitim, 
sağlık ve meslek edindirme gibi sosyal hizmetleri de kapsamıştır. Bu çerçevede 
halıcılık gibi mesleki kursların açılması, özellikle Osmanlı Devleti’nin doğu 
vilayetlerinde Ermeni, Süryani ve Keldani cemaatleri arasında yaygın bir 
uygulama hâline gelmiştir. Söz konusu kurslar, yetim çocuklara ve kadınlara 
gelir elde etme olanağı sunarken, yerel halkın misyoner kurumlarına ilgisini 
artırmış ve bu kurumların toplumsal meşruiyetini güçlendirmiştir. Dolayısıyla 
bu tür faaliyetler, misyonerliğin doğrudan dinî yönünden ziyade dolaylı sosyal 
etkileri aracılığıyla cemaat üzerinde nüfuz kurma işlevi görmüştür. 

Siirt’teki Katolik misyonerlik faaliyetlerinin önemli bir örneği, 1904 
yılında rahibeler eşliğinde açılan halı dokuma atölyesidir. Bu girişim, yalnızca 
yardıma muhtaç yetimlere destek sağlamayı değil, onların üretken bireyler 
olarak bir meslek edinmelerini de amaçlamıştır. Böylece hem çocukluk 
dönemlerinde masraflarını karşılayacak bir gelir elde etmeleri hem de ileride 
geçimlerini sürdürebilecekleri bir beceri kazanmaları mümkün olmuştur219. 
Başlangıçta yalnızca kız çocukları için açılan bu halı atölyesine daha sonra 
erkek çocuklar da dâhil edilmiştir. 1911 yılına gelindiğinde Dominikenler 
tarafından işletilen erkek yetimhanesinde dokuz çocuğa halı dokumacılığı 

 
217 Turgis, Un missionnaire soldat, s. 17–28. 
218 Année Dominicaine. 1898. Revue rédigée par une Réunion d’Écrivains suivie d’un … Paris 
et Bruxelles: Société Belge de Librairie, Oscar Schepens & Cie, Éditeurs, 16 Rue Treurenberg, 
s. 567.  
219 Henri Turgis, Un missionnaire soldat: Vie et mort du Père de Boissieu de l'Ordre des Frères 
prêcheurs, 1878-1915, Paris, 1921, s. 21–22. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 88 

öğretilmekteydi220. Bu durum, misyonun yalnızca kızların değil, erkek 
yetimlerin de ekonomik hayata kazandırılmasına yönelik kapsamlı bir program 
geliştirdiğini göstermektedir. 

Katolik rahibelerin faaliyetleri arasında kız çocuklarına yönelik temel 
eğitim, mesleki atölyeler ve özellikle halıcılık atölyesi dikkat çekmektedir. Bu 
atölye, yalnızca ekonomik bir üretim merkezi olmanın ötesinde, “işçi-
havarilik” olarak tanımlanan bir sosyal-dinî pedagojinin mekânı hâline 
gelmiştir. Böylece yerel kadın ve kızların hem ekonomik hayata katılımı teşvik 
edilmiş hem de Katolik kimliğin nesiller arası aktarımı güçlendirilmiştir221. Bu 
durum, halı kurslarının Katolik misyonerlerin bölgede ilgi görmesine ve 
cemaatin ekonomik ile kültürel olarak güçlenmesine katkı sağladığını 
göstermektedir. 

Siirt’te Katoliklerce kurulan bu halı dokuma atölyesinin en özgün 
yönlerinden biri, yerel hammadde kullanımına dayanmasıdır.  İç Anadolu 
dışında Ankara keçisinin yetiştirildiği ender bölgelerden birisi de Siirt ve 
çevresidir. Bölgede yününe önem verilen “Kech/Keçi” adı verilen 
Ankara/Angora keçisinin parlak ve ipeksi tüyleri, yıkanıp tarandıktan sonra 
ipliğe dönüştürülmüş; köylü kadınlar evlerinde eğirdikleri ipleri atölyeye 
getirmişlerdir. Bu iplikler hem doğal tonlarıyla hem de gerektiğinde boyanarak 
kullanılmıştır; böylece boyasız ancak zarif görünümlü halılar üretilmiştir. 
Desenler çoğunlukla Pers halı modellerinden uyarlanmıştır222.  

 

 
220 Maurice Pernot, a.g.e., s. 151. 
221 Œuvre d’Orient, 1 avril 1954, s. 265–267. 
222 Turgis, a.g.e., s. 23-24. 



89 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Resim 8. Dokumacılık Yapan Kadınlar223 

 
Resim 9. Peder De Boissieu 

Atölyenin idaresinden sorumlu olan Peder de Boissieu, bu faaliyete 
büyük önem vermiştir. Modellerin hazırlanmasını, işlerin kontrolünü ve 
muhasebeyi titizlikle yürütmüş; Fransa’daki aile ve dost çevresine yazdığı 
mektuplarla siparişler toplamaya çalışmıştır. Ayrıca ham madde maliyetini 
düşürmek amacıyla keçi sürüsü satın alma planları yapmış ve atölyenin 
genişletilmesini hedeflemiştir. Bu çabalar karşılıksız kalmamış; özellikle 
annesinin çocukluk arkadaşı ve vaftiz annesi olan Kontes Louis de Farcy, büyük 
siparişler vererek projeye destek olmuştur.  

Savaşın patlak vermesine kadar atölye, yetimhanenin giderlerini 
karşılamış ve yoksul ailelere kazanç sağlayacak bir meslek imkânı sunmuştur. 
Böylece misyon, yalnızca hayırseverlik değil, aynı zamanda ekonomik 
üretkenlik geliştirmiştir. Boissieu, hatip olmamakla birlikte dürüstlüğü, 
alçakgönüllülüğü ve samimi tavırlarıyla çevresinde güven kazanmış; 
öğrencilerine ve işçilere hem maddi hem manevi yönden rehberlik ederek onları 
Tanrı’ya yönlendirmeye gayret etmiştir. Bu yönüyle halıcılık atölyesi, 

 
223 Fraser, David. The Short Cut to India: The Record of a Journey along the Route of the Baghdad 
Railway. Edinburgh ve Londra: William Blackwood and Sons, 1909, s. 219. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 90 

ekonomik üretimle dinî eğitimin bir arada yürütüldüğü, Katolik misyonerliğin 
somutlaştığı bir merkez hâline gelmiştir. 

Siirt Keldanileri için Katoliklerce açılan bu halı atölyesi, Ankara 
keçisinin tiftiğinin parlaklık, dayanıklılık, elastikiyet, yumuşaklık ve üstün 
boya tutma özellikleri sayesinde hem ekonomik hem kültürel bir misyon aracı 
hâline gelmiştir. Bu atölye, misyonerlik faaliyetinin yalnızca dinî değil, aynı 
zamanda mesleki eğitim ve dış ticaret boyutlarını bütünleştiren bir modelini 
temsil etmiştir. Tiftik, bu modelin hem yerel ekonomik kalkınmada hem de 
uluslararası ticaret ilişkilerinde stratejik bir unsur olarak rol oynamıştır224.  

Misyonerlik faaliyetleri yalnızca dinî propaganda amacı taşımamış; 
eğitim, sağlık ve meslek edindirme gibi alanlarda cemaatle ilişki kurmanın ve 
uzun süreli nüfuz sağlamanın yöntemlerini içermiştir. Halıcılık gibi mesleki 
kurslar, cemaatin ekonomik bağımsızlığını desteklerken aynı zamanda 
misyoner kurumlara karşı güven tesis etmiş ve cemaat–misyoner bağını 
güçlendirmiştir. Siirt örneği, bu sürecin en somut tezahürlerinden biri olarak 
hem ekonomik üretim hem de kültürel aktarım açısından önemli bir model 
sunmaktadır. 

2.6. Kültürel Etki ve Misyonerlik Kimliği 

2.6.1. Son Dönem Osmanlı Siirt’inde Katolik Rahibeler, Eğitim 
ve Fransız Kültürel Etkisi 

1899 yaz döneminde Bitlis valisinin Dahiliye Nezareti’ne gönderdiği 
şifreli telgraf, Siirt’teki Katolik ağın somut boyutlarını ortaya koymaktadır. 
Buna göre şehirde iki Latin Katolik rahibi, iki Fransız, üç Musullu, iki Mardinli, 
iki Siirtli rahip ve dokuz rahibe bulunmakta; 50-60 kadar kız ve erkek çocuk 
eğitim görmekte ve “Kadim Süryani ve Ermenilerden yaklaşık 100 kişinin 
Katolik yapıldığı” iddia edilmektedir. Ayrıca bir kilisede “oyun” bahanesiyle 
arbede çıktığı ve memurlarla ihtilaf yaşandığı rapor edilmiştir225. Aynı 
dönemdeki bir başka yazışma, Latin Rahibelerinin yaklaşık on beş yıllık 
ikametlerinin ardından artan faaliyetleri sonucu Osmanlı yerel yetkililerden 
yeni bir ev ve arsa talebinde bulunduklarını, fakat bu taleplerin “Hükûmet-i 
Seniyye’ye hasım oldukları” gerekçesiyle reddedildiğini kaydeder. Fransa 
Sefareti ise konuya müdahil olarak rahibelerin “Fransa tebaası” statüsünü öne 
sürmüş ve talebi desteklemiştir. Dosya bu noktadan sonra Bitlis Vilayeti ile 
Defter-i Hakani (Tapu Kadastro) arasında diplomatik bir müzakereye 
dönüşmüştür226. Benzer şekilde, Matran Emanuel Efendi hakkında yerelde ağır 
ithamlar içeren raporlara rağmen merkezden kendisine iyi muamele edilmesi 

 
224 Turgis, a.g.e., s. 23-24. 
225 BOA, DH.TMIK.M. 73/59, (20 Rebiülevvel 1317-29 Temmuz 1899), Lef 1. 
226 BOA, HR.TH. 230/19, (9 Rebiülevvel 1317-18 Temmuz 1899). 



91 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

talimatı verilmiştir227. Metnin devamında yer alan Fransa Sefareti muhtırasının 
tercümesi, kötü muamele iddialarını, misyonerlerin şehri terk etme tehdidini ve 
“Fransız papazlara nasıl muamele ediliyorsa, Siirt’teki rahiplere de aynı şekilde 
davranılması” talebini içerir. Bu talep, Fransa’nın XIX. yüzyıl boyunca 
Osmanlı topraklarındaki Katolik unsurların doğal hamisi (protectorate) 
konumuna gelme politikasının açık bir yansımasıdır. Diplomatik baskıların 
sonucunda Katolik misyonerlerin taleplerine bir süre sonra kavuştukları 
anlaşılmaktadır228. 

Kadın cemaatlerin rolüyle yaşanan sosyal dönüşüm Siirt’te Keldani 
Katolik piskoposluğunun geç-Osmanlı dönemi kurumsallaşmasında kadın 
cemaatlerin katkısı belirleyici olmuştur. Dominikenlerin Musul merkezli 
yeniden yapılanmasının ardından 1874’te bölgeye gönderilen Sœurs de la 
Présentation de Tours rahibeleri, Katolik misyonun yalnızca litürjik-teolojik 
alanlarda değil, eğitim ve sosyal hizmet boyutlarında da kökleşmesini 
sağlamıştır. Rahibelerin faaliyetleri arasında kız çocuklarına yönelik temel 
eğitim, mesleki atölyeler ve özellikle bir halı atölyesi açılması dikkat çeker. Bu 
atölye, “işçi-havarilik” olarak tanımlanan bir sosyal-dinî pedagojinin mekânı 
hâline gelmiş; yerel kadınların ekonomik hayata katılımını teşvik ederken 
Katolik kimliğin nesiller arası aktarımını güçlendirmiştir229. Bu faaliyetler, 
Musul’daki Dominiken matbaası ve 1878’de açılan Süryani-Keldani Semineri 
ile doğrudan bağlantılı yürütülmüştür. Siirt’teki kurumlar, Musul’daki merkezî 
yapının sağladığı kadro ve litürjik metin desteğiyle işlev görerek Siirt’i 
Dominiken misyonunun “yerel merkezlerinden biri” konumuna yükseltmiştir. 

Kadın cemaatlerin kurumsal rolü, dönemin basınında da yankı 
bulmuştur. Stamboul gazetesinde 16 Eylül 1898’de yayımlanan bir haberde, 
Marist Kardeşler ile Meryem’in Tezahürü (Apparition) Rahibelerinin eğitim 
faaliyetleri övgüyle anılmıştır. Haberde, erkek ve kız öğrencilerin modern 
pedagojik yöntemlerle ayrı ayrı eğitildiği ve bu sayede cemaatlerin sosyal 
dönüşümünün hızlandığı vurgulanmıştır. Özellikle Fransızcanın “pek çok yerli 
tarafından yetkin biçimde konuşulması”, eğitimin kültürel sonuçlarını 
göstermektedir230. Fransızca, bu dönemde bir statü göstergesi ve Batı ile 
kurulan bağların sembolü hâline gelmiş; Katolik okullarından yetişen gençler 
için ticaret ve diplomaside vazgeçilmez bir sermaye olmuştur. Sonuç olarak; 
Présentation de Tours ve Apparition rahibeleri ile Dominiken misyonerlerinin 
faaliyetleri, Siirt’teki Katolik cemaatinin kurumsal yapısını pekiştirmekle 
kalmamış, aynı zamanda Osmanlı taşrasında Avrupa tarzı eğitimin ve kültürel 
modernleşmenin en görünür kanallarından biri olmuştur. Kadınların eğitim 

 
227 BOA, HR.TH. 231/123, (13 Rebiülahir 1317-21 Ağustos 1899), Lef 2, 3, 5. 
228 BOA, DH.TMIK.M. 73/59, (20 Rebiülevvel 1317- 29 Temmuz 1899), Lef 3. 
229 Œuvre d’Orient, 1 Nisan 1954, s. 265–267. 
230 Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 92 

yoluyla toplumsal hayata daha etkin katılımı, bu sürecin en önemli 
kazanımlarından biri olarak kaydedilmiştir. 

 
Resim 10. Keldani Kadınlar231 

2.6.2. Joseph de Boissieu’nin Siirt’teki Misyonerlik 
Faaliyetleri: Fransa’ya Karşı Vatanseverlik, Devlet Politikası ve 
Fedakârlık 

Peder Joseph de Boissieu, XIX. yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başında 
Osmanlı topraklarında görev yapan Fransız Katolik misyonerlerinden biri 
olarak hem bireysel hem de kurumsal düzeyde çok yönlü bir misyona hizmet 
etmiştir. Misyonerlik, bu dönemde salt dinî yayma faaliyeti olmanın ötesinde, 
Fransa’nın Osmanlı coğrafyasında uyguladığı kültürel nüfuz politikalarının 
önemli bir parçası hâline gelmiştir. Fransız Katolik misyonerler, özellikle 

 
231 Arménie [Kurdistan] [Image fixe]. Chaldéennes de Mardin / [mission] Grenard ; [photogr.] 
Grenard ? ; [photogr. reprod. par] Molteni [pour la conférence donnée par] Grenard. 



93 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

bölgedeki azınlıklar arasında dinî yayılmanın yanı sıra eğitim, sağlık, meslek 
edindirme ve kültürel aktarım faaliyetlerini sistematik biçimde yürütmüşlerdir. 
Bu faaliyetlerin arka planında hem Katolik misyona özgü dinî motivasyon hem 
de Fransa’nın kendi ulusal çıkarlarını güçlendirme amacı yer almıştır. 

Peder Joseph de Boissieu’nun kendi ifadelerinde bu ikili motivasyon açık 
biçimde görülmektedir. Musul’dan annesine yazdığı bir mektupta “Tanrı’nın 
bakışı altında, bize daha çocukluğumuzdan itibaren sevmeyi öğrettiğiniz iki 
dava için gayretle çalışıyoruz: Fransa’mız ve dinîmiz. Burada da bütün 
eylemlerimizin ve havarilik faaliyetimizin güdüsü bu iki büyük davanın 
çıkarlarıdır.” demektedir. Bu ifade, Boissieu’nun hizmet anlayışını, Fransa’ya 
duyduğu vatan sevgisi ile Katolik inancına olan bağlılığın bir bileşimi olarak 
tanımlar. Onun Siirt’teki varlığı, hem dinî bir misyonun yerine getirilmesi hem 
de Fransa’nın bölgedeki politik nüfuzunu pekiştirme hedefi ile şekillenmiştir. 

I. Dünya Savaşı’nın başlaması, Boissieu’nun misyonerlik faaliyetleri 
açısından dönüm noktasıdır. Siirt’te haftalarca Fransa’dan haber alamaması, 
onun üzerinde derin bir kaygı yaratmıştır. Gazetelerden Fransa’nın savaşa 
girdiğini ve tüm yurttaşlarını vatan savunmasına çağırdığını öğrenmesi üzerine, 
Peder’in yurtseverliği derinleşmiş ve tek amacı askerlik hizmetine katılmak 
hâline gelmiştir. Bu karar, onun misyoner kimliğinin yanı sıra vatana duyduğu 
bağlılığı da ortaya koymaktadır232.  

Peder de Boissieu, askerlikten muaf tutulmuş olmasına rağmen, sağlık 
durumunun iyileştiğini ve “Türkler kadar güçlü” olduğunu belirterek Van’daki 
Fransız konsolosuna başvurmuştur. Konsolos, bu talebini kabul ederek onu 
kayıtlara geçirmiştir. Ancak yolculuğu sırasında Bitlis’te karşılaştığı İttihatçı 
yetkililerin düşmanlık ve kuşku dolu tutumu, Fransız misyonerlerinin Osmanlı 
yönetimi tarafından yabancı nüfuz unsuru olarak görüldüğünü göstermektedir. 
Ona, Fransızların Osmanlı topraklarını ele geçirmeyi amaçlayan ajanlar olduğu 
iddia edilmiş; bu ithamlar, dönemin siyasal propagandasının ve Batı karşıtı 
algının somut bir yansıması olmuştur. 

Boissieu, Diyarbekir ve Siverek üzerinden yol alırken tutuklanmış, 
birkaç gün gözaltında tutulmuştur. Konsolosun serbest bırakılmaması ve 
kendisinin salıverilmesi, misyonerlik faaliyetlerinin savaş koşullarında 
karşılaştığı güçlükleri ve riskleri ortaya koymaktadır. Urfa üzerinden Halep’e 
geçiş, Almanlar tarafından inşa edilen demiryolunu kullanarak Beyrut’a varış 
süreci, Boissieu’nun Fransa adına askerlik görevine katılma konusundaki 
kararlılığını pekiştirmiştir. Bu yolculuk, coğrafi bir hareket olmasının yanı sıra 
aynı zamanda bir fedakârlık ve irade göstergesidir233. 

 
232 Turgis, Un missionnaire soldat, s. 33-34. 
233 Turgis, Un missionnaire soldat, s. 33-34. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 94 

Beyrut’ta, Saint Genis Laval Kardeşleri’nin misafirperverliği ile 
karşılaşan Boissieu, Musul’dan gelen başka bir din adamı Peder R… ile 
tanışmıştır. Her gün Türk polisinde yoklama vermek zorunda kalmaları ve 
serbestsizlik koşulları, dönemin misyonerlik faaliyetlerinin siyasi ve askeri 
baskılar altında yürütüldüğünü göstermektedir. 7 Aralık’ta serbest bırakılmaları 
ve Amerikan konsolosunun desteği ile bir İtalyan gemisiyle Port-Saïd’e hareket 
etmeleri, misyonerlerin karşılaştığı engelleri aşma çabalarını ortaya 
koymaktadır. 

İskenderiye’de Peder de Boissieu’nun, tanımadığı kuzeniyle 
karşılaşması hem kişisel hem de tarihsel bir rastlantının dramatik bir örneğini 
teşkil eder. Her iki din adamının da aynı adla anılması ve savaşta hayatlarını 
kaybetmeleri, bireysel fedakârlık ve misyonerlik hizmetinin bedelini 
simgelemektedir. Sonuç olarak, Peder Joseph de Boissieu’nin Siirt’teki varlığı, 
sadece dinî bir görev değil, aynı zamanda Fransa’nın Orta Doğu’daki kültürel 
ve siyasi nüfuz stratejisinin bir parçasıdır. Onun vatanseverlik bilinci, bireysel 
fedakârlığı ve karşılaştığı zorluklar, Fransız Katolik misyonerliğinin bölgedeki 
işleyiş mantığını ve devlet ile din ilişkisini anlamak açısından önemli bir örnek 
teşkil eder234.  

2.7. Kurumsal Finansman ve Eğitim Ağı Yapısı 

2.7.1. XX. Yüzyılda Şehir-içi Erkek Okulları, Seminer 
Bağlantısı ve Mikro-Finansman Düzeni 

XX. yüzyıl başında Siirt’teki Katolik kurumların örgütlenmesi, şehir içi 
okullar ile Musul’daki merkezî seminer arasındaki dikey bağ üzerinden 
şekillenmiştir. Siirt şehrinde 1900 yılında iki erkek okulu faaldi: Bunlar 
Piskoposluk bünyesindeki “Ev Okulu” ile şehrin Keldani mahallesinde yer alan 
Aïn-Salib Okulu’dur. Ev Okulu, yedi yatılı ve on beş gündüzlü olmak üzere 
toplam yirmi iki öğrenciye sahipti. Bu kurum yalnızca bir yetimhane işlevi 
görmekle kalmıyor, aynı zamanda Siirt ve çevresindeki köyler için öğretmen 
yetiştirme misyonunu üstlenmiştir. Katolik eğitim yapısının finansal 
sürdürülebilirliği açısından ise piskoposluk okullarına yapılan tahsisatlar dikkat 
çekicidir: 1900’de 200 frank, 1902’de ise yine 200 franklık tahsisatlar 
kaydedilmiştir. Bu durum okulların faaliyetlerinin devam edebilmesi için yerel 
yardımlarla birlikte dışarıdan Katolik misyoner kurumlarından finans yardımı 
aldığını ve bu şekilde eğitim ve öğretimin devam ettirildiğini göstermesi 
açısından da önemlidir. Bu okulları başarıyla bitiren öğrencilerin bir kısmı daha 
iyi ve üst eğitim görmek için Musul’da bulunan Süryani-Keldani Semineri adı 
verilen ruhban okuluna devam etmişlerdir. 1900 yılında söz konusu okula kırk 
sekiz öğrenci kaydedilmiş, bunlardan üçü doğrudan Siirt’ten gelmiştir. Bu 

 
234 Turgis, Un missionnaire soldat, s. 33-34. 



95 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

durum yerel okul–yetimhane kurumları ile Musul’daki merkezî formasyon 
arasında işleyen bir “personel tedarik hattı” net bir şekilde göstermektedir235. 

Bu dönemin kurumsal yapısı 1905 tarihli Annuaire pontifical 
catholique’te daha geniş bir çerçeve içinde kayda geçirilmiştir. Kaynakta Siirt, 
“Chaldoeorum– Keldani riti” başlığıyla tanımlanır. 1905 kaydında 6.000 
Katolik ailenin 23 ana istasyona bağlı bulunduğu; 20 seküler rahibin hizmet 
verdiği ve Cuératel’de Nasturilikten dönmüş bir piskoposun görev yaptığı 
belirtilir. Varlık envanteri 23 kilise ve şapel, yedi erkek okulu, bir kız okulu ve 
Dominiken ikametgâhı ile tamamlanmıştır236. Bu tablo, Siirt’teki Katolik 
kurumsal ağın yalnızca pastoral değil, aynı zamanda eğitimsel ve demografik 
yoğunluğa dayalı bir omurga oluşturduğunu gösterir. 

Katolik misyonuna bağlı yayın kuruluşları ve 1906-1914 yılları 
arasındaki mali raporlar, Siirt piskoposluğu ve okullarının işleyişinde mikro-
finansman düzenini ortaya koymaktadır. Buna göre söz konusu okullar ve 
misyonerlik kadrosunun finansmanı yurtdışından gelen gelirlere bağlıdır. 
Nitekim bu zamanla artmıştır. 1900’lerin başında bu miktar 200 frank iken daha 
sonra ilerleyen yıllarda Katolik bağışçılardan Siirt bölgesine aktarılan 
paralardan her yıl için 300 franklık okul tahsisatı sabit bir standart hâline 
gelmiştir. Bunu Katolik kaynaklardan izlemek mümkündür. Nitekim 1906: 300 
frank; 1907: 300 frank; 1908: 300 frank; 1911: 300 frank; 1912: 300 frank; 
1914: 300 frank olduğu bu miktarın hiç değişmediği görülmektedir. Bu sabit 
ücretin yanı sıra ayin faaliyetlerine ve olağanüstü durumlara yönelik ek bağış 
kalemleri de kaydedilmiştir. Örneğin, 1907’de Başpiskopos Addaï Scher için 
ayin faaliyetlerine 112 frank; 1908’de Başpiskopos için 200 frank ve ayinler 
için 100 frank; 1912’de Kürtler tarafından yağmalanan Hamoran ve Deh-Mazn 
köyleri halkı için 663 frank yardım; 1914’te okullar için 300 frankın yanı sıra 
“Başpiskopos Addaï Scher’e 10 frank” yardım verildiği kaydedilmiştir237. Bu 
mikro-finansman düzeni, litürjik sürekliliği (sacramentum), okullaşmayı 
(paideia) ve afet yardımlarını (ör. 1912 saldırıları) aynı hat üzerinde birleştiren 
bir sistem kurmuştur. 

Bu mikro-finansman düzeni Siirt Katolik misyonunun ve cemaatinin üç 
ana boyutun sürekliliğini garanti etmiştir: 

a) Sacramentum:  

Ayin niyetleri ve litürjik uygulamalar için tahsis edilen ödenekler, 
ruhban hizmetlerinin devamlılığını sağlamıştır. 

 
235 Œuvre d’Orient, n°244, Mayıs-Haziran 1901, s. 478, 481, 527; n°249, Mart-Nisan 1902, s. 
718. 
236 Annuaire pontifical catholique, 1905, s. 290. 
237 Œuvre d’Orient, Haziran 1907, s. 429-430, 444-445; Temmuz 1908, s. 638-639; Temmuz 
1909, s. 106, 116-117; Temmuz 1912, s. 317; Temmuz 1913, s. 108-119; Ocak 1915, s. 339, 341. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 96 

b) Paideia:  

Okul tahsisleri sayesinde öğretmen yetiştirme, yetimlerin eğitimi ve 
köylerde temel eğitimin yayılması mümkün olmuştur. 

c) Sosyal yardım:  

Kriz dönemlerinde (ör. 1912 Kürt saldırıları) köylere yapılan yardımlar, 
Katolik cemaatin varlığını sürdürebilmesinde hayati bir işlev görmüştür. 

Sonuç olarak, 1900–1914 arasındaki Siirt deneyimi, şehir içi okulların 
yatılı-gündüzlü formasyonuyla Musul’daki seminer arasında kurulan dikey 
eğitim hattı ile piskoposluk-istasyon-okul matrisinin yerel-toplumsal 
omurgasını oluşturmuştur. Mikro-finansman sistemi sayesinde ayin, eğitim ve 
sosyal yardımı birleştiren Katolik kurumsallaşması, yalnızca dinî değil, aynı 
zamanda kültürel ve sosyal bir süreklilik yaratmıştır. 

 
Resim 11. Mardin vilayetinin (ilinin) Keldanileri ve Süryanileri238 

 
238 https://incipit.icp.fr/records/item/4155-chaldeens-et-syriens-de-la-province-de-
mardin?offset=3  



97 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

3. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ 
VARLIĞI: İDARİ SİSTEM, DİPLOMASİ VE 
GÜVENLİK 

3.1. Arka Plan ve Uzun XIX. Yüzyıl Çerçevesi 

Osmanlı Devleti açısından ise Keldani Patrikhanesi, millet sistemine 
entegre bir cemaat kimliğiyle kabul görmüştür. 1843’ten itibaren patrik 
seçimleri yalnızca Roma’nın değil, aynı zamanda Babıali’nin onayına da 
bağlanmış, böylece patrikliğin meşruiyeti “çifte tanınma” pratiği üzerinden 
sürdürülmüştür239. Bu çerçeve, Osmanlı–Roma ilişkilerinin hassas dengesini 
yansıtmaktadır: Babıali patriklikleri idarî ve siyasî açıdan denetim altında 
tutmak isterken, Roma da “birlik kiliseleri” üzerinden Doğu’daki nüfuzunu 
pekiştiriyordu. XIX. yüzyılın başlıca özelliklerinden biri, Katolik misyon 
ağının taşrada kalıcı kurumsal örüntüler üretmesiydi. Fransız himayesindeki 
Dominikenler, Lazaristler ve kadın tarikatları (örneğin Sœurs de la 
Présentation, Sœurs de la Charité) Musul, Siirt ve Van gibi merkezlerde okul, 
hastane, yetimhane, dispanser ve matbaa gibi kurumlarla çok boyutlu bir altyapı 
oluşturmuşlardı. Bu kurumlar yalnızca dinî eğitim ve yardım faaliyetleri 
yürütmekle kalmıyor, aynı zamanda Fransız kültürel nüfuzunun da taşıyıcıları 
haline geliyordu. Katolik misyonerlik, bir yandan cemaatlerin modern eğitim, 
sağlık ve sosyal hizmet taleplerini karşılıyor, diğer yandan Osmanlı idaresi için 
denetlenmesi güç bir diplomatik ağ üretiyordu. Böylece XIX. yüzyıl sonuna 
gelindiğinde Musul-Siirt-Van hattı, Katolik misyonerlik faaliyetlerinin en 
yoğunlaştığı coğrafyalardan biri haline gelmişti. Bu hat üzerinde Dominikenler 
özellikle Keldani ve Süryani cemaatleri üzerinde etkinlik kurarken, kadın 
cemaatleri yetimhaneler ve kız okulları aracılığıyla hem toplumsal hem de 
kültürel dönüşüm sağlıyordu. Bu gelişmeler, Doğu vilayetlerinde Katolik 
cemaat kimliğini kurumsallaştırmakla kalmamış, aynı zamanda Avrupa 
devletlerinin diplomatik müdahaleleri için kalıcı bir dayanak oluşturmuştur240. 

Bu bağlamda 1848 yılı, Keldani Patrikliği’nin Roma ile ilişkileri ve 
Osmanlı merkezî otoritesinin bu süreçteki rolü bakımından kritik bir dönüm 
noktası teşkil etmiştir. Papa, Bağdat’taki Keldaniler için Patriği Yakob’un 
istifası üzerine Metropolit Jozef’in patrik seçildiğini bildirmiş, bu seçimi 

 
239 E. Graf von Müllinen, Die lateinische Kirche im türkischen Reiche, Berlin 1903, s. 33. 
240 Genel arka plan için bkz. Documents diplomatiques: Affaires de Turquie. 1900-1901, Paris 
1902; Hilaire de Barenton, La France catholique en Orient…, Paris 1902, s. 297-298. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 98 

papalıkça onayladığını Osmanlı Hariciye Nezaretine iletmiştir. Yazıda yeni 
patriğin Babıali tarafından da tanınması talep edilmiştir241. Bu örnek, patriklik 
seçimlerinde Roma’nın hiyerarşik otoritesini öne çıkarırken, aynı zamanda 
Osmanlı’dan alınacak fermanla bu otoritenin siyasî meşruiyet kazanmasını 
zorunlu kılan “çifte tanıma” pratiğini gözler önüne serer. 

Aynı yıl Musul sahasında meydana gelen ve arşiv belgelerinde “Fransa 
konsolosluk çevresinin Keldani kilisesine taşkın müdahalesi” olarak 
nitelendirilen olay ise sürecin diplomatik boyutunu açığa çıkarmıştır. Fransa, 
Katolik himayesinin bir gereği olarak Keldani Kilisesi üzerinde nüfuz kurmaya 
çalışıyor, bu durum yerel idarecilerle sürtüşmelere yol açıyordu. Olay üzerine 
Babıali, yeni patrik seçiminin süratle ve “Fransa konsolosu ile hüsn-i surette” 
çözülmesini istemiştir. Burada Osmanlı yönetimi, Fransa’nın himaye 
iddialarını tamamen reddetmek yerine, onu sürece dâhil ederek diplomatik krizi 
yumuşatmayı tercih etmiştir. Ancak aynı belgede devlet, patrik tayininde nihai 
sözün yalnızca kendisine ait olduğunu açık bir şekilde vurgulamış, patriklik 
makamının yalnızca padişah fermanı ile resmiyet kazanabileceğinin altını 
çizmiştir242. 

Bu gelişmeler, Osmanlı’nın bir yandan Katolik himayesini elinde tutan 
Fransa’yı karşısına almamaya özen gösterdiğini, öte yandan Papalık otoritesine 
rağmen patriklik tayininde son sözü söyleyen merci olduğunu göstermektedir. 
Dolayısıyla patriklik onay süreçleri, yalnızca bir dinî prosedür değil, aynı 
zamanda üçlü güç ilişkilerinin (Papalık-Fransa-Osmanlı) kesiştiği diplomatik 
düğüm noktalarıydı. Keldani cemaati açısından bu süreç hem Papalığın ruhani 
otoritesine bağlılıklarını hem de Osmanlı Devleti’nin siyasî otoritesi altında 
güvenlik arayışlarını yansıtmaktadır. Patrik seçiminin hem Roma hem de 
İstanbul tarafından tanınması, cemaatin hem uluslararası Katolik dünyasına 
entegre olmasını hem de Osmanlı tebaası içinde “resmî millet” statüsünü 
korumasını sağlamıştır. 

3.2. Geç Osmanlı Döneminde Siird Sancağında 
Keldani/Keldani Katolik Cemaatinin İdarî Temsili, Eğitim Altyapısı 
ve Taşra Bürokrasisine Entegrasyonu 

XIX. yüzyılın ikinci yarısından XX. yüzyıl başına uzanan dönemde Siirt 
ve çevresinde yaşayan Keldani/Keldani Katolik cemaati mensuplarının 
Osmanlı taşra bürokrasisindeki belirgin temsili, cemaatin yüksek eğitim 
altyapısı ve çok dilli formasyonu ile doğrudan ilişkilidir. 1877 yılına 
gelindiğinde Siird Liva İdare Meclisinin reisi Mutasarrıf Süleyman Bey olup, 
meclisin tabii üyeleri Naib Hasan Sabri Efendi, Müftü Hüseyin Efendi, 

 
241 BOA, HR.SYS. 1768/12 (7 Cemazeyilevvel 1264-11 Nisan 1848). 
242 BOA, İ.MSM. 34/975, (27 Safer 1264-3 Şubat 1848), Lef 1. 



99 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Muhasebeci Hasan Rıza Efendi, Tahrirat Müdürü Akif Efendi ve Evkaf 
Muhasebecisi Vekili Hüseyin Efendi’ydi. Hacı Berho Ağa, Hacı Musa Ağa, 
Maksi Abdo Efendi ve Terzi Babi Efendi ise meclisin seçilmiş üyeleri arasında 
yer almaktaydı. Gayrimüslim cemaatlerin ruhani reislerinden Ermeni 
Murahhası Ohannes Efendi, Keldani Episkoposu Batros Efendi ve Süryani 
Murahhas Vekili Abdüşşuyu Efendi de meclise dâhil edilmiş, başkâtiblik 
görevini Hacı Ahmed Efendi yürütmüştür243. Bu çerçevede Keldani temsilinin, 
yalnızca adlî düzlemde değil, vilayet ölçeğinde idarî yapılanma içinde de 
görünür olduğu anlaşılmaktadır. 

XIX. yüzyılın ikinci yarısından XX. yüzyıl başına uzanan dönemde Siirt 
ve çevresinde yaşayan Keldani/Keldani Katolik cemaati mensuplarının 
Osmanlı taşra bürokrasisindeki belirgin temsili, cemaatin yüksek eğitim 
altyapısı ve çokdilli formasyonu ile doğrudan ilişkilidir. Bu çerçevede Keldani 
memurların bürokrasiye entegrasyonunun, cemaat içi mekteplerin yanı sıra 
misyoner okullarının sunduğu nitelikli eğitimle desteklendiği; böylece 
memuriyet için gereken yazışma yetkinliği ve mali/idarî uzmanlığın temin 
edildiği anlaşılmaktadır. Diyarbekir Vilayet Salnâmeleri ile Sicill-i Ahvâl 
defterlerindeki kayıtlara göre, Siirt ve çevresindeki Keldani/Keldani Katolik 
mektepleri memuriyete hazırlayıcı bir zemin işlevi görmüştür. 

Bu bağlamda Keldani cemaati memurlarının yüksek eğitim ve dil 
profiline ilişkin verilere bakıldığında Mansur Galib Efendi, Davud Efendi, 
Yakob Efendi ve Cercis Anis Efendi gibi isimlerin Keldani/Keldani Katolik 
mekteplerinde öğrenim gördüğü anlaşılmaktadır. Bazı memurların ileri düzey 
Fransızca hâkimiyeti, yerel mekteplerin ötesinde bir eğitim seviyesine işaret 
etmektedir. Nitekim Hanna Habib Efendi’nin doğrudan “ecnebi mekteplerinde” 
eğitim aldığı kaydı bu durumu açıkça göstermektedir. Fransızca bilgisi, bu 
şahısların Katolik misyoner eğitim ağlarına dâhil olduğunu ortaya koymuş; 
Osmanlı idaresi ise bu niteliği, uluslararası dil becerilerini gerektiren 
görevlerde pragmatik bir biçimde kullanarak cemaat mensuplarını istihdam 
etmiştir. 

Keldani memurların yabancı dil konusundaki vukufiyetleri bürokratik 
işleyişte onları öne çıkarmıştır. Nitekim eğitim gören şahısların büyük 
çoğunluğunun Arapça, Türkçe ve Keldanice (Süryanice) okur-yazarlığına; 
önemli bir kısmının da Fransızcaya sahip olduğu görülmektedir. Kürtçeye 
“aşinalık” veya konuşma becerisi, özellikle kırsal kazalarda görev yapan 
memurlar için ek bir avantaj teşkil etmiştir. Keldani kökenli memurların dil 
becerileri ve teknik uzmanlıkları sayesinde özellikle mali ve idari uzmanlık 
gerektiren birimlerde yoğunlaştıkları görülmektedir. Sicill-i Ahvâl Defterleri 
ışığında Keldani memurların görev aldıkları başlıca kurumlar ve pozisyonlara 
bakıldığında ise muhasebe kalemleri, sandık sarraflığı, kantarcı ve anbar 

 
243 Ayhan, a.g.t., s.143-144. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 100 

eminlikleri ile vilayet ve kaza sandık emanetleri gibi mali ve sandık işlerinde; 
Duyûn-ı Umûmiye Nezareti, tahrirat mukayyidliği, müfettişlik kalemleri, 
memleha idareleri ve adliye teşkilatında bidayet mahkemesi azalığı gibi idari 
ve denetim birimlerinde; Reji İdaresi ve Ziraat Bankası gibi modern kurumlarda 
görev aldıkları görülmektedir. Bu görevlerin ortak niteliği; hesap bilgisi, 
yazışma yetkinliği ve güvenilirlik gerektirmesidir. Keldani memurların 
özellikle muhasebe ve sarraflık görevlerinde tercih edilmesi, cemaatin eğitimli 
ve teknik personel olarak algılandığını göstermektedir.  

Bununla birlikte Keldani kökenli devlet memurların sosyo-ekonomik 
arka planı da onların kariyer yollarını şekillendirmiştir. Bu bağlamda Keldani 
memurların baba meslekleri arasında bezzaz (manifaturacı), kuyumcu, tüccar, 
dülger ve Düyûn-ı Umûmiye memuru gibi şehirli ve ticari mesleklerin 
yoğunluğu, cemaatin ekonomik olarak orta ve üst-orta tabakalara yakın 
konumlandığını göstermektedir. Bu sosyo-ekonomik yapı, çocukların erken 
yaşta eğitime yönlendirilmesini ve 15-18 yaş gibi genç yaşlarda memuriyete 
başlamalarını mümkün kılmıştır. Bu durum, devlet memuriyetine geçişin 
cemaat içinde bilinçli ve planlı bir kariyer yolu olarak benimsendiğini 
düşündürmektedir244. 

Bu çerçevede, vilayet ölçeğinde idarî meclislerdeki temsil örnekleri de 
dikkat çekicidir. Nitekim Liva İdare Meclisinde Keldani Murahhas Vekili 
Mansur Efendi’nin görev aldığı kaydedilmiştir. Benzer biçimde, Diyarbekir 
Vilayet Salnâmesi’nde Yusuf Efendi’nin adı yer almamasına rağmen 1872 
tarihli bazı belgelerde Yusuf Efendi’nin Liva Temyiz Meclisi üyesi olduğu 
kayıtlara yansımıştır 245 Nihai değerlendirme olarak, Geç Osmanlı döneminde 
Keldani/Keldani Katolik cemaati; sahip olduğu entelektüel sermaye, mali-idari 
uzmanlık ve çokdilli yetkinlikler sayesinde yalnızca dinsel bir azınlık olarak 
değil, aynı zamanda devletin teknik ve idari işleyişine entegre olmuş bir taşra 
bürokratik bileşen olarak konumlanmıştır246.  

3.3. Mülkiyet, Ruhsat ve Sağlık Pratiği: Belediye-Vilayet-
Sefaret Pazarlığı 

Osmanlı Devleti, XIX. yüzyıldan itibaren hızla artan misyonerlik 
faaliyetlerini ve bunlarla bağlantılı olarak konsoloslukların azınlık toplulukları 
üzerindeki ilgisini genel itibarıyla kuşku ve temkinle karşılamıştır247. 
Misyonerlerin eğitim, sağlık ve dinî yardım adı altında yürüttükleri 

 
244 Kucak, a.g.m., s. 265–268 
245 Diyarbekir Vilayet Salnâmesi, 1291 (def’a 6), s. 261. 
246 Kucak, a.g.m., s. 265-268. 
247 Dilşen İnce Erdoğan, “American Board of Commissioners for Foreign Mission’dan Near East 
Relief’e Amerikan Misyonerlerinin Anadolu’daki Faaliyetleri,” Belgi Dergisi 2, no. 14 (2017), 
s. 552-566. 



101 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

çalışmaların, özellikle Hristiyan azınlıkların Osmanlı idaresine karşı siyasî bir 
bilinç kazanmasına ve Batılı devletlerle yakınlaşmasına yol açtığı 
düşünülmüştür. Bu nedenle devlet, söz konusu faaliyetleri yalnızca dinî ya da 
kültürel bir hareket olarak değil, aynı zamanda imparatorluğun iç istikrarını ve 
egemenlik bütünlüğünü tehdit eden bir unsur olarak değerlendirmiştir. 
Misyonerlerle doğrudan veya dolaylı ilişki içinde olan yabancı 
konsoloslukların, özellikle Doğu ve Güneydoğu Anadolu’daki azınlık 
topluluklarını himaye politikası çerçevesinde desteklemesi, Osmanlı 
yönetiminde derin bir güvensizlik yaratmıştır. Devlet, bu konsoloslukların dinî 
himaye kisvesi altında yürüttükleri faaliyetlerin arkasında siyasi nüfuz arayışı 
bulunduğu kanaatindeydi. Nitekim yerel düzeyde azınlıkların iç işlerine yapılan 
bu tür müdahaleler, zamanla Osmanlı idaresinin bölgedeki otoritesini 
zayıflatmış, merkezî denetimi güçleştirmiştir. Bu gelişmeler karşısında 
Osmanlı hükümeti, Tanzimat’tan itibaren yabancı misyonerlerin ve 
konsolosluk görevlilerinin faaliyetlerini denetim altına alma ve sınırlandırma 
politikası benimsemiştir. Özellikle vilayetlerde çıkarılan düzenlemelerle 
yabancı okulların açılması, dinî propaganda yapılması ve yerli halkla doğrudan 
temas kurulması konularında kısıtlamalar getirilmiştir. Bununla birlikte 
devletin bu çabaları, Batılı devletlerin diplomatik baskısı ve kapitülasyonlar 
nedeniyle tam anlamıyla sonuç verememiştir. Bu politikanın tam bir 
yansımasını Siirt bölgesinde görmekteyiz. Bu bağlamda XIX. yüzyılın 
sonlarına doğru Siirt’teki Katolik misyonerlik faaliyetlerinin yalnızca eğitim ve 
pastoral hizmetlerle sınırlı olmadığı; aynı zamanda mülkiyet, ruhsat ve sağlık 
alanlarında da Osmanlı merkezi idaresi ile diplomatik temsilcilikler arasında 
tartışmalara konu olduğu görülmektedir. 19 Ekim 1899 tarihli Dahiliye Nezareti 
raporunda, şehirde en az yirmi yıldır mevcut üç dört Dominiken rahip ve bazı 
rahibelerin özellikle Keldani kız ve erkek çocuklarının eğitimiyle meşgul 
oldukları belirtilmektedir. Bunun yanı sıra, söz konusu rahip ve rahibelerin tıbbî 
yardımlar sundukları, fakat herhangi bir tıp diplomasına sahip olmadıkları için 
“tabiplikten men” edildikleri ifade edilmektedir. Aynı belgede ayrıca, 
Dominikenlerin istimlâk ettikleri bazı haneleri okul ve ibadethane olarak 
kullandıkları kaydedilmiştir248.  

Osmanlı Devleti’nin doğu vilayetlerinde faaliyet gösteren bazı 
misyonerlerin, tıbbî bir eğitim veya yetkinliğe sahip olmamalarına rağmen 
doktor kimliğiyle hareket etmeleri, yalnızca idari bir ihlal değil, aynı zamanda 
ciddi bir etik ve ahlaki sorun olarak değerlendirilmelidir. Nasturiler arasında 
“tıbbi yardım” görüntüsü altında gerçekleştirilen bu tür uygulamalar, dönemin 
sağlık standartları ve mesleki etik anlayışı çerçevesinde kamu sağlığını 
tehlikeye atan bir istismar biçimi olarak nitelendirilebilir. Misyonerler, tıbbi 

 
248 BOA, DH.TMIK.M. 76/53, (13 Cemazeyilahir 1317-19 Ekim 1899) 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 102 

yeterlilikleri olmamasına karşın, hastaları muayene etmiş ve temel ilaçlar 
dağıtmışlardır249.  

Nasturiler gibi azınlıklar bölgedeki doktor yetersizliği, modern tıp 
bilgisinden uzaklık ve sağlık hizmetlerine erişim eksikliği gibi yapısal 
nedenlerle bu misyonerleri gerçek doktorlar olarak algılamıştır. Misyonerlerin 
temel ilaçlar ve Batı tarzı tedavi yöntemleri kullanmaları, yerel halk üzerinde 
“modern” ve “bilimsel” bir etki yaratmış; bu da onların toplum nezdinde 
meşruiyet kazanmalarına yol açmıştır. Dolayısıyla misyonerlerin etik dışı tıbbi 
uygulamaları, yalnızca bireysel sorumsuzluk olarak değil, aynı zamanda 
kolonyal bilgi hiyerarşisinin ve tıbbi otorite söyleminin bir yansıması olarak 
değerlendirilmelidir250. 

Misyoner doktorların bu faaliyetleri, hem bireysel hastalar açısından 
zararlı sonuçlar doğurma potansiyeli taşımış hem de Osmanlı yönetiminin 
gözünde devlet otoritesine karşı profesyonel bir yetki ihlali anlamına gelmiştir. 
Bu durum, misyoner faaliyetlerinin dinî veya hayırsever nitelikli bir çabadan 
ziyade, bölgedeki nüfuz mücadelesinin bir uzantısı olduğunu da 
göstermektedir. Tıbbi yardım, çoğu zaman yerel halkın güvenini kazanmanın 
ve misyoner söylemini yaymanın bir aracı olarak kullanılmıştır. Dolayısıyla bu 
tür sahte doktorluk girişimleri, etik olarak hem insan sağlığının 
araçsallaştırılması hem de yardım kisvesi altında misyonerlik faaliyeti 
yürütülmesi bakımından son derece sorunludur.  Bu durum sadece Katoliklere 
özgü bir uygulama olmayıp aynı zamanda Protestan misyonerler içinde geçerli 
olmuştur.  Bu bağlamda Osmanlı Devleti’nin 1887-1888 yıllarında Van Valisi 
Fikri Paşa aracılığıyla “doktorluk yetkisi bulunmayan” İngiliz Misyoner İngiliz 
Brown’u bölgeden uzaklaştırma girişimleri, yalnızca bir idari tedbir değil, aynı 
zamanda devletin kamusal sağlık etiğini ve mesleki denetim ilkesini koruma 
çabası olarak da yorumlanmalıdır. Devlet, bu tür şahısların Nasturi toplumu 
üzerindeki etkisinin hem fiziksel sağlık hem de sosyal düzen açısından olumsuz 
sonuçlar doğurabileceğini fark etmiştir251. 

Sahte doktorluk konusu genel olarak düşünüldüğünde, misyonerlerin tıp 
alanındaki yetkisiz faaliyetleri, etik sorumluluk, mesleki dürüstlük ve insani 
yardım anlayışı bakımından ciddi bir meşruiyet sorunu taşımaktadır. Tıp 
mesleğinin gerektirdiği bilgi, deneyim ve sorumluluk bilincine sahip 
olmaksızın “doktorluk” faaliyeti yürütmek, yalnızca dönemin Osmanlı 
yönetimi açısından değil, evrensel etik ilkeler açısından da hasta haklarının 
ihlali ve insan onuruna aykırı bir davranış olarak değerlendirilebilir. Bu kayıt, 

 
249 Murat Gökhan Dalyan, 19. Yüzyılda Nasturiler, Doktora tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta 2009, s. 116. 
250 F.F.I., “ A Day İn Spring “,Quarterly Report of Assyrian Mission, No. XXXVIII, Published 
for the Assyrian Mission, London 1899, s. 334-336; Murat Gökhan Dalyan, a.g.t., s. 116, 139. 
251 Isabella L. Bird, Journeys in Persia and Kurdistan (New York: G. P. Putnam’s Sons, 1891), s. 
319. 



103 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

birkaç önemli boyutu bir arada göstermektedir. Öncelikle, Dominiken rahip ve 
rahibelerin klasik misyonerlik faaliyetlerinin ötesinde tıbbî hizmetler sunduğu 
anlaşılmaktadır. Ancak Osmanlı idaresi açısından bu faaliyetler, modernleşen 
sağlık rejiminin resmî standartlarına aykırıydı. Dolayısıyla diplomasız yabancı 
din adamlarının tıbbî yardımda bulunmaları engellenmiş, “tabiplik” pratiği 
devletin yetkisine tabi kılınmıştır. Böylece sağlık hizmetleri, misyonerler ile 
Osmanlı idaresi arasındaki yetki paylaşımının önemli bir çatışma alanına 
dönüşmüştür. 

Bütün bu olaylar, Siirt’te Katolik misyonlarının gündelik faaliyetlerinin 
nasıl çok katmanlı bir müzakere alanına dönüştüğünü göstermektedir. Bir 
tarafta, rahibeler ve rahipler eğitim, ibadet ve sağlık hizmetleri üzerinden 
cemaatle bağlarını güçlendirirken; diğer tarafta Osmanlı idaresi mülkiyet ve 
ruhsat mekanizmalarıyla bu faaliyetleri kontrol altında tutmaya çalışmıştır. 
Ancak Fransız Sefaretinin doğrudan müdahalesi ise bu yerel-merkezî denetim 
hattını uluslararası bir meseleye dönüştürmüştür. Dolayısıyla 1899 yılına ait bu 
çift yönlü dosya, Siirt’te mülkiyet–ruhsat–himaye üçgeninin gündelik pratikte 
nasıl işlediğini açık biçimde yansıtmaktadır. Osmanlı Devleti, diplomatik 
yükümlülükleri gözetirken aynı zamanda taşranın toplumsal dengelerini 
korumayı hedeflemiş; Fransız misyonları ise eğitim, sağlık ve hayır kurumları 
üzerinden varlıklarını meşrulaştırmaya çalışmışlardır. Bu bağlamda, Siirt 
örneği yalnızca bir taşra misyon sahası değil, aynı zamanda Osmanlı–Fransız 
diplomatik ilişkilerinin somutlandığı bir laboratuvar işlevi görmüştür. 

3.4. Devlet ve Denetim: Nişanlar, Diplomatik Onurlar ve 
Cemaat Temsiliyeti: Siirt Keldanileri Örneği 

XIX. yüzyılın sonlarından I. Dünya Savaşı öncesine kadar Siirt’teki 
Keldani Katolik cemaatinin kurumsal görünürlüğü yalnızca ibadet mekânları 
ve okullarla sınırlı kalmamış, diplomatik onurlar, nişanlar ve devlet onaylı 
ödüller üzerinden de temsil edilmiştir. Bu dönemde Keldani metropolitleri ve 
önde gelen şahsiyetler, Fransa başta olmak üzere yabancı devletlerin taltifleri 
aracılığıyla cemaatin Osmanlı nezdinde meşruiyetini pekiştirmeyi 
amaçlamışlardır. Ayrıca bu nişanlar Siirt bölgesindeki Keldani bazı şahısların 
dış bağlantılarının da bir göstergesidir.  Örneğin, 18 Eylül 1909’da Siirt Keldani 
Metropoliti Adday Edişir Şir’in Fransa Hükûmeti tarafından verilen nişanı 
kabul etmesine izin verilmesi, cemaatin sembolik meşruiyet araçlarından biri 
olarak öne çıkmaktadır252. Aynı çizgide, cemaatin ileri gelenlerinden 
Ferecullah Abuş ve Mensur Musa Körkis’e St. Gregory ve St. Sylvester 
nişanlarının takılmasına izin talepleri de kayıt altına alınmıştır253. Bu tür 

 
252 BOA, İ.TAL. 462/47, (3 Ramazan 1327-18 Eylül 1909) 
253 BOA, BEO. 1305/97821, (27 Zilhicce 1316/8 Mayıs 1899). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 104 

onurlar, cemaatin Osmanlı bürokrasisi içinde tanınırlığını güçlendirirken aynı 
zamanda Roma ve Fransa nezdindeki prestijini de artırmıştır. 

Siirt’teki cemaatin patriklik bağlantıları da bu bağlamda dikkat çekicidir. 
1894’te Keldani patrikliğinde intihap haberi, Diyarbekir Metropoliti Abd-i 
Yeşû‘ (Abdüşşüyuh/Abdi Beşo)’nun ittifakla patrikliğe seçildiğini; imzalar 
arasında Siirt’in de bulunduğunu göstermektedir254.  

Cemaat-devlet ilişkisinin sosyal yardım boyutunu ise 1897 tarihli 
belgeler açığa çıkarır. Siirt’te Keldani muhtaçlara iane talepleri idari hiyerarşi 
içinde değerlendirilmiş ve karşılanmıştır. Bu durum aynı zamanda devletin 
vatandaşları olan Keldanilerin durumunu da hassasiyetle takip ettiğini de 
göstermektedir255. Aynı doğrultuda, 1898’de kız mektebinde görev yapan 
muallim ve muallimelere gönderilen “kırk elli madalyon” meselesi, pedagojik 
ağlarla maddî nişanelerin kesişimini göstermektedir256. 

Bu sürecin diplomatik ve toplumsal boyutu çağdaş basında da 
yansımıştır. Stamboul gazetesinde yayımlanan bir haberde, Siirt Keldani 
Metropoliti Addaï Scher’in Fransız Cumhuriyeti tarafından Officier de 
l’Instruction Publique nişanı ile taltif edildiği belirtilmiştir257. Aynı gazetede 
yer alan başka bir haberde ise, Kapusenlerin himayesinde Siirt Metropoliti 
Joseph Emmanuel Thomas’ın ziyaretleri aktarılmış, rahibelerin ve Marist 
Kardeşlerin kurumlarını gezerek takdirlerini sunduğu, çok dilli ve münevver 
bir şahsiyet olarak tanıtıldığı kaydedilmiştir. Haberde, Thomas’ın Fransızca, 
Türkçe, Arapça, Keldanice, Kürtçe, Latince ve İtalyanca bildiği; Musul 
doğumlu olduğu, piskoposluğunun yaklaşık on bin Keldani Katolik içerdiği; 
ayrıca Siirt mutasarrıfı Süleyman Faik Bey’in Katoliklere karşı iyi niyetli 
tutumunun altı çizilmiştir258. 

Bu bütünlük, Siirt’teki Katolik kurumların yalnızca dinî ve eğitimsel 
değil, aynı zamanda diplomatik ve sembolik düzeyde de temsil kabiliyeti 
kazandığını gösterir. Nişanlar ve diplomatik onurlar, cemaatin Osmanlı 
merkezi idaresi ve yerel yönetimler nezdinde meşruiyetini güçlendirirken; 
Fransız koruması altında yürütülen eğitim faaliyetleri ve mülkiyet talepleri, 
Osmanlı taşrasında Katolik cemaatin toplumsal varlığını şekillendiren başlıca 
araçlar hâline gelmiştir. 

 
254 BOA, Y.MTV. 108/36, (4 Cemazeyilevvel 1312/3 Kasım 1894). 
255 BOA, DH.TMIK.M. 42/75, (13 Cemazeyilahir 1315/9 Kasım 1897), Lef 1, 3, 5. 
256 BOA, DH.MKT. 2108/25, (2 Cemazeyilevvel 1316/19 Eylül 1898). 
257 Stamboul, 1 Nisan 1909, s. 2. 
258 Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2. 



105 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

3.5. Osmanlı Devleti’nin Siirt’teki Misyoner Faaliyetlerine 
Yönelik İdari ve Hukuki Denetimi 

Siirt’teki Keldani cemaatinin ve bölgedeki misyonerlerin faaliyetleri, 
XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı Devleti’nin sıkılaşan denetim 
politikalarının hedefi olmuştur. Başlangıçta belirli bir politikası olmayan 
devlet, daha sonra hakimiyeti altındaki yerli ve yabancı misyoner okullarında 
kontrol sağlamak amacıyla kanunlar çıkarmıştır. Buna örnek olarak, 1857 
yılında misyonerlerin şehirlerde sokak ortasında vaaz vermelerine ve izinsiz 
matbaa kurmalarına yasak getirilmiştir. 

Ülke içerisindeki tüm okul ve yayınları denetlemek için 1869 yılında 
Maarif-i Umumiye Nizamnamesi yürürlüğe konulmuştur. Bu nizamnamenin 
129. maddesi, özellikle misyonerlerin açtığı okulların denetimi ve yayınlarının 
kontrolü ile ilgiliydi. Nizamname ile birlikte, tüm okul diplomalarının Osmanlı 
Maarif Nezareti’nce onaylanması zorunluluğu getirilmiştir. Bu tür önlemler, 
misyonerlerin diplomatik koruma talep etmesine yol açmış, bu da mensup 
oldukları devletlerin Osmanlı Devleti’ne baskı uygulamasına neden 
olmuştur259. 

3.6. İdari Kurumlaşma ve Yayın Kontrolü 

Misyon faaliyetlerinin önlenmesi için alınan tedbirler yeterli gelmeyince, 
1886 yılında sadece misyoner okullarını denetlemek amacıyla Mekatib-i 
Ecnebiye ve Gayrimüslime Müfettişliği kurulmuştur. Bu kurum başına bir 
Osmanlı Hıristiyan devlet görevlisi getirilmişse de misyonerlerin çabaları ve 
konsoloslukların desteği sayesinde kurumun etkisi sınırlı kalmıştır260. 

Osmanlı Devleti’nin yayın faaliyetlerine yönelik tutumu, misyonerlerin 
matbaa açma girişimlerini doğrudan etkilemiştir. 1854 yılında kitap basım ve 
yayınının devlet matbaası dışında yapılmasını yasaklanmıştır. Buna karşın, 
Yakubilerin XIX. yüzyılın sonunda kendi ihtiyaçları için matbaa kurma 
başvurusu olumlu karşılanmıştır261. Özellikle Protestanların yayınları için 
yasadışı yayınların ülkeye sokulması engellenmeye çalışılırken, gerekli izinleri 
tamamlayan Bağdat’taki Keldanilerin matbaasına kolaylıklar gösterilmiştir262. 
Siirt’in bağlı olduğu Musul’daki Keldanilerin inanç bakımından Katoliklerin 

 
259 Uygur Koçabaşoğlu, Anadolu’daki Amerika Kendi Belgeleriyle 19.Yüzyılda Osmanlı 
İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları, 3. Baskı, İmge Kitabevi, İstanbul 2000, s. 90-
92. 
260 Koçabaşoğlu, a.g.e., s. 90-92. 
261 Ahmet Taşğın, “Süryanilerin Basın-Yayın Faaliyetlerine ilişkin Resmi Yazışmalar”, 
Süryaniler ve Süryanilik IV, Orient Yay., İstanbul Mart 2005, s. 29-30. 
262 BOA. DH. MKT. 1847/102 (29 Zilkade 1308-6 Temmuz 1891); Dalyan, Hakkari Günlüğü, s. 
229. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 106 

etkisi altında olduğunu gözlemleyen Shedd’e göre buradaki Keldaniler, 
çocuklarının okul masraflarını karşıladıkları gibi Fransızlar sayesinde bir 
matbaa sahibi dahi olmuşlardır263. Katolik misyonların en dikkat çekici 
araçlarından olan matbaa, Musul ve Urmiye’de dinî metinlerin, dil öğretim 
materyallerinin ve tarih kitaplarının basıldığı merkezlere dönüşmüştür. 

3.7. Diplomatik Müdahale ve Gümrük Muafiyetleri 
XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı idaresi, yabancı 

misyonların taşra faaliyetlerini daha yakından denetleme ihtiyacı hissetmiştir. 
Nitekim 1891’de Musul Vilayeti’nden gelen yazışmalarda, Dominiken 
okulunun yoklama defterleri ve ders programlarının incelendiği, öğretmenlerin 
kimlik belgelerinin istendiği, aksi halde ruhsatın iptal edileceği ve matbaanın 
kapatılacağı bildirilmiştir264. 

Osmanlı Devleti’nde misyoner kurumların sürdürülebilirliği, özellikle de 
Katoliklerin varlığı kapitülasyonlar çerçevesinde sağlanan gümrük 
muafiyetlerine bağlıydı. 1893 yılında Siirt Dominiken misyonuna gönderilen 
defter, kitap, yazı tahtası ve ilaçların Musul gümrüğünde alıkonulması, 
dönemin somut örneklerinden birini oluşturur. Osmanlı memurları bu 
malzemelerin “ticari emtia” olabileceği gerekçesiyle vergi talep etmiş, Fransa 
konsolosu ise bu malların “hayır müessesesi için” geldiğini bildirerek muafiyet 
istemiştir. Dahiliye Nezareti’nin cevabı ise açıktı: yalnızca “resmen ruhsatlı 
mektepler” için getirilen malzemeler muaf tutulacak, aksi halde vergi 
alınacaktı. Buna benzer bir kriz 1895’te ortaya çıktı. Dominikenlere ait matbaa 
için Marsilya’dan getirilen kâğıt ruloları gümrükte bekletilmiş, ancak Fransa 
sefaretinin müdahalesiyle serbest bırakılmıştı. Bu olay, Fransa’nın yalnızca 
misyonların himayesiyle değil, aynı zamanda kültürel dolaşımın garantörü 
olarak devreye girdiğini ortaya koyar. 1897’de Fransız sefaretinin 
başvurusunda ise Musul’daki Dominiken matbaasının gümrükten muaf 
olduğuna dair 1263 tarihli nizamnameye atıf yapılmış, özellikle 1. maddenin 9. 
fıkrasına dayanılmıştır265. 

3.8. Diplomatik Etkileşim ve Yerel Yansımalar 

Fransa başta olmak üzere Avrupa devletlerinin konsolosları, gümrük ve 
muafiyet rejimini sürekli gündemde tuttular. Herhangi bir kısıtlama girişimi 
olduğunda “hayır müesseselerinin engellendiği” gerekçesiyle Babıali nezdinde 
müdahalelerde bulunuyorlardı. Bu durum, yerel idarecilerin manevra alanını 

 
263 Anderson, History of the Missions II, s.298. 
264 BOA, MF.MKT. 129/122 (21 Zilhicce 1308-1 Temmuz 1891); BOA, MF.MKT. 131/16 (19 
Safer 1309-24 Eylül 1891). 
265 BOA, HR.İD. 2086/50 (11 Muharrem 1315-12 Haziran 1897). 



107 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

daraltıyor, ancak Osmanlı merkezî hükümetine Fransa ile ilişkilerde bir denge 
unsuru sağlıyordu. 

1897’ye gelindiğinde, Fransa sefaretinin baskıları sayesinde Musul ve 
Siirt’teki misyon kurumları “resmen tanınmış hayır müesseseleri” listesine 
dahil edildi. Bu statü hem gümrük muafiyetlerini hem de matbaa faaliyetlerini 
garanti altına alıyor, fakat aynı zamanda Osmanlı makamlarına da teftiş yetkisi 
tanıyordu. Dolayısıyla 1891–1897 arasındaki süreç, bir yandan Fransa’nın 
nüfuzunu kurumsallaştırırken, öte yandan Osmanlı idaresine hukukî denetim 
kalkanı oluşturmuştu. Yerelde ise bu ayrıcalıklar, Müslüman esnafın ve Ermeni 
cemaatinin tepkisine yol açmış, Siirt ve çevresinde Katolik misyonların 
“ekonomik ve kültürel ayrıcalıklı kurumlar” olarak algılanmasına neden 
olmuştu. 

3.9. Siirt-Bohtan Sahasında Katolikleşme ve Nasturi Direnci: 
Misyoner Stratejileri ve Osmanlı Müdahaleleri 

Katolikliğin Siirt ve çevresinde etkisini göstermesinden sonra Nasturi 
Kilisesi bölgedeki cemaatini ve varlığını korumak için azami çaba sarf etmiştir. 
Bu dönemde yaşanan Katolikleşme–Nasturi rekabeti yalnızca kurumsal 
yapılarla sınırlı kalmamış, doğrudan cemaat nüfusu üzerinde de önemli 
dalgalanmalara yol açmıştır. Joseph III’ün Siirt için Şemʿun Kemo’yu Katolik 
metropolit olarak takdis etmesiyle bölge Katolik hiyerarşisine bağlanmış 
görünse de onun Roma’daki yokluğu sırasında Nasturi bir piskoposun yeniden 
atanması, Katoliklere bağlı köylerin bir kısmının el değiştirmesiyle 
sonuçlanmıştır266. 

1757’de Patrik La‘zar Hindi’nin verdiği rakamlara göre, Siirt 
bölgesindeki yaklaşık 5.000 Katolik nüfus Amid patrikliğine bağlıydı; bu, 
Katolik cemaatin hatırı sayılır bir yoğunluğunu gösterirken, aynı dönemde 
Nasturilerin bazı köylerde yeniden güç kazanması dengelerin sürekli değiştiğini 
kanıtlamaktadır267. Dolayısıyla Siirt, iki patriklik arasındaki çekişmenin her 
defasında nüfusun bir kısmının kaybedilmesi veya kazanılmasıyla 
sonuçlandığı, hiçbir tarafın mutlak hâkimiyet sağlayamadığı bir sınır bölgesi 
niteliği taşımıştır. 

Bohtan’daki Nasturiler arasında Katolikliğe geçişin erken çekirdeği, 
XVII. yüzyıl başında Sadak köyünde oluşmuştur. Roma’da eğitim gören ve 
episkopal takdis alan Mar-Şimun, bir yıl içinde köyün neredeyse tamamını 
Katolik birliğe döndürmüş; 1662 yılındaki ölümünden önce çevrede üç veya 
dört köyü daha birliğe katmıştır. On sekizinci yüzyıl ortasında piskopos Mar-
Hanna ikametini Siirt’e taşımış; hareket dağ içlerine yayılmış ve iki yüzyıl 

 
266 Wilmshurst, The Martyred Church, s. 332, 351. 
267 Wilmshurst, The Martyred Church, s. 351. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 108 

sonunda yaklaşık otuz köy “Siirt” adını taşıyan Keldani piskoposluğunu 
oluşturmuştur268. 

On dokuzuncu yüzyıl ortasında Katolik çevrelerde dolaşan strateji 
notları, bugünkü Doğu Anadolu dağlara dağılmış Nasturiler arasında 
“hızlandırılmış” bir Katolikleşmenin mümkün olduğunu varsaymıştır. P. 
Martin’in 1867 tarihli formülasyonu bu tahayyülü özetler: “Misyonerlerin tüm 
yazışmaları, Nesturiler arasında birkaç başka misyonun daha kurulması 
arzusunu uyandırmaktadır. Siirt, Aşita ve Van merkez alınmalıdır”269. Bu öneri, 
sonraki on yıllarda kurulacak okul-ruhban-matbaa zincirinin mekânsal 
şemasını önceden haber vermekteydi270. 

Bohtan’ın dağlık coğrafyası, yolların güçlüğü, ağa tahakkümü ve 
idarenin zayıflığı nedeniyle Hristiyanlar açısından sürekli baskı riski barındırsa 
da toprak verimliliği pastoral çalışmaya elverişli bir toplumsal doku 
sunmaktaydı. Katoliklik bu şartlarda yaklaşık otuz köy ve altı bin kişiyle 
bölgede kök salmıştır271. Ancak Protestan misyonları ücretsiz okullar, yerli din 
görevlisi yetiştirme ve İngiliz konsolosluğunun gayri resmî272 himayesi 
sayesinde daha hızlı sonuç alabilmişlerdir. 

Siirt bölgesindeki Artévena örneği, Nasturilerin misyonerler aracılığıyla 
Katolik dönüşümünün mikro düzeyde nasıl tetiklendiğini aydınlatır. Nasturi 
patriği köyü piskoposluk merkezi yaparak direniş göstermiş; fakat genç 
piskoposun ayin yorumu bir Katolik rahip tarafından çürütülünce köyde 
Katolikliğe geçiş fikri güçlenmiştir273. Bölgedeki faaliyet gösteren misyoner 
stratejisinin omurgasını okul–yerli ruhban–ayin zinciri oluşturmuştur. Peder G. 
Duval, “okullar vasıtasıyla şizmatik Nasturi köylere girilebilir” derken274, 
Peder Gonzal ve Galland Siirt’te bir hazırlık okulu kurulmasını ve çocukların 
Musul’daki seminerlere aktarılmasını önermiştir275. Böylece şehirdeki eğitim 
ve misyoner ihtiyacının giderileceğini düşünmüştür. Bu politika bağlamında 
eğitim ve okul konusunda ilerlemelerin olduğu görülmektedir.  Bu bağlamda 
1905 tarihli Annuaire pontifical catholique envanteri, Siirt piskoposluğunu yedi 
erkek okulu, bir kız okulu, yirmi seküler rahip ve yirmi üç kilise/şapel ile 
tanımlar276. Bu yapı ve gelişme aslında 1887’de altı Nasturi köyünün 
Katolikliği kabul etmesiyle büyüyen evanjelik alanın istatistik olarak kurumsal 

 
268 Œuvre d’Orient, Mayıs 1884, s. 314-315. 
269 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, s. 49. 
270 Max Heimbucher, The Orders and Congregations of the Catholic Church, Paderborn: Verlag 
von Ferdinand Schöningh, 1907, s. 155-156. 
271 Œuvre d’Orient, n°142, Mayıs 1884, s. 312-313. 
272 Œuvre d’Orient, n°138, Eylül 1883, s. 133-134; Œuvre d’Orient, n°142, Mayıs 1884, s. 312-
313. 
273 Œuvre d’Orient, n°142, Mayıs 1884, s. 343-344. 
274 Œuvre d’Orient, n°138, Eylül 1883, s. 140-144. 
275 Œuvre d’Orient, n°142, Mayıs 1884, s. 50-51, 247–249. 
276 Battandier 1905, s. 290. 



109 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

karşılığıdır277. Nitekim bunu teyit eden en önemli kaynaklardan olan Joseph 
Tfinkdji’nin ayrıntılı sicilleri, 1895 sonrası birçok köyde toplu din değiştirmeler 
yaşandığını, Guiralel/Guératel’de Katolik olmuş eski bir Nasturi piskoposunun 
ikamet ettiğini kaydetmektedir278. 1914 yılına geldiğinde cemaat olarak 
bölgede yaklaşık 5.380 mümin, 37 papaz, 21 kilise, 31 şapel, 17 okul ve 9 
istasyon bildirilir; bu yoğunluk papaz başına 145 mümin, 1.000 kişiye 9,67 
ibadet mekânı düşmesi anlamına gelmektedir279. 

Devlet–misyon etkileşiminin gerilimini gösteren 1902 “Havil (Duval, 
Osmanlı yerel memurlarının yazımıyla belgelerde Havil olarak geçmiştir) 
Vakası”, Katolik keşiş Havil’in Şirvan’daki Süryanileri arazi ve borç affı 
vaatleriyle Katolikliğe kazandırmaya çalışması üzerine Osmanlı idaresinin 
müdahalesine sahne olmuştur. Bu faaliyetler yalnızca dinî propaganda değil, 
aynı zamanda Fransız tabiiyetine geçişi teşvik ettiği için tehdit kabul 
edilmiştir280. Zira bilindiği üzere Osmanlı Devleti bu tür girişimleri kendi 
içlerine müdahale ve daha sonraki dönemler için sıkıntı yaratacak gelişmeler 
olarak görmektedir. 

Siirt bölgesinde Katolik-Nasturi mezhep değiştirme mücadelelerini 
gösteren bütün bu veriler, Siirt-Bohtan sahasında Katolikliğin etkisini 
artırmasına paralel olarak Nasturi Kilisesi’nin cemaatini korumak için çeşitli 
mekanizmalar geliştirdiğini göstermektedir. Katolik raporlarında dile getirilen 
iyimserliğe rağmen tam bir konfesyonel dönüşüm sahada gerçekleşmemiş; 
nüfus sürekli olarak eğitim, ruhban kaynağı, dış proteksiyon, yerel otorite ve 
devlet müdahaleleri arasında dalgalanmıştır. 

3.10. Siirt’te Mülkiyet İhtilafları, Muafiyet ve Ruhsat Şartlar 

1902 yılının sonlarından itibaren Siirt’teki Dominiken müesseseleri hem 
mülkiyet ihtilafları hem de devletin ruhsat-muafiyet politikalarının odağında 
kalmıştır. Kasım 1902’de Dominikenlere ait mülkün duvarının Ermeni bir grup 
tarafından yıkılmasıyla ilgili şikâyet üzerine soruşturma açılmış ve yeniden inşa 
süreci başlatılmıştır281. Şubat 1903’te ise aynı mesele tekrar gündeme gelmiş; 
duvarın tamiri ve mülkiyetin korunması için idari takibat başlatılmıştır282. Bu 
olay, Siirt’teki cemaatler arası gerilimlerin yalnızca dinî alanda değil, gündelik 
mülkiyet ihtilafları üzerinden de tezahür ettiğini ortaya koymaktadır. 
Katoliklerin himaye altında bulunan kurumları, yerel güç dengelerinde zaman 

 
277 Werner, Orbis Terrarum Catholicus, s. 166-169. 
278 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 496-497, 525. 
279 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 496-497. 
280 BOA, HR.TH. 269/13, (18 Safer 1320-27 Mayıs 1902; BOA, HR.TH. 271/50, (20 Rebiülahir 
1320-27 Temmuz 1902). 
281 BOA, BEO 1954/146530 (23 Şaban 1320-25 Kasım 1902). 
282 BOA, BEO 1991/149315 (6 Zilkade 1320-4 Şubat 1903). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 110 

zaman hedef haline gelmiş; Osmanlı idaresi de bu ihtilafları soruşturma ve 
yeniden inşa süreçleriyle çözmeye çalışmıştır. 

1903 sonbaharında Dominikenlerin yeni bina inşası için başvuru 
yaptıkları anlaşılmaktadır. Ancak Babıali, inşa iznini yalnızca “bu binaların 
ileride müessesat-ı dinîyye ve hayriyeye çevrilmeyeceğine dair senet” verilmesi 
şartıyla onaylamıştır283. Bu şart, devletin Midilli Krizi sonrası uyguladığı “önce 
ruhsat, sonra taahhüt” ilkesinin taşradaki somut örneği olarak 
değerlendirilebilir. Fiilen manastır ya da yetimhane olarak kullanılan binalar, 
ancak sivil/konut statüsüyle inşa izni alabiliyor; dinî veya hayrî amaçla 
kullanılmak istenirse ayrıca izin gerektiriyordu. Böylece Osmanlı, Fransız 
himayesindeki kurumların genişlemesini kontrol altına almak için hukukî 
şartları sıkılaştırıyordu284. 

Aynı dönemde Siirt’te Fransız himayesindeki “Per Dominiken” ve 
“Sœur de la Présentation” isimli mektep, manastır ve yetimhanenin bir kısmının 
konut olarak kullanıldığı; henüz tapusu alınmamış kısımlar içinse emr-i âlî 
çıkarılmasının uygun bulunmadığı görülmektedir285. Bu durum, Katolik 
kurumların gayrimenkullerinde statü farklılaşmalarının sıkça yaşandığını ve 
Babıali’nin bunları yakından izlediğini göstermektedir. Anlaşıldığı kadarıyla 
Katolik mülklerinin yalnızca ruhsatla değil, tapu ile resmiyet kazanması 
gerektiği vurgulanmış; böylece Fransız konsolosluğunun “fiili durum” 
argümanı geçersiz kılınmıştır. 

Ayrıca bu dönemde Siirt’teki Dominiken kurumlarına dair emlak vergisi 
meselesi de gündeme gelmiştir. 1903 Kasım’ında Dominiken müesseseleriyle 
ilgili emlak vergilerinin tahsili için emr-i lâzıme talep edilmiştir286. Bu durum, 
kapitülasyonların sağladığı gümrük ve vergi muafiyetlerinin devlet tarafından 
kısıtlı yorumlandığını, özellikle taşrada Katolik kurumların emlak vergisi 
yükümlülüğünden muaf sayılmadığını ortaya koymaktadır. 

Genel olarak 1902-1903 gelişmeleri, Siirt’teki Katolik müesseselerin 
Osmanlı siyaseti açısından üçlü bir denetim mekanizmasına tabi tutulduğunu 
göstermektedir. İlk olarak, mülkiyet güvenliği devletin soruşturma ve tamir 
süreçleriyle korunmaya çalışılmış, ancak Katolik mülkleri cemaatler arası 
çatışmaların hedefi olmaya devam etmiştir. İkinci olarak, yeni inşa edilen 

 
283 BOA, BEO 2692/201860 (23 Şaban 1323-23 Ekim 1903). 
284 Siirt mutasarrıflığı tarafından Bâbıâli'ye gönderilen yazıda, Siirt'te Fransız tabiiyetinde ve 
himayesinde bulunan okul, manastır ve yetimhane gibi müessesleri kiralık olarak kullanılan ve 
birer rahip tarafından ayin ile eğitim verilen Osmanlı tebaasına ait olan bu müessesatın mahalli 
idareye ait olmadığı sorulmuştur. Bu soruya cevaben Dahiliye Nezareti, Fransa ile yapılan Midilli 
İtilafnamesi’nde cetvellere kaydedilen müessesatın Fransız hükümetine ait olması sebebiyle 
onların idaresinde olması gerektiği Sadarete bildirmiştir. BOA, MF.MKT. 620/39 (3 Muharrem 
1320-12 Nisan 1902). 
285 BOA, BEO 1868/140096 (11 Rebiülevvel 1320-18 Haziran 1902). 
286 BOA, HR.İD. 2022/80 (3 Ramazan 1321-23 Kasım 1903). 



111 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

binalar için “ileride dinî/hayri amaçla kullanılmayacağına dair senet” şartı 
getirilerek Babıali’nin misyoner kurumların genişlemesini önleme stratejisi 
pekiştirilmiştir. Üçüncü olarak ise, Katolik kurumlar gümrükte sağlanan 
muafiyetlere rağmen taşrada emlak vergisine tabi tutulmuş, böylece ekonomik 
ayrıcalıkları sınırlanmıştır. 

Siirt özelinde bu uygulamalar, Katolik cemaatin devletle ilişkisini bir 
yandan resmî hukukî tanınma çerçevesinde güvence altına alırken, öte yandan 
idari ve mali kısıtlamalar ile denetim altında tutmuştur. Böylece 1901 Midilli 
Krizi sonrasında elde edilen kazanımların, sahada ne ölçüde devlet kontrolüyle 
sınırlandırıldığı açıkça görülmektedir. 

3.11. Tashih-i Kayıt, Arazi Tasnifi ve Muafiyetin Koşulları 

1904-1906 dönemi, Siirt’te Katolik kurumların mülkiyet statüsünün 
resmîleştirilmesi ve vergisel yükümlülüklerinin sınırlandırılması bakımından 
kritik bir evreydi. Midilli Krizi sonrası Babıali’nin geliştirdiği “önce ruhsat-
sonra kayıt” siyaseti bu kez doğrudan emlak kayıtları ve arazi tasnifleri 
üzerinden uygulamaya konulmuştur. 1906’da Van ve Siirt’te Dominiken 
mülklerinin şahıs adlarından cemaat adına tashih-i kayıt edilmesi talepleri 
gündeme gelmiştir. Van’da mektep, manastır, kilise ve yetimhaneyi içeren on 
parça mülkün resmen “Dominiken mülkü” olarak tanınması ve muafiyet 
kapsamına alınması yönünde yazışmalar yapılmıştır287. Aynı süreçte Siirt’teki 
on bir parça arazi için ayrıntılı bir tasnif yapılmış; bunların dördü arazi-i emirî, 
altısı arazi-i vakfiye, biri ise mülk kategorisine dâhil edilmiş ve bu tasnife göre 
işlem yapılması istenmiştir288. 

Bu tasnif, Siirt’te Katolik kurumların karşı karşıya kaldığı en temel 
sorunlardan birini açığa çıkarıyordu. Cemaatin fiilen kullandığı mülkler 
hukuken farklı kategoriler altında yer alıyordu. Arazi-i emirî statüsündeki 
taşınmazların tasarruf hakkı padişah iradesine bağlıydı ve vakıf arazilerde 
üçüncü tarafların itiraz hakkı doğabiliyordu. Yalnızca mülk tapusu bulunan 
taşınmazlar cemaatin tam denetimine açıktı. Dolayısıyla Siirt’teki Dominiken 
mülklerinin idaresi, sadece dinî ve diplomatik tartışmaların değil, aynı zamanda 
Osmanlı arazi hukukunun teknik sınıflarının da konusu haline gelmişti. 

Bitlis vilayetinin yazışmaları, bu belirsizlikleri daha da 
somutlaştırmaktadır. Vilayet, Siirt’te Fransız tebaası Patri Ponet ve 
arkadaşlarının bağ, bahçe ve hanlarının “Dominiken Risale Cemiyeti” adına 
kaydını talep etmiştir289. Bu talep, bireysel yabancı tebaa mülkiyetinin cemaat-

 
287 BOA, DH.MKT. 1075/74 (8 Rebiülevvel 1324-2 Mayıs 1906), Lef 2–3; BOA, BEO 
2859/214413, (6 Cemazeyilevvel 1324-28 Haziran 1906). 
288 BOA, ŞD. 2755/15 (8 Rebiülahir 1324/14 Haziran 1906), Lef 3. 
289 BOA, BEO. 2930/219725 (3 Ramazan 1324-21 Ekim 1906). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 112 

kurumsal mülkiyete dönüştürülmesi sürecini ortaya koymaktadır. Osmanlı 
idaresi açısından bu durum, yabancıların doğrudan mülkiyet edinmesinden 
ziyade hayır cemiyetleri aracılığıyla kurumsal sahiplik şeklinde görünür hale 
gelen bir fiilî durumdur. 

Siirt’teki bu süreç, Fransız himayesinin sürekli gündemde tutulduğunu 
da göstermektedir. Dominikenler ve Sœurs de la Présentation gibi kadın 
tarikatlarının işlettiği okul, manastır ve yetimhanenin bir kısmı hâlen tapusuz 
ya da konut statüsünde kayıtlıydı. Babıali’nin bu kurumlara dair ruhsat ve tapu 
prosedürlerini sıkılaştırması, Fransız konsolosluğunun ise bunları himaye 
altında tutma ısrarı, Siirt’te mülkiyet meselesini diplomatik bir pazarlık alanına 
dönüştürüyordu. Bu noktada Van’da 1909’da Sœurs Dominicaines de la 
Présentation’a ait mesken, mabet ve yetimhanenin yeniden inşası için yapılan 
başvuru290, aslında Siirt için de geçerli bir eğilimi yansıtıyordu. Katolik 
müesseseler yalnızca dinî merkezler değil, aynı zamanda diplomatik temsil ve 
kültürel varlık göstergeleriydi; Osmanlı ise bunları ancak ruhsat, senet ve kayıt 
çerçevesinde tanıyordu. 

Sonuç itibarıyla 1904-1906 gelişmeleri, Siirt’te Katolik kurumların 
mülkiyet statüsünün devlet tarafından denetlendiğini ortaya koymaktadır. Şahıs 
adlarına kayıtlı mülklerin cemaat adına geçirilmesiyle Katolik kurumların 
varlığı kolektif bir kimlikle güvenceye alınmıştır. İkincisi, emirî, vakfiye ve 
mülk araziler arasındaki ayrımlar cemaatin tasarruf haklarını sınırlandırmış, 
devletin müdahale kapasitesini artırmıştır. Üçüncüsü, kapitülasyonların 
sağladığı imtiyazlara rağmen Dominiken müesseseler vergi, ruhsat ve tapu 
prosedürleriyle merkeze bağımlı kılınmıştır. Dolayısıyla Midilli Krizi 
sonrasında Katolik kurumların kazandığı meşruiyet, sahada hukukî kayıt ve 
mülkiyet tasnifi yoluyla sınırlandırılmış; Siirt özelinde cemaatin 
kurumsallaşma süreci güçlenmekle birlikte Osmanlı’nın kontrol 
mekanizmalarından bağımsız bir özerklik kazanması engellenmiştir. 

3.12. Dil, Eğitim ve Diplomasi: Fransız Misyonerlerinin 
Siirt’teki Faaliyetleri ve Osmanlı’nın Tepkisi 

Fransız misyoner örgütleri (Dominikenler, Kapusenler, Lazaristler, 
Maristler ve rahibeler), XIX. yüzyıl sonu ile XX. yüzyıl başında Mezopotamya 
ve Anadolu’da yalnızca dinî kurumlar olarak değil, aynı zamanda Fransızca 
bilen yerli ruhban ve öğretmen yetiştiren merkezler olarak işlev gördüler. 
Maurice Pernot’nun Rapport sur un voyage d’étude à Constantinople, en 
Égypte et en Turquie d’Asie (janvier–août 1912 adlı eserinde belirttiği üzere bu 
kurumlar, Fransız nüfuzunun eğitim ve dil üzerinden kökleştirilmesini 
amaçlayan bir ağ olarak tanımlanıyordu. Musul’daki Dominiken semineri, 

 
290 BOA, BEO. 3646/273405 (22 Ramazan 1327/7 Ekim 1909). 



113 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

İstanbul’daki Kapusenler, Beyrut’taki Cizvitler ve Kudüs’teki Lazaristler 
aracılığıyla Fransız usulünce yetişmiş bir kadronun, yerli cemaatlere hem dinî 
hem de kültürel liderlik etmesi öngörülmekteydi291. 

Fransızca bu süreçte bir iletişim dili olmanın ötesinde, statü ve kültürel 
sermaye aracı hâline geldi. Katolik okullarında yoğun biçimde öğretilen 
Fransızca hem Keldaniler hem de Süryaniler arasında sosyal mobilitenin ve 
Batı ile bağ kurmanın anahtarı olarak işlev gördü. Pernot’nun vurguladığı gibi, 
klasik diller ve Fransız felsefesiyle donatılan gençler, bölgenin gelecekteki 
seçkinleri olarak tasarlanıyordu292. 

Siirt özelinde bu nüfuz politikası, doğrudan kurumsal inşa ve ruhsat 
süreçleri üzerinden şekillendi. 1912-1913 yıllarında Dominiken erkek okulu, 
Dominiken manastırı ve Présentation rahibelerine ait kız yetimhanesi için 
yeniden inşa ve genişleme talepleri Osmanlı idaresine sunuldu293. Bu 
başvurular yalnızca sözlü ifadelerle değil, ayrıntılı mimarî plan ve ölçülerle 
desteklenmişti; örneğin 19,30×12,20 m ebadında ve 6,20 m yüksekliğinde 
yapılar planlanmıştı294. 

Osmanlı makamları ise bu projeleri değerlendirirken sadece ruhsatlı olup 
olmadıklarını değil, toplumsal hassasiyetleri de dikkate aldı. Belgelerde, inşa 
edilecek kurumların Müslüman mahallelere, camilere ve devlet binalarına 
mesafelerinin özellikle sorgulandığı görülmektedir295. Böylece Siirt’teki 
Katolik kurumların büyümesi yalnızca diplomatik değil, aynı zamanda 
toplumsal düzen açısından da kontrol altına alınmıştı. 

Bu dönemin kritik unsuru, 1901 Midilli Krizi sonrasında Fransa ile 
Osmanlı arasında 18 Kanunuevvel 1912’de imzalanan İtilafname idi. Bu 
anlaşma, Katolik kurumların inşa ve tamirlerini “ruhsatlı statü” içinde kabul 
ediyor; yeni projelerin ise altı ay içinde merkeze bildirilmesini şart 
koşuyordu296. Siirt’teki ruhsat dosyalarında bu anlaşmaya doğrudan atıf 

 
291 Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, s. 146–151. 
292 Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, s. 146. 
293 Siirt vilayetinde, Fransız himayesinde altında Piérre Dominicen, Souare de la Péres Antasion 
adlı kayıtlı iki okul, Dominicen manastırı, yetimhane ve Souare de la Péres Antasion manastırı 
olduğu ve bunların defterlerde kayıtlı oldukları bildirilmiştir. Ancak mahalli idare tarafından 
(Bitlis Vilayetinden gönderilen telgraf) Fransız rahiplerin idaresinde bulunan ve tapusu henüz 
alınmamış olmasına rağmen okul ve mabed olarak kullanılan hanelerin olduğu ifade edilmesi 
üzerine, Sadaret bu amaçla açılan müesseslerin Maarif idaresinden ruhsat alması gerektiği 
bildirilmiştir. BOA, MF.MKT. 638/18 (18 Rebiülevvel 1320-25 Haziran 1902). 
294 BOA, HR.İD. 1804/7 (8 Rebiülahir 1331-17 Mart 1913) Lef 1; BOA, HR.İD. 1804/9 (23 
Rebiülahir 1331-1 Nisan 1913), Lef 1, 3, 9-11, 18-19. 
295 BOA, HR.HMŞ.İŞO. 144/9 (5 Cemazeyilahir 1330-22 Mayıs 1912) Lef 4; BOA, 
HR.HMŞ.İŞO. 144/13 (20 Cemazeyilevvel 1330-7 Mayıs 1912) Lef 7–8, 20. 
296 BOA, HR.İD. 1804/13 (18 Receb 1331-18 Haziran 1913) Lef 8. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 114 

yapılması, Babıali’nin uluslararası yükümlülükleri taşra idaresine de 
uyguladığını göstermektedir. 

İttihat ve Terakki hükümeti, 1908’den sonra yabancı okullara yönelik 
sıkılaştırılmış düzenlemeler getirdi: inşa edilen mülklerden vergi alınması, 
öğretmenlerin diplomalarının denetlenmesi, müfredat ve kitapların kontrol 
edilmesi gibi önlemler Fransız müdahalesini sınırlamayı amaçlıyordu. Pernot, 
bu düzenlemeleri aktarırken, yabancı okulların eski imtiyazlarının Osmanlı 
tarafından kısıtlanmaya çalışıldığını vurgular297. Bu çerçevede, Siirt’teki 
Katolik kurumların ruhsatlandırılması yalnızca yerel idarenin meselesi 
olmaktan çıkmış, Osmanlı-Fransa ilişkilerinin diplomatik hassasiyetleriyle 
bağlantılı bir hukukî-idarî denge alanı hâline gelmişti. 

Fransız misyonerler ise bu direnci aşmak için pragmatik uyarlamalar 
geliştirdiler: Türkçe ve yerel dillerin programlara eklenmesi, farklı 
mezheplerden öğrenci kabulü ve okullara sağlık-dispenser birimlerinin 
eklenmesi bu stratejiler arasındaydı. Böylece Fransa kendi çıkarlarını “hayır 
kurumu” ve “kamusal fayda” retoriği ile meşrulaştırmaya çalıştı. 

Siirt örneği, Fransa’nın misyonerlik üzerinden yürüttüğü çıkar 
siyasetinin ve Osmanlı’nın buna karşı geliştirdiği denetim mekanizmalarının 
nasıl iç içe geçtiğini göstermektedir. Fransa, dil, eğitim ve sosyal hizmetler 
üzerinden kalıcı nüfuz inşa etmeye çalışırken; Osmanlı Devleti bu nüfuzun 
sınırsız yayılmasına izin vermemiş, ruhsat, mülkiyet, mahalle mesafesi ve 
bildirim şartlarıyla yerinde denetim uygulamıştır. Böylece Siirt, bir yandan 
Fransa’nın “medenileştirme” söylemiyle bölgedeki nüfuzunu artırmaya 
çalıştığı; diğer yandan Osmanlı idaresinin hem diplomatik yükümlülükleri 
gözettiği hem de taşranın toplumsal dengelerini korumak için direnç gösterdiği 
bir taşra laboratuvarı işlevi görmüştür. 

3.13. Siirtli Keldanilerin Osmanlı Bürokrasisindeki Yeri 

Keldani cemaatine mensup bireylerin eğitim yoluyla Osmanlı 
bürokrasisine entegre oldukları da belgelerden anlaşılmaktadır. 20 Haziran 
1862 doğumlu Mansur Galib Efendi, Musul Keldani Katolik Mektebi’nde 
Arapça, Türkçe ve Keldanice eğitim almış; sandık sarraflığı ve Ağnam Resmi 
kabzımallığı gibi görevlerde bulunmuştur298. 

Benzer şekilde, 22 Nisan 1868 doğumlu Abuş Şükrü Efendi, Siirt Katolik 
mekteplerinde Arapça, Türkçe, Fransızca ve hesap dersleri görmüş; Siirt 
Sancağı muhasebeciliği görevinde bulunmuştur299. 16 Ağustos 1890 doğumlu 
Hanna Habib Efendi ise Siirt’teki Dominiken okullarında eğitim gördükten 

 
297 Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, s. 289-300. 
298 BOA, DH.SAİD.d. 41/77(29 Zilhicce 1278-27 Haziran 1862). 
299 BOA, DH.SAİD.d. 88/353 (29 Zilhicce 1284-22 Nisan 1868). 



115 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

sonra Dersaâdet Darülhayr Mektebi’ne devam etmiş; Türkçe, Arapça, 
Fransızca ve Süryanice bilen çok dilli bir bürokrat olarak Bitlis Ziraat 
Bankası’nda görev almıştır300. 

Bu örnekler, Osmanlı Devleti’ndeki yabancı veya ruhsatlı Katolik 
okullardan mezun olanların devlet hizmetinde istihdam edilebildiğini 
göstermektedir. Siirtli İlyas Hanna’nın Maarif Nezareti’ne yazdığı dilekçe, bu 
sürecin somut bir örneğidir. İlyas Hanna hem idadi mektebinde hem de Fransız 
mektebinde eğitim gördüğünü, Arapçayı iyi bildiğini belirterek öğretmenlik 
talebinde bulunmuş; yapılan imtihanın ardından 3 Eylül 1910 tarihinde idadi 
muallimliğine kabul edilmiştir301.  

3.14. Siirt Keldanilerinin Devlete Sadakat Bildirimleri 

1896 yılında Bitlis Valisi tarafından Babıali’ye gönderilen raporlarda, 
bölgedeki Ermeni hareketlerine karşı alınan tedbirler ve yerel cemaatlerin tavrı 
aktarılmıştır. Bu raporlarda özellikle Siirt Ermeni Piskoposu, Süryani Patrik 
Vekili ve Keldani Serpiskoposu Emanuel’in imzasını taşıyan ortak bir telgraf 
dikkat çekmektedir. Telgrafta, yerel tedbirlerle asayişin sağlandığı belirtilmiş 
ve Osmanlı Devleti’ne bağlılık açıkça beyan edilmiştir302. Bu tür sadakat 
bildirimleri, dönemin azınlık psikolojisini yansıtan önemli göstergelerden 
biridir. 1894-1896 olaylarının gölgesinde kalan gayrimüslim cemaatler hem 
devletin güvenlikçi politikaları hem de çevredeki isyan hareketleri nedeniyle 
sürekli bir baskı altındaydılar. Keldaniler gibi nüfusça küçük topluluklar 
açısından sadakat beyanı, yalnızca politik bir refleks değil aynı zamanda bir 
“hayatta kalma stratejisi” idi. Devlete bağlılığın açıkça ifade edilmesi, hem 
cemaatin potansiyel bir tehdit olarak görülmesini engelliyor hem de günlük 
hayatlarında güvenliklerini garanti altına alıyordu. Osmanlı Devleti açısından 
bu tür telgraflar, merkezî otoritenin meşruiyetini pekiştiren araçlardı. Babıali, 
Avrupa devletlerinin sürekli müdahalelerine karşı “yerli ruhani liderler dahi 
devlete sadakatlerini ilan etmektedir” söylemini bir diplomatik koz olarak 
kullanabiliyordu. Ayrıca bu sadakat beyanları, devletin Ermeni hareketlerini 
bastırırken diğer Hristiyan cemaatlerle ilişkilerini koparmadan, onları “sadık 
teb’a” olarak konumlandırmasına da imkân sağlıyordu. Keldaniler için ise bu 
tutum, yalnızca Osmanlı idaresine yakınlaşma değil, aynı zamanda 
çevrelerindeki Ermeni ve Süryani topluluklarıyla ilişkilerde de güvenlikçi bir 
pozisyon alma anlamına geliyordu. Böylece Keldaniler, bir yandan Fransız 
himayesinden faydalanırken diğer yandan Osmanlı’ya bağlılıklarını göstermek 
suretiyle iki taraf arasında denge siyaseti yürütmüşlerdir. Bu durum, onların 

 
300 BOA, DH.SAİD.d. 177/383 (29 Zilhicce 1307-16 Ağustos 1890). 
301 BOA, MF.MKT. 1159/74 (27 Şaban 1328-3 Eylül 1910). 
302 BOA, HR.TH. 169/106, (6 Şaban 1313-22 Ocak 1896); BOA, HR.SFR.3. 448/48, (18 Şaban 
1313-3 Şubat 1896), Lef 4. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 116 

hem misyoner faaliyetlerinin devamını hem de cemaatlerinin korunmasını 
mümkün kılan stratejik bir adım olarak görülmelidir. 

3.15. 1898: Bağdat’ta Sœur de la Charité ve “Önce Ruhsat” 
İlkesi; Emanuel’in Seyahati 

1890’ların sonu, Osmanlı’nın taşradaki Katolik kurumları karşısında 
geliştirdiği hukukî denetim stratejilerinin daha belirgin hale geldiği bir 
dönemdir. 1898’de Bağdat’ta Sœur de la Charité tarikatının idaresinde, Papa 
vekilinin “taht-ı tasarrufu”nda görülen bir mektebe bitişik dört oda için inşa izni 
talep edilmiş, Fransa sefareti bu talebi “elli yıldır fiilen faal” argümanıyla 
desteklemiştir. Ancak Osmanlı makamları, söz konusu okulun aslında ruhsatsız 
olduğunu vurgulayarak, herhangi bir inşaat veya genişleme için önce mevcut 
yapıya ruhsat verilmesi gerektiğini bildirmiştir303. 

Bu karar, Babıali’nin 1890’lardan itibaren uyguladığı “evvela ruhsat” 
ilkesinin tipik bir örneğidir. Devlet, uzun yıllardır fiilen işleyen bir kurumu dahi 
“hukuken tanınmamış” saymakta ve meşruiyeti yalnızca kendi onayına 
bağlamaktaydı. Fransa’nın “yıllardır faal” argümanı, Osmanlı gözünde 
meşruiyet doğurmuyor; bu statü ancak Babıali’nin verdiği ruhsat ve fermanla 
kazanılabiliyordu. Böylece Katolik kurumların inşa ve genişleme süreçleri, 
uluslararası diplomasiye açık alanlar olmaktan çıkıp merkezin doğrudan 
kontrolüne bağlanıyordu304. 

Siirt’teki Dominiken kurumları da bu siyasetin doğrudan muhatabıydı. 
Nitekim 1890’ların başında bölgede faaliyet gösteren Dominiken okulunun 
yoklama defterleri ve müfredatı Maarif Nezareti müfettişlerince incelenmiş, 
ruhsatsız faaliyetlerin sonlandırılabileceği hatırlatılmıştır. Siirt’teki okullar ve 
manastırlar, ne kadar köklü olursa olsun, her türlü inşa veya genişleme 
girişiminde Babıali’nin onayını almak zorundaydı. Böylece cemaatin varlığı 
Fransız konsolosluğunun diplomatik himayesinden ziyade Osmanlı merkezî 
otoritesine bağlanıyordu305. 

Bu yaklaşım, Siirt’teki Keldaniler için iki yönlü bir sonuç doğuruyordu. 
Bir yandan devletin ruhsat verdiği kurumlar aracılığıyla resmî meşruiyet ve 
güven ilişkisi kuruluyor; diğer yandan Fransa’nın himaye iddialarının her an 
sınırlandırılabileceğini görmek, cemaatin Osmanlı’nın hukukî çerçevesine 
uyumunu zorunlu hale getiriyordu. Böylelikle Babıali’nin “önce ruhsat” 
siyaseti, Siirt’te Katolik müesseselerin faaliyetlerini hem idari hem de 
diplomatik bakımdan merkeze bağımlı hale getirmiştir.  

 
303 BOA, BEO. 1223/91701 (25 Cemazeyilahir 1316-10 Kasım 1898). 
304 Hilaire de Barenton, s. 297-298. 
305 Müllinen, Die lateinische Kirche, s. 33. 



117 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Aynı yıl, Siirt Keldani Serpiskoposu Emanuel’in Dersaadet’ten 
İskenderun’a, oradan da Siirt’e dönüşü gündeme gelmiştir. Emanuel’in seyahati 
sırasında Haleb ve Diyarbekir vilayetleri nezdinde her türlü kolaylığın 
sağlanması için emir verilmiştir306. Bu kayıt, Osmanlı’nın Keldani hiyerarşisine 
dönük tutumunu da göstermektedir: devlet bir yandan Katolik kurumların 
mülkiyet ve inşa taleplerinde sıkı bir hukukî çerçeve dayatırken, diğer yandan 
ruhani liderlerin hareketlerini kolaylaştırarak, onları resmî olarak tanınan ve 
korunan “cemaat temsilcileri” olarak destekliyordu. 

Emanuel’in seyahati ayrıca, patrik vekilleri ve piskoposların taşradaki 
cemaatlerini ziyaretlerinde Osmanlı bürokrasisiyle olan kurumsal temaslarını 
da ortaya koymaktadır. Bu tür yolculuklar yalnızca pastoral bir faaliyet değil, 
aynı zamanda merkezle taşra arasındaki güven ilişkisini pekiştiren diplomatik 
jestlerdi. Osmanlı idaresi, ruhani liderlerin güven içinde seyahat etmelerini 
sağlayarak hem “sadık teb’a” imajını pekiştiriyor hem de Keldani cemaatinin 
sadakatini yerinde teyit ediyordu. 

3.16. Patrik Seçimine Katılım Kriterleri ve Emanuel Hakkında 
İdari Değerlendirmeler (1898-1899) 

1898’de Musul Valisi, Keldani patrik seçimine yalnızca Osmanlı 
tebaasının katılabileceğini belirterek İran tebaası olan Serlemest Metropoliti 
İshak Bahtiyar’ın katılımını engellemiş, buna karşın Papa vekilinin ruhani 
temsilci sıfatıyla hazır bulunabileceğini bildirmiştir307. Bu tavır, Babıali’nin 
patriklik seçiminde siyasi meşruiyeti Osmanlı tebaalığına bağlama stratejisinin 
tipik bir örneğiydi. Roma’nın ve Fransa’nın müdahalelerine rağmen devlet, 
“patrik ancak Osmanlı tebaası arasından seçilebilir” ilkesini muhafaza etmiş, 
böylece patriklik makamını hem uluslararası baskılara hem de sınır ötesi 
Nasturi-Keldani ilişkilerine kapatmıştır. 

Eylül 1898’de devletin kısıtlayıcı tebligatlarına rağmen patrik seçimi 
Papa vekilinin huzurunda yapılmış, Siirt Serpiskoposu Emanuel oybirliğiyle 
patrik seçildiği yönünde bildirimde bulunulmuştur308. Bu durum, Siirt’in 
Keldani dünyası içindeki özel konumunu gösterir. Emanuel’in piskoposluk 
merkezi olan Siirt hem İran’daki Keldani topluluklarına yakınlığı hem de 
Osmanlı bürokrasisine doğrudan bağlı yapısıyla patriklik için ideal bir denge 
noktasıydı. Siirt’teki Keldaniler, küçük bir cemaat (yaklaşık 375 kişi) olmakla 
birlikte patriklik sürecinde “merkez” rolü üstlenmiş, böylece taşra ölçeğindeki 
bir dinî mekân uluslararası boyut kazanan bir siyasî kararın merkezine 
yerleşmiştir. 

 
306 BOA, BEO. 1236/92672, (20 Receb 1316-4 Aralık 1898) Lef 3, Emanuel’in arzı). 
307 BOA, DH.ŞFR. 247/105 (17 Rebiülevvel 1316-5 Ağustos 1898). 
308 BOA, DH.ŞFR. 248/82 (27 Rebiülahir 1316-14 Eylül 1898). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 118 

1899 yazında Dahiliye Nezareti, Bitlis vilayetinden aldığı raporlarda 
Emanuel’in Osmanlı tebaası olduğunun altını çizmiş, Siirt’te 375 Keldani 
Katoliğin yaşadığını ve Emanuel ile rahiplerine kötü muamele edilmediğini 
kaydetmiştir309. Buna rağmen Emanuel’in Avrupa seyahati sonrası ecnebi 
sefarete başvurarak “kötü muamele” iddiaları yaydığı belirtilmiştir. Bu, 
Osmanlı’nın gözünde Siirt merkezli Keldani liderliğinin güvenilirliğini 
zedeleyen bir gelişme olarak yorumlanmıştır. Yine de Dahiliye, olası dış 
müdahaleleri önlemek için Siirt’e telgraf çekerek Emanuel ve Keldani rahiplere 
iyi muamele edilmesi gerektiğini emretmiştir.  

Yaşanan bu gelişmelerde devlet tarafından Patrik seçimine katılımın 
yalnızca Osmanlı tebaasıyla sınırlanması, devletin Siirt merkezli patriklik 
girişimini denetiminde tutmayı amaçladığı söylenebilir. Bununla birlikte 375 
kişilik küçük bir Keldani topluluğu, patrik seçimi ve uluslararası diplomasinin 
odağı haline gelmiştir. Bu, cemaatin kendi kimliğini koruma çabasını 
güçlendirse de dış baskılara daha açık hale getirmiştir. Ayrıca Emanuel’in 
Avrupa’da Papalık ve konsolosluk çevrelerine yaslanarak “kötü muamele” 
söylemini dolaşıma sokması, Siirt’teki yerel otorite ile Osmanlı Devleti 
arasında güven sorununa yol açmıştır. Buna rağmen Osmanlı’nın Emanuel’e 
resmî koruma sağlaması, devlete sadık görünen cemaat imajının korunmasına 
dönük stratejik bir tercihtir. 

Sonuç olarak 1898-1899 süreci, Siirt’in küçük ama sembolik öneme 
sahip Keldani topluluğunun patriklik seçiminde ne kadar merkezi bir rol 
oynadığını; aynı zamanda Osmanlı’nın Katolik cemaatler üzerinde “tebaa-
ruhsat-sadakat” eksenli denetim siyasetini nasıl uyguladığını göstermektedir. 

3.17. Patrik Seçimi Usul Krizi- Reversurus, Papa Vekili ve 
Babıali’nin Çerçevesi 

1900 yılında Abd-i Yeşûʿ’un vefatı sonrası gündeme gelen Keldani 
patrik seçimi, Osmanlı Devleti’nin azınlık siyaseti ile Roma’nın patriklik 
üzerindeki ruhani müdahalesinin en açık çatışma alanlarından birini oluşturdu. 
Babıali, Bağdat’tan gelen papa vekilinin “gayri resmî başkanlık” iddiasını dış 
müdahale saydı; Roma’dan gönderilen Reversurus başlıklı metni ise doğrudan 
bir “varaka-i muzırra” (zararlı belge) olarak nitelendirdi. Bu nedenle patrik 
seçiminin en yaşlı serpiskopos başkanlığında, Osmanlı usulüne göre 
yapılmasını emretti310. Adliye ve Mezahib Nazırı, patriklik makamının yalnızca 
Osmanlı tebaası olan piskoposlar arasından seçilebileceğini, Papa vekilinin 
doğrudan veya dolaylı müdahalesinin kesinlikle kabul edilmeyeceğini 
Sadaret’e bildirdi311. Buna karşılık Fransız sefareti, Şark Katolik teamülünde 

 
309 BOA, HR.TH. 231/123, (12 Rebiülevvel 1314-21 Ağustos 1899), Lef 2-5. 
310 BOA, Y.A. HUS. 406/131 (29 Muharrem 1318-29 Mayıs 1900), Lef 1, 3. 
311 BOA, BEO. 1496/112164 (5 Safer 1318-4 Haziran 1900), Lef 3. 



119 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

papa vekilinin seçimde hazır bulunmasının doğal olduğunu, bunun seçim 
serbestisini bozmadığını savundu312. 

Merkez, bu tartışmayı cemaatin kendisine de yansıttı. Matranlardan, 
“papa vekilinin seçimde bulunmadığı/bulunamayacağı”na dair imzalı 
beyannameler talep edildi; yalnızca seçim sonrası duada papa vekilinin hazır 
bulunabileceği istisnası kabul edildi313. Musul’dan gelen mazbatada da papa 
vekilinin seçimde bulunmasının seçim hürriyetini etkilemediği; ancak bunun 
gelecekte bir “teamül” olarak yerleşmesi halinde papanın doğrudan riyaset 
hakkı doğurmayacağı özellikle vurgulandı314. Nihayet süreç mazbatalar 
üzerinden merkezin denetiminde ilerledi ve onay safhası 1901’e kadar uzadı315. 

Siirt bu süreçte özel bir rol üstlenmişti. XIX. yüzyıl boyunca Keldani 
piskoposluğu kimliğiyle patriklik seçimlerinde etkili olan şehir, 1898’de 
Serpiskopos Emanuel’in patrikliğe aday gösterilmesiyle Keldani dünyasında 
bir “denge merkezi” olarak öne çıktı. Osmanlı belgelerinde Emanuel’in isminin 
sıkça zikredilmesi, Siirt’in hem İran’daki Keldanilerle temas noktası olması 
hem de Babıali’ye doğrudan bağlı yapısıyla patriklik için stratejik önemde 
kabul edildiğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla 1900’daki kriz, yalnızca 
Musul merkezli bir mesele değil, aynı zamanda Siirt’teki piskoposluk 
geleneğinin devlet denetimiyle yeniden tanımlandığı bir dönemeçti. 

Babıali’nin patrik seçiminde uyguladığı “tebaa şartı” ve “en yaşlı 
serpiskopos başkanlığı” ilkesi, Katolik azınlıkları Osmanlı hukuk düzeni içinde 
tutma stratejisinin parçasıydı. Siirt’teki Keldani toplumu açısından bu, 
Roma’ya bağlılık ile Osmanlı’ya sadakat arasında sürekli bir denge arayışı 
anlamına geliyordu. Roma’nın Reversurus ile patriklik seçimlerini doğrudan 
kontrol altına alma çabası, Osmanlı tarafından azınlık siyasetinin bütünlüğünü 
tehdit eden bir dış müdahale olarak görülmüş; buna karşılık Babıali, Siirt gibi 
taşra merkezlerindeki ruhani önderleri öne çıkararak cemaatin sadakatini 
merkezî otoriteye bağlamayı hedeflemiştir. 

Sonuç itibarıyla 1900 seçim krizi, Siirt merkezli Keldani 
piskoposluğunun Osmanlı idaresi tarafından nasıl “devlet onayıyla 
meşrulaştırılan” bir kurum olarak konumlandırıldığını açık biçimde ortaya 
koyar. Roma’nın hukukî ve ruhani müdahalesi Osmanlı tarafından sürekli 
sınırlanmış, patrik seçimleri yerel ruhani liderler ve Babıali onayı arasında 
sıkıştırılmıştır. Bu durum, Siirt Keldanilerinin hem Osmanlı’nın sadık tebaası 

 
312 BOA, BEO. 1506/112889 (6 Safer 1318-5 Haziran 1900), Lef 3. 
313 BOA, MV. 100/53 (18 Rebiülevvel 1318-16 Temmuz 1900); BOA, DH.MKT. 2378/99 (26 
Rebiülevvel 1318-24 Temmuz 1900). 
314 BOA, BEO. 1528/114565 (6 Rebiülahir 1318-3 Ağustos 1900), Lef 3. 
315 BOA, BEO. 1522/114087 (25 Rebiülevvel 1318-23 Temmuz 1900), Lef 3, 5; BOA, 
DH.TMIK.M. 94/65 (9 Cemazeyilahir 1318-4 Ekim 1900). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 120 

olarak görünmelerini, hem de Roma ile bağlarını sürdürmelerini zorunlu kılan 
ikili bir kimlik siyasetine yol açmıştır. 

3.18. Midilli Krizi, Fransız Taleplerinin Paket Hâline Gelişi ve 
Onaylar-Siirt Bağlamında 

1901 yazından itibaren Lorando-Tubini alacağı ve rıhtım imtiyazları 
vesilesiyle başlayan Fransız-Osmanlı krizi, 5 Kasım 1901’de Fransa 
donanmasının Midilli gümrüğüne el koymasıyla en yüksek noktaya ulaşmıştır. 
Fransa Dışişleri Bakanı Théophile Delcassé’nin 26 Ekim 1901 tarihli 
talimatında Babıali’ye iletilen temel talepler üç başlıkta toplanmıştı: Fransa 
korumasındaki eğitim, hastane ve dinî müesseselerin fiilî durumunun resmen 
tanınması ve düzenlenmesi; özellikle 1894-1896 olaylarında zarar gören 
Katolik kurumların onarımı ve yeniden inşası için gerekli fermanların 
verilmesi; Keldani Patriğinin tanınma beratının Roma ile uyumlu şartlarda 
sağlanmasıdır316. Bu talepler Osmanlı yetkilileri tarafından görüşülmüş ve daha 
sonra alınan karar Fransız yetkililere bildirilmiştir.317  7 Kasım 1901’de Fransa 
Büyükelçisi Bapst, Sadrazam Tevfik Paşa’dan aldığı cevabı Paris’e bildirmiştir. 
Buna göre Osmanlı Devleti, Katolik okulların hukukî varlığını ve gümrük 
muafiyetini tanımış, dinî ve hayır müesseselerinin varlığını, emlak statüsünü ve 
gümrük ayrıcalıklarını teyit etmiştir. Ayrıca listedeki kurumların inşa, tevsi ve 
tamirine izin vermiş ve ileride yapılacak inşa ve tamirler için ayrıca bir prosedür 
akdedileceğini kabul etmiştir. Bu çerçevede Maliye, Gümrük ve Maarif 
nezaretlerine gerekli talimatlar verilmiş, Keldani Patriği Emanuel Thomas’ın 
tanınma beratı da irade ile tebliğ edilmiştir318.  

 
316 France, Ministère des Affaires étrangères, Affaires de Turquie, 1900-1901 (Paris: Ministère 
des Affaires étrangères, 1902), s. 44-65; Delcassé → Bapst, 26 Ekim 1901. 
317 XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren uluslararası ilişkilerde sıkça başvurulan bir yöntem 
olarak gambot diplomasisi, büyük güçlerin askerî deniz gücünü diplomatik baskı aracı olarak 
kullanmalarını ifade etmektedir. Bu diplomasi biçiminde amaç, doğrudan savaş ilan etmeksizin, 
karşı tarafın iradesini deniz kuvvetleri aracılığıyla zayıflatmak ve istenen siyasî veya ekonomik 
tavizleri elde etmektir. Bu bağlamda 1853–1854 yıllarında Amerika Birleşik Devletleri’nin 
Japonya’yı limanlarını dış ticarete açmaya zorladığı Komodor Perry Seferi, klasik anlamda bir 
gambot diplomasisi örneği olarak kabul edilir. Benzer biçimde, 1902-1903 Venezuela Krizi 
sırasında İngiltere, Almanya ve İtalya’nın borçların ödenmesi amacıyla savaş gemilerini 
Venezuela yakınlarına göndermeleri de bu diplomasinin Latin Amerika’daki bir yansımasıdır. 
Osmanlı Devleti de zaman zaman XIX. yüzyıl boyunca bu tür baskılara maruz kalmış; özellikle 
1839 sonrasında Avrupalı devletlerin donanma tehditleri, ekonomik ve idarî reformların yönünü 
belirlemede dolaylı bir etki yaratmıştır. Günümüzde ise politik olarak gambot diplomasisi 
doğrudan işgal veya abluka biçiminde değil, daha çok bölgesel güç gösterileri ve deniz 
tatbikatları aracılığıyla sürdürülmekte; örneğin Güney Çin Denizi’nde Çin’in Tayvan konusunda 
askerî varlık sergilemesi ya da ABD’nin uçak gemisi ve gemi gruplarını belirli kriz bölgelerine 
göndermesi, bu yaklaşımın modern tezahürleri olarak değerlendirilmektedir. 
318 France, Ministère des Affaires étrangères, Affaires de Turquie, 1900-1901 (44-67.  Bapst → 
Delcassé, 7 ve 10 Kasım 1901 yazışmaları; aynı yer. 



121 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Siirt özelinde bu gelişmelerin önemi, Katolik kurumların, özellikle de 
Dominiken misyonlarının okul, yetimhane ve manastırlarının, hukuken 
tartışmalı statülerinin bir “paket anlaşma” çerçevesinde meşruiyet 
kazanmasıdır. 1890’larda Siirt’teki Dominiken okulunun ruhsatsız çalıştığı, 
matbaa ve yetimhane (eytamhane) faaliyetlerinin sık sık Maarif ve Dahiliye 
tarafından sorgulandığı biliniyordu319. Midilli Krizi sonrasında verilen onaylar, 
bu kurumların artık fiilî değil, resmî varlık kazanmalarını sağladı. Bu, Siirt’te 
Katolik cemaatin (Keldani ve Süryani unsurların) gözünde devlet ile bağlarını 
güçlendirici bir dönüm noktasıydı. Eş zamanlı olarak, Keldani Patriği Emanuel 
Thomas’ın beratla tanınması da doğrudan Siirt’i ilgilendiriyordu. Zira 
Emanuel, Serpiskoposluk kökeniyle Siirt’le bağlantılı bir figürdü ve patriklik 
onayının bu paket içinde yer alması, şehrin cemaat hafızasında Katolik kimliğin 
devlet katında tanınmasının simgesi oldu. 

Siirt bağlamında Midilli Krizi sonrası düzenlemeler üç düzeyde 
okunabilir: Birincisi, ruhsatsız okulların, yetimhanelerin ve hayır kurumlarının 
resmen tanınması, Siirt’teki Katolik kurumların uzun vadeli mevcudiyetini 
garanti altına almıştır. İkincisi, cemaat üyeleri Fransız konsolosluğu aracılığıyla 
taleplerini daha güçlü dile getirme imkânı bulurken, Osmanlı Devleti de bu 
talepleri “fermanlı ve ruhsatlı” bir çerçeveye oturtarak kendi kontrol 
mekanizmasını korumuştur. Üçüncüsü ise, 1894-1896 olaylarının yarattığı 
güvensizlik ortamında, 1901 sonrası verilen onaylar, Siirt Keldanileri için hem 
Fransa’nın korumasını hem de Osmanlı’nın resmî himayesini aynı anda garanti 
eden bir “çifte güvenlik” duygusu üretmiştir. Bu bağlamda 1901 Midilli Krizi, 
merkezde Osmanlı-Fransa ilişkilerinde bir diplomatik çatışma olarak başlamış 
olsa da taşrada, Siirt gibi küçük ama Katolik misyonerlik açısından kritik 
noktalarda, cemaatlerin günlük hayatına doğrudan yansımıştır. Bu kriz 
sonucunda Siirt’teki Katolik kurumlar, hukuken tanınarak faaliyetlerini 
güvenceye almış; Keldani Patriği Emanuel Thomas’ın beratla tanınması, yerel 
piskoposluk geleneğini de meşrulaştırmıştır. Osmanlı ise Fransa’nın baskısını 
kabul etmekle birlikte ruhsat ve ferman gibi merkezi denetim mekanizmalarını 
elinde tutarak cemaatler üzerinde gücünü sürdürmüştür. Böylece Midilli Krizi, 
yalnızca bir dış politika krizi değil, aynı zamanda Siirt özelinde Katolik 
cemaatlerin kurumsallaşma sürecinde bir hukukî ve psikolojik kırılma noktası 
olarak tarihe geçmiştir320. 

 
319 BOA, MF.MKT. 129/122, (24 Zilkade 1891-1 Temmuz 1891). 
320 Documents diplomatiques, s. 44–65; Hilaire de Barenton, s. 297–298; Revue de l’Orient 
Chrétien, X, 1902, s. 20–23. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 122 

4. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ 
VARLIĞI: XIX. YÜZYILDAN I. DÜNYA SAVAŞINA 

4.1. Misyonerlik, Eğitim ve Kurumsallaşma Nüfus Dinamikleri 
ve Demografik Hareketlilik 

4.1.2 Nüfus Tahminlerindeki Değişkenlik 
Siirt ve çevresi, XIX. yüzyıl boyunca demografik ve etnik açıdan 

oldukça heterojen, fakat nüfus hareketliliği açısından değişken bir yapı 
sergilemiştir. Bölge, büyük çoğunluğunu Müslümanlar oluşturmakla birlikte, 
Hristiyan cemaatler içinde Ermeniler, Keldaniler ve Nasturiler gibi kadim 
toplulukları barındırmaktaydı. Siirt’teki Katolik Keldaniler, bölgenin Hristiyan 
dokusunun ayrılmaz bir parçasıydı ve XIX. yüzyıl sonlarında gelişmiş bir 
misyonerlik ağıyla kurumsal ve pedagojik açıdan örgütlü bir cemaati temsil 
etmekteydi. 

4.1.3. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü 
Şehrin nüfus tahminleri, seyyahların farklı ziyaret tarihlerine bağlı olarak 

belirgin bir değişkenlik göstermektedir. John Macdonald Kinneir’in erken 
kayıtlarında Siirt’in nüfusu yaklaşık 800 olarak belirtilirken321, aynı seyyahın 
daha sonraki tahminleri (1813-1814) bu sayıyı yaklaşık 3.000 olarak 
vermiştir322. Colonel Shiel ise 1836'da nüfusu yaklaşık 5.000 olarak tahmin 
etmiş, ancak kentin büyük bir kısmının harabe hâlinde olduğunu 
kaydetmiştir323. Bu geniş aralıklı tahminler (800 ila 5.000), kentin idari 
büyüklüğü ile fiilî yerleşik nüfusu arasındaki dalgalanmayı ve nüfus verilerinin 
kırılganlığını ortaya koymaktadır. 

4.1.4. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü 
Nüfusun bu değişkenliği, cemaatlerin coğrafi hareketliliğini de 

yansıtmaktadır. Yaklaşık 1780 civarında Sert vadilerinden kaçan veya yeni 
yerleşim arayan Nicolai adlı bir Keldani tarafından İran'da Khusrava köyünün 
kurulması örneği, Siirt çevresindeki Keldani topluluğunun kaygan bir zeminde 
hareket ettiğini ve güvenlik, ekonomik veya dinî baskılar nedeniyle bölge 
dışına göç edebildiğini göstermektedir. Ancak bu hareketliliğe rağmen, komşu 
kasaba Salmas’ın İslamiyet öncesi dönemde bir Keldani piskoposluk merkezi 
olmasıyla birlikte değerlendirildiğinde, Keldani varlığının bölgede köklü ve 
süreklilik arz eden bir geçmişe sahip olduğu teyit edilmektedir. Bu olay, 

 
321 Ritter, Die Erdkunde. Band, s. 103-104. 
322 Kinneir, Journey through Asia Minor, s. 409. 
323 Ritter, Die Erdkunde. Band, s. 106. 



123 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

cemaatlerin bölgedeki Hristiyan yerleşiminin tarihsel köklerine vurgu 
yaparken, nüfusun dış etkenlere ne kadar açık olduğunun da bir göstergesidir324. 

1896 yılı verilerine göre, bölgenin demografik yapısı büyük çoğunlukla 
Müslümanlardan oluşmakla birlikte, yaklaşık 5.000 Katolik Keldani nüfusu ve 
15 Nasturi köyü kaydedilmiştir325. Günlük iletişim dili olarak Siirt şehir 
merkezinde ve köylerde Arapça ve Kürtçe hâkimken, bazı Katolik Keldani 
köylerinde halk dili olarak Keldanice (Neo-Aramice) konuşulmaktaydı; ayin ve 
kilise dili ise Süryanice veya edebî Keldanice'ydi. 

Söz konusu dönemde kurumsal yapı olarak Piskoposluk makamında, 
ikametgâhı Siirt’te bulunan ve Musul’daki patriklik seminerinde müdürlük 
yapmış olan Piskopos Joseph-Emmanuel Thomas görev yapmaktaydı. Katolik 
Keldani cemaatinin kurumsal altyapısı; 22 pariş (paroisse), 15 yarı-Nasturi 
nüfuslu köy, 21 kilise ve şapel, 12 rahip, 7 erkek ve 1 kız okulu ile Dominiken 
tarikatına ait bir misyoner ikametgâhını içermekteydi. 

XIX. yüzyıl sonundan XX. yüzyıl başına kadar Siirt’teki Katolik misyon 
ağının en belirgin yönü, Musul’daki Süryani-Keldani Semineri ile taşradaki 
eğitim yapılarının dikey bir bağ içinde çalışmasıydı. 1898 yılına ait Die 
Katholischen Missionen dergisi, misyonun eğitimdeki genişliğini ortaya 
koymaktadır326. Bu dikey yapı, Musul Semineri’ndeki 41 öğrenciye (26 
Keldani, 15 Süryani) ek olarak; 35 ilkokulda toplam 1.027 öğrenciye (952 
erkek, 75 kız) ulaşıyordu. Ayrıca Siirt ve çevresindeki okullar (Maryakub 
Nasturi, Jesireh ve Siirt erkek okulları) farklı ayinlerden yani milletlerden 
öğrencilere eğitim vermekteydi. Siirt’teki yetişkin pazar okulunda ise dinî 
eğitimin yanı sıra Türkçe, coğrafya ve aritmetik gibi derslerin verilmesi, 
Katolik pedagojisinin hem çocuklara hem de yetişkinlere yönelerek litürjik 
öğretilerin yerel toplumsal yapıya daha geniş bir tabandan nüfuz etme çabasını 
göstermekteydi. 

Annuaire pontifical catholique verileri, bölge nüfusunun çoğunluğunun 
Müslümanlardan oluşan bir coğrafyada (Siirt ve çevresi) Katolik varlığının 
gelişimini göstermektedir. 1905-1906 Dönemi: Bu yıllarda Katolik varlığı 
kurumsal ancak sınırlıydı. Her iki yılda da 600 Katolik aile kaydedilmiş, bu 
cemaate 23 istasyon ve 20 yardımcı rahip hizmet vermiştir. Nasturilik’ten 
dönmüş bir piskopos Cuératel/Gnératel'de ikamet etmekteydi. Piskoposluk, 23 
kilise veya şapel, 7 erkek ve 1 kız okulu ile Dominiken tarikatının Siirt’teki bir 
rezidansını kapsayan bir yapıya sahipti327. 1906 yılı verileri, bu yapının ve 

 
324 E. B. Soane, To Mesopotamia and Kurdistan in Disguise. London: John Murray, 1912, s. 51-
52. 
325 J.-B. Chabot, État religieux des diocèses formant le Patriarcat chaldéen de Babylone au 1er 
janvier 1896, rédigé d’après les notes de S. R. Mgr Georges Ebed-Jésus V Khayyath, patriarche 
de Babylone pour les Chaldéens, Paris, 1896, s. 447. 
326 Die Katholischen Missionen, Bd. 26, Heft 6, 1898, s. 132. 
327 Battandier, 1905, s. 290; 1906, 272; 1909, s. 277.  



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 124 

nüfus düzeyinin 1905'tekiyle aynı olduğunu teyit etmektedir. 1911 
Dönemi:1911 yılına ait veriler, bölgedeki Katolik varlığının daha ayrıntılı ve 
genişlemiş bir yapısını ortaya koymaktadır. Toplam Katolik nüfus 5.030 kişiye 
ulaşmış, seküler rahip sayısı 21 olarak kaydedilmiştir. Nasturilik’ten dönme 
piskoposun ikameti Guératel’de devam etmiştir. Piskoposluk yapısı önemli 
ölçüde büyümüş; kilise veya şapel sayısı 38’e, erkek okulu sayısı 9’a çıkmış; 
kız okulu (1) korunmuştur. İstasyon sayısı 4 olarak belirtilmiş ve Dominiken 
manastırı mevcuttur328. Bölgeyle önemli veriler sunan aynı zamanda sahadan 
birisi olan Joseph Tfinkdji’nin 1914 tarihli kapsamlı çalışması ise bu ağın 
pastoral-kurumsal kapasitesini istatistiksel verilerle ortaya koymaktadır. 
Tfinkdji, Siirt piskoposluğunda yaklaşık 5.380 Katolik mümin, 37 papaz, 21 
kilise ve 31 şapel (toplam 52 ibadet birimi), 17 okul ve 9 istasyon bulunduğunu 
kaydeder. Bu yapı, papaz başına ortalama 145 kişilik bir pastoral yoğunluk; her 
1.000 kişi başına 9,67 ibadet mekânı, 3,16 okul ve 1,67 istasyon düşecek bir 
kurumsal yoğunluğa karşılık gelmektedir. Bu rakamlar, Siirt’in nüfus oranına 
göre “orantısız güçlü” bir Katolik kurumsallaşmasına ulaştığını açıkça ortaya 
koyar329. 

Sonuç olarak 1898–1914 arasındaki Siirt deneyimi, Katolik 
misyonerlerin okullar, yetimhaneler ve seminer bağlantısı üzerinden yalnızca 
Keldani toplulukları değil, aynı zamanda farklı mezheplerden halkı da içine 
alan bir eğitim–sosyal yardım ağı kurduğunu göstermektedir. Bu ağ, Fransız 
himayesinin sağladığı güvenlik ve diplomatik kalkan sayesinde güçlenmiş; 
ancak aynı zamanda mezhepler-arası rekabeti keskinleştirmiştir. Tfinkdji’nin 
belirttiği yoğun kurumsal kapasite ve Œuvre d’Orient’in rakamsal mikro-finans 
akışları, Siirt’i Osmanlı taşrasında Katolik kurumsallaşmasının en görünür 
örneklerinden biri hâline getirmiştir. 

Siirt, Keldani Kilisesi hiyerarşisi içinde merkezi bir öneme sahiptir. Bu 
önem, 1900 yılında Siirt Başpiskoposu Emmanuel Thomas’ın, Mgr. Abd el-
Jesus Khayath’ın ölümü üzerine boş kalan Keldani Kilisesi’nin patriklik 
makamına atanmasıyla açıkça teyit edilmiştir330. Bu atama, Siirt makamının 
sadece yerel bir piskoposluk değil, aynı zamanda patriklik seviyesinde liderlik 
yetiştiren bir merkez olduğunu göstermektedir. 

4.1.5. XIX. Yüzyılın Sonlarında Kimlik Rejimi, Kurumsal Ağ 
ve Sayısal Temelle 

1870’lerden 1890’lara uzanan yaklaşık yirmi yıllık dönem, Siirt merkezli 
Keldani piskoposluğunun hem kimlik göstergeleri hem de kurumsal ağ ve 
sayısal temeller bakımından kalıcı bir dönüşüm evresine işaret eder.  

 
328 Battandier, 1911, s. 288; 1917, s. 318. 
329 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, s. 525. 
330 Revue de l’Orient Latin. Tome VIII (1900–1901). Paris: Ernest Leroux, 1900-1901, s. 262. 



125 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

4.2.5.1. Misyon Topografyasının İnşası (1882-1885) 
1882’den itibaren Musul merkezli 14 Dominiken rahip, Maryakub ve 

Siirt gibi tali odaklarla sürekli temas kurmuş ve bu bölgede beş yeni misyon 
istasyonu planlamıştır. Van’daki Dominiken istasyonu bir destek merkezi 
olarak işlev görmüş, 1885’te Cizre misyonu ağa eklenmiştir. Aynı yıllarda 
Siirt’te merkezî bir ikametgâh açılmış, bir rahip görevlendirilmiş ve rahibeler 
de sahaya intikal etmiştir. Böylelikle Siirt, Musul-Siirt-Cizre-Van hattında 
lojistik ve ikamet düğümüne dönüşmüş; rahip ve rahibelerin devinimi, dağ 
geçitleri ve çok dilli müfredat gibi unsurlar üzerinden okul, şapel ve yetimhane 
ekseninde kurumsal birikim üretmiştir331. 

4.2.5.2. İlk Geniş Ölçekli Sayım (1883) 
Kurumsallaşma sürecini eşzamanlı olarak sayısal istatistikler 

desteklemiştir. Peder G. Duval’ın Œuvre d’Orient’te yayımladığı tablolar, 
Siirt’in şehir–çevre bütünlüğünü ayrıntılı biçimde kayda geçirmiştir: Siirt 
toplam nüfus ≈33215.000; Hristiyan ≈2.350 - bunun içinde Ermeni “şizmatikler” 
300 aile, Keldaniler 100 aile, Yakubiler 50 aile ve Protestanlar 20 aile olarak 
zikredilmiştir. Piskoposluk çevresinde ayrıca 33 köyde 610 aile (≈3.050 kişi) 
kaydedilmiş; doğuda ≈10 Nasturi köyünde ≈100 aile, batıda ≈25 Yakubi 
köyünde 561 aile (≈2.805 kişi) ve kuzeyde ≈6.000 aile (≈30.000 kişi) ile Ermeni 
köyleri rapor edilmiştir. Richeir’den 63 ve Guératel’den 34 Nasturi ailenin 
Katolikliğe geçtiği, fakat rahip ve dinî eğitim yetersizliği nedeniyle “sahipsiz” 
kaldıkları; buna karşılık Protestanların yerli din görevlisi yetiştirme, maaş ve 
İngiliz konsolosluğu desteği sayesinde daha başarılı sonuçlar aldığı da 
vurgulanmıştır333. Bu tablo, Siirt merkezli piskoposluk otoritesinin kuzeyde 
Ermeni köyleri, doğuda Nasturi yerleşimleri ve batıda Yakubi kümeler olmak 
üzere üç ayrı çevresel halka ile karşı karşıya bulunduğunu; Keldani çekirdeğin 
ise 610 aile/3.050 kişilik bir kitle üzerinde rahip arzı ile kateketik altyapı 
arasında ciddi bir dengesizlik yaşadığını ortaya koymuştur. 

4.2.5.3. Bölgesel Kesit: Dek-Hassker Bandı (1884) 
Bir yıl sonraki rapor, Siirt’e en yakın iki nahiye olan Dek–Hassker için 

bölgesel bir profil sunar: Keldani Katolik ≈30 köy/≈6.000 kişi; Ermeni ≈4.000; 
Nasturi ≈1.000; toplam ≈11.000 Hristiyan. Bu veriler, 1883’teki şehir+33 köy 
çekirdeğini aşarak Bohtan havzasının doğu ve batı yamaçlarını kapsayan yeni 
bir çevreyi istatistikleştirmiş; böylece piskoposluğun okul, şapel ve rahip 

 
331 N. Kamo, Mission jésuite et dominicaine en Mésopotamie: Naissance d’une Église, Paris: 
Karthala, 1999, s. 89; Almanach des âmes du Purgatoire, Montréal: Imprimerie du Sanctuaire de 
la Réparation, 1882, s. 370; Jean-Baptiste Piolet, Les Missions catholiques françaises au XIXe 
siècle, Paris: A. Colin, 1901, s. 270; Thomas A’K. Rerty, “Fr. Drum’s Criticism of Fr. Weigand’s 
Story.” The Ecclesiastical Review 44, no. 6 (June 1911): s. 745; La gerarchia cattolica, s. 380. 
332 ≈ Bu ifade yaklaşık anlamında kullanılmıştır.  
333 Œuvre d’Orient, n°138, Eylül 1883, s. 131-144. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 126 

devriye hatlarını yoğunlaştırması gereken 30 köylük bir Keldani bant ortaya 
konmuştur334.  

4.2.5.4. Kurumsal Ölçeklenme ve Eğitim Siyaseti (1891) 
Dönemin son kesitinde Vital Cuinet’in monografisi, Siirt bölgesinde 

2.600 Keldani Katolik, 4 okul, 8 öğretmen ve 325 öğrenciyi kaydetmiştir. 
Okullar kiliselerce yönetilmiş, Dominiken himayesinde Fransızca ve Arapça 
öğretilmiştir. “Keldanilerin 4 erkek mektebi” ve “3’er rüşdiye” kaydı, 
cinsiyetlendirilmiş ve kademelendirilmiş bir öğretim şemasının yürürlükte 
olduğunu ortaya koymaktadır. 2.600 kişilik nüfusun %12,5’inin okulla temas 
hâlinde olduğu; öğretmen başına ≈40 öğrencinin düştüğü ve bu nedenle 
sınıfların kalabalık olmadığı, iki dilli müfredatın işlevsel biçimde yürütüldüğü 
anlaşılmaktadır335. 

Ara-bağlantılar dikkate alındığında, Siirt ahalisinin genel görünümünde 
Keldanilerin siyah ipekli sarımı, cemaat için belirgin bir kamusal görünürlük 
aracı işlevi görmüştür336. 1882-1885 yılları arasında nitelikli bir hâle gelen 
Dominiken misyoner ağı, Siirt’te kurulan ikametgâh ve rahibelerle desteklenen 
kurumsal yapı sayesinde hızla yerleşiklik kazanmıştır337. Aynı dönemde 
Katolik misyonerlerin 1883-1884 sayımlarında ortaya konan verilerin338 30-33 
köylük halkalara dönüştürülmesi, piskoposluk alanının çevresel örgütlenmesini 
belirginleştirmiştir. Bu süreç, 1891 yılında 2.600 kişiden oluşan Keldani 
Cemaatinin 325 öğrenciyi kapsayan geniş bir misyoner okul ağına 
eklemlenmesiyle339 daha da kurumsal bir görünüm kazanmıştır. 

Bütün bu gelişmeler, Siirt merkezli Keldani örgütlenmesinin sosyolojik 
ve demografik eksenini açık biçimde ortaya koymaktadır: Görsel işaretler 
aracılığıyla kamusal kimlik sürekli olarak teşhir edilmiş; Katolik birlik söylemi 
episkopal ve bürokratik sürekliliği pekiştirmiş; Dominikenlerin mekânsal 
yerleşimi eğitim ve bakım kurumlarını şehir dokusuna sabitlemiş; çevredeki 
köy halkaları ise piskoposluğun kateketik ve idari hinterlandını 
kurumsallaştırmıştır. Böylece 1870’lerden 1890’lara uzanan dönem, Siirt 
Keldani cemaatinde görünür kimlik → kurumsal ağ → sayım ve ölçek üretimi 
zincirinin kalıcılaştığı kurucu bir yirmi yıl olarak belirginleşmektedir. 

 
334 Œuvre d’Orient, n°142, Mayıs 1884, s. 312–313. 
335 Vital Cuinet, La Turquie d’Asie. Géographie administrative, statistique, descriptive et 
raisonnée de chaque province de l’Asie Mineure, Tome II, Paris: Ernest Leroux, 1891, s. 534–
535, 597–598; Çelik, a.g.t., s. 194. 
336 Bcheiry, a.g.e., s. 23. 
337 Kamo, Mission jésuite, 1999; Piolet, 1901; Rerty, Fr. Drum’s Criticism of Fr. Weigand’s 
Story.” 1911, 745; La gerarchia cattolica: La cappella e la famiglia pontificie per l’anno 1882, 
con appendice di altre notizie riguardanti la Santa Sede, pubblicata il 1 maggio 1882 (Roma: 
Tipografia Monaldi e C., 1882), p. 377. 
338 Œuvre d’Orient, 1883, s131-132.; Œuvre d’Orient, 1884, s. 312-313. 
339 Cuinet, 1891; Çelik, a.g.t., 2019. 



127 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

4.2. İstatistikler ve Toplumsal Yapı (1913-1918) 

4.2.1. 1913 İstatistiklerine Göre Siirt Başpiskoposluğu’nda 
Nasturi Nüfusun Dağılımı 

Aşağıdaki tablo, 1913 yılı Katolik kaynaklarına göre Siirt 
Başpiskoposluğu sınırlarında yer alan, kısmen Nasturi nüfusa sahip on köyün 
demografik ve ruhani durumunu göstermektedir: 

Köy 
Keldani 
Nüfus 
(Katolik) 

Rahip 
Sayısı Kilise Okul İstasyon Notlar 

Durum 

Azar 50 1 1 - - Kısmen Nasturi 
nüfus; Katolik ayini 
uygulanmakta. 

Guiralel 100 - 1 - 1 Katolik Nasturi 
piskoposu Thomas 
burada ikamet 
etmekte. 

Mar-
Anèche 70 – 1 – – 

Nasturi kökenli 
topluluk; 
Katolikliğe geçiş 
süreci yeni 
başlamakta. 

Mar-
Chianès 60 – 1 – – 

Litürjik birlik 
sağlanmaya 
çalışılmakta. 

Sadakh 230 1 1 1 – 

Katolik okulu faal; 
Dominikenlerin 
eğitim merkezi 
olarak kullanılmış. 

Mar-
Yacoub 200 1 1 1 – 

Katolik ayini 
düzenli icra 
edilmekte; dönüşüm 
tamamlanmak 
üzere. 

Mar-
Chmôni 30 – 1 – – 

Küçük topluluk; 
Nasturi kökenli 
birkaç aile Katolik 
olmuş. 

Hadidi 200 1 1 – – 
Katolik rahip 
düzenli olarak köye 
uğramakta. 

Bir-Ké 120 1 1 – – 
Karışık nüfus; 
Katolik misyoner 
desteği sürmekte. 

Pékinde 80 1 1 – – 

Katolik misyonu 
aktif; çocuklara 
temel din eğitimi 
verilmekte. 

       



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 128 

Tablo 2. Siirt Başpiskoposluğu’nda Nasturi Nüfusa Sahip Köyler (1913) 

Siirt Nasturilerinin Keldaniliğe dönüşü, tek seferde gerçekleşen toplu bir 
dönüşüm değil, yaklaşık üç yüzyıla yayılan dalgalı bir süreçtir. Başlangıçta 
bireysel veya köy ölçekli Katolikleşmeler görülmüş, 1681’den itibaren bu süreç 
patriklik ve piskoposluk düzeyinde kurumsallaşmış, XIX. yüzyılda ise hem 
yerli ruhbanın hem de Batılı misyonerlerin katkılarıyla Katolik kimlik bölgede 
baskın hâle gelmiştir340. Bununla birlikte, Abdoulahad ve diğer Roma yanlısı 
Keldani din adamlarının coşkulu söylemlerine rağmen, XX. yüzyılın başlarında 
Siirt, Rıdvan ve Bohtan bölgelerinde hâlen Nasturi toplulukların varlığı dikkat 
çekmektedir. Bu durum, mezhepsel geçişlerin ne kadar kaygan bir zeminde 
yürütüldüğünü göstermesi bakımından önemlidir341. 

Genel olarak Siirt bölgesindeki Katolik misyon faaliyetleri yalnızca dinî 
değil, aynı zamanda eğitimsel ve toplumsal yeniden yapılanma girişimleri 
olarak da değerlendirilebilir. Dominikenlerin kurduğu istasyon, sadece bir 
ibadet mekânı değil, aynı zamanda dil öğretimi, okuryazarlık ve inanç birliği 
ekseninde bir “Katolikleşme laboratuvarı” işlevi görmüştür. Böylece 
Nasturilerin Katolikliğe geçiş süreci hem ruhani bir yakınlaşma hem de XIX. 
yüzyıl sonu Osmanlı taşrasında Doğu Hristiyan topluluklarının kimlik yeniden 
inşasının bir göstergesi hâline gelmiştir.  Siirt bölgesindeki Nasturi cemaatinin 
Katolikleştirilme süreci, XVI. yüzyıldan XX. yüzyıla kadar uzanan yaklaşık beş 
yüzyıllık bir zaman diliminde hem yabancı Katolik misyonerler hem de yerel 
Katolik Keldaniler tarafından yürütülmüştür. Bu dönemde bölgedeki Katolik 
misyonerler, faaliyetlerini sürdürürken Vatikan’a ve Katolik ülkelerdeki 
mezhepdaşlarına düzenli olarak raporlar göndererek Nasturilerin Katolikliğe 
kazandırılmasında kaydedilen ilerlemeleri bildirmiş ve bu yönde çeşitli maddi-
manevi yardımlar talep etmişlerdir. Bununla birlikte, söz konusu misyonerlik 
girişimleri ve sağlanan desteklere rağmen Nasturilerin Katolikleştirilmesi 
süreci hiçbir zaman tam anlamıyla başarıya ulaşmamıştır. XX. yüzyılın 
başlarında bile Siirt kırsalında tespit edilen 36 Keldani köyünden onunda 
Nasturi cemaatinin hâlen varlığını sürdürdüğü bilinmektedir. Bu durum, 
yaklaşık beş asır boyunca yürütülen yoğun Katolik misyon faaliyetlerine ve 
Keldani kilisesinin gayretlerine rağmen Nasturilerin inançlarını ve kimliklerini 
büyük ölçüde koruduklarını göstermektedir. Öte yandan, bölgedeki mezhepsel 
dönüşümün tam anlamıyla kalıcı bir nitelik taşımadığı, çoğu zaman pragmatik 
ve ekonomik saiklerle şekillendiği de anlaşılmaktadır. Roma’dan ve 
Vatikan’dan gönderilen mali yardımların artması, Katolikliğe geçiş sürecini 
hızlandırırken; bu kaynakların azalması durumunda ise Nasturilerin eski 
mezheplerine geri dönüşlerinin arttığı gözlemlenmiştir. Dolayısıyla 

 
340 Abdoulahad, a.g.e., s. 72.  
341 P. Müller-Simonis & Hyacinthe Hyvernat, Du Caucase au Golfe Persique à travers l’Arménie, 
le Kurdistan et la Mésopotamie, Washington, D.C.: The Catholic University of America, 1892, s. 
266, 337. 



129 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Katolikleşme süreci, yerel topluluklar açısından yalnızca dinî bir dönüşüm 
değil, aynı zamanda ekonomik imkânlar ve dış desteklerle bağlantılı bir 
stratejik uyum biçimi olarak da değerlendirilmelidir. Bu durumu doğrulayan 
verilerden biri, Rus Konsolos Mayevski’nin Doğu Anadolu istatistiklerinde de 
görülebilir. Mayevski’nin bölgedeki nüfus ve mezhepsel dağılıma ilişkin 
gözlemleri, Katolikleşme hareketinin dalgalı seyrini ve ekonomik yardımların 
mezhepsel tercihler üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır. Sonuç 
olarak, Siirt bölgesindeki Nasturiler, misyonerlerin ve yerel Katolik 
Keldanilerin tüm sistematik çabalarına karşın, inançsal ve kültürel kimliklerini 
büyük ölçüde muhafaza etmeyi başarmışlardır. Katolikleşme süreci ise, yerel 
koşulların, dış desteklerin ve çıkar ilişkilerinin belirlediği kısmi bir dönüşüm 
olarak kalmıştır. 

4.3. Siirt’te Nüfus, Sosyo-Kültürel ve Kurumsal Yapı (XIX. 
Yüzyıl-XX. Yüzyıl Başı) 

1838’de bölgeyi ziyaret eden Amerikalı misyoner Horatio Southgate, 
Cizre merkezli piskoposluk alanında yaklaşık on beş köyde bin Keldani 
ailesinin, yani yaklaşık beş bin kişinin yaşadığını, kaydetmiştir342. Bu gözlem, 
Keldani nüfusun yalnızca şehir merkezlerinde değil, aynı zamanda kırsal 
hinterlandta da örgütlü ve köklü bir şekilde varlık gösterdiğini ortaya 
koymaktadır. Keldani Katolik cemaatinin kurumsal örgütlenmesine dair 
Osmanlı arşivlerindeki XIX. Yüzyıl dönemine ait ilk kayıtlardan biri Hicrî 29 
Zilhicce 1255 (13 Mart 1840) tarihli bir mazbata ile görülmektedir. Cizre’de 
yaşayan cemaat, kiliselerinin vakıf konağı avlusunda bir sıbyan mektebi inşa 
etmek üzere Babıali’ye başvurmuş; belgede mektebin vakıf hukukuna bağlı 
olarak kiliseye ait taşınmaz üzerinde yer aldığı ve cemaat mahallesinin içinde 
bulunduğu açıkça ifade edilmiştir343. Mazbata ayrıca cemaatin demografik 
profilini de yansıtmış; altmış dört hane ve yüz altı nüfustan oluşan küçük bir 
topluluğun kilise merkezli kurumsal örgütlenmeye yöneldiğini göstermiştir. Bu 
durum, sınırlı nüfusa rağmen cemaatin vakıf hukukuna dayalı mülkiyet 
üzerinden eğitim ve dinî kurum inşasına erken tarihte giriştiğini ortaya 
koymaktadır. 

1848-1850 yıllarında bölgede bulunan Alman Katolik araştırmacı 
Heinrich Patermann ise Musul merkezli patrikliğin Siirt ve Diyarbekir’e uzanan 
geniş bir coğrafyada güçlü piskoposluk yapılarıyla temsil edildiğini 
vurgulamıştır. Patermann’a göre Siirt, bu dönemde bir matranlık (piskoposluk) 
merkezi niteliği taşımakta; piskoposluk otuz üç köyü kapsamakta ve şehir 

 
342 Southgate, Narrative of a Visit to the Syrian, s. 172-173. 
343 BOA, C.MF. 90/4455, (29 Zilhicce1255-13 Mart 1840) 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 130 

merkezinde dikkate değer bir ruhban kadrosuna sahip bulunmaktaydı344. Onun 
tespitleri ışığında Siirt’in önemli bir Keldani nüfusu ve dinî kadroya sahip 
olduğunu göstermesi açısından önemlidir. Girolamo Petri'nin 1859 tarihli 
L'Orbe Cattolico ossia Atlante geografico storico ecclesiastico adlı eserinde 
Siirt "Keldanilerin şehri" olarak nitelendirilmiştir. Petri, şehri Diyarbekir'in 
yaklaşık 30 lig (tahmini 150 km) doğusunda yer alan bir sancak merkezi olarak 
konumlandırmıştır. Coğrafi açıdan, Siirt yüksek dağlarla çevrili küçük bir ova 
üzerinde kurulmuş ve Habur Nehri tarafından sulanmaktadır. Bu dönemde 
Siirt'in tahmini nüfusu yaklaşık 3.000 kişi olarak kaydedilmiştir345. 

1865 yılında İngiliz dış ticaret bültenine göre Siirt bölgesindeki nüfus 
aşağıdaki gibidir. Bu rakamlar aynı zamanda diğer verilen verilerle 
karşılaştırma yapılabilmesi için yabancı bir devletin dış istatistik kaynağı olarak 
önem arz etmektedir. Ancak buradaki temel sıkıntı nüfus ayrımı yapılırken 
nüfus ayrımı genel olarak Hristiyan ve Müslüman arasında yapılmıştır. Bu 
nedenle Hristiyanlara yönelik verilen rakamlarda bölgedeki Keldani, 
Gregoryen Ermeni, Katolik Ermeni, Protestan Ermeni, Nasturi, Yakubi ve 
Yakubi Katolik gibi unsurların hepsi bir arada sayılmıştır. 

Kaza (District) Köy Sayısı Müslüman 
Haneleri 

Diğer Nüfus 
/ Evler 

Tezgâh 
(Looms) 

Siirt ve Köyleri 55 2,908 762 100 
Şirvan 120 2,760 511 60 
Garzan 92 1,677 752 80 
Sason 124 2,890 1,770 100 
Gürdellan 14 229 219 30 
Bedhwan 
(Herhwan) 88 72 271 — 

Deyr Gül 124 6,400 800 180 
Den ve Ejruh 76 981 616 200 
Berwari 40 2,180 345 200 
Hizan ve İspayert 46 1,435 566 110 
Toplam:  729 köy346    

Tablo 3. Siirt Sancağına Bağlı Kazalar ve İstatistikler 

Bu yukarıdaki tablonun Siirt Sancağında Hane Dağılımı (Kızılbaşlar 
Müslümanlara Dahil) yapıldığında aşağıdaki sonuçlar ortaya çıkmaktadır. Bu 
tabloda yukarıda verilmeyen Yezidi, Kızılbaş (Alevi) unsurlara da yer verilerek 
metindeki açıklamalara göre bu unsurların yaşadığı bölgelerde ifade edilmiştir.   

 
344 Heinrich Patermann, Die katholische Kirche im Morgenlande, Freiburg i. Br. Herder, 1865, s. 
172–175, 326–341 
345 Girolamo Petri, L’Orbe Cattolico ossia Atlante geografico storico ecclesiastico (Roma: 
Tipografia della Reverenda Camera Apostolica, 1859, s. 32. 
346 Commercial Reports Received, s. 193-194. 
 



131 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Kaza Müslüman 
Hane 

Hristiyan 
Hane 

Yezidi 
Hane 

Toplam 
Hane 

Siirt ve Köyleri 2.908 (%78,1) 762 (%20,5) 54 (%1,5) 3.724 
Şirvan 2.760 (%82,1) 511 (%15,2) 90 (%2,7) 3.361 
Garzan 1.677 (%65,1) 752 (%29,2) 148 (%5,7) 2.577 
Sason 3.890 (%68,7) 1.770 (%31,3) 0 5.660 
Gürdellan 229 (%51,1) 219 (%48,9) 0 448 
Bedhwan (Rıdvan) 72 (%9,6) 271 (%36,2) 405 (%54,1) 748 
Deyr Gül 6.400 (%86,3) 800 (%10,8) 220 (%3,0) 7.420 
Den ve Eruh 981 (%61,4) 616 (%38,6) 0 1.597 
Bervari 2.180 (%86,4) 345 (%13,6) 0 2.525 
Hizan ve İspayert 1.435 (%71,7) 566 (%28,3) 0 2.001 
Genel Toplam 22.732 (%74,1) 6.612 (%21,9) 917 (%3,0) 30.261 

Tablo 4. Siirt Sancağında Nüfusun Dinî-Etnik Dağılımı (XIX. yüzyıl) 

Tablo 3’ten anlaşıldığı üzere, Siirt sancağı genelinde yaklaşık 30.261 
hane bulunmaktadır. Müslümanlar (Kızılbaş dâhil) 22.732 haneye sahip olup 
toplam nüfusun %74,1’ini oluşturmaktadır. Hristiyanlar (Ermeniler, 
Yakubiler/Süryaniler ve Nasturiler) 6.612 hane olup nüfusun %21,9’unu, 
Yezidiler ise 917 hane olup nüfusun yalnızca %3,0’ünü oluşturmaktadır. 

4.3.1. Siirt Sancağı İnanç Grupları Analizi:  

4.3.2.1. Müslümanlar 
Müslüman haneler sancak genelinde büyük çoğunluğu oluşturur. 

Özellikle Deyr Gül, Berwari ve Şirvan gibi kazalarda %80’in üzerinde 
Müslüman oranı dikkat çekicidir. Sason’daki 1.000 hanelik Kızılbaş Kürt 
nüfusunun da Müslüman nüfusa dâhil edilmesiyle Müslüman oranı sancak 
genelinde %74’e çıkmaktadır. Bu durum, bölgede Sünni-Hanefi Kürtler, Şafii 
Kürtler ve Kızılbaş (Alevi-Kızılbaş Kürt) topluluklarının bir arada yaşadığını 
göstermektedir. 

4.3.2.2. Hristiyanlar 
Yaklaşık 6.600 hane ile Hristiyan nüfus sancakta ikinci büyük gruptur. 

Bu grup homojen değildir; içinde üç ana topluluk yer almaktadır: 

4.3.2.3. Ermeniler  
Özellikle Siirt merkez, Garzan, Sason ve Hizan’da yoğunlaşmışlardır. 

Çoğunluğu Gregoryen olmakla birlikte Katolik ve Protestan Ermeniler de 
mevcuttu. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 132 

4.3.2.4. Yakubiler (Süryaniler)  
Geleneksel olarak Tur Abdin ve çevresine bağlı olmakla beraber, Siirt ve 

çevresinde de önemli bir Yakubi (Süryani Ortodoks) nüfus yaşamaktaydı. 

4.3.2.5. Nasturiler  
Daha çok Hakkâri ve kuzeydoğu Musul bölgesinde yoğun olmakla 

birlikte, Siirt’in özellikle Bervari/Berwari ve çevre kazalarında küçük Nasturi 
toplulukları bulunuyordu. 

Yukarıdaki açıklamada gösterilen “Hristiyan haneler” ifadesi tek bir 
mezhebe değil, Ermeni, Süryani (Yakubi) ve Nasturi topluluklarının toplamına 
karşılık gelmektedir. 

4.3.2.6. Yezidiler  
Yaklaşık 917 haneden (%3) oluşan Yezidi nüfus ise özellikle Bedhwan 

(Rıdvan), Garzan ve Şirvan kazalarında yoğunlaşmaktadır. Bu verilerin burada 
ayrıca belirtilmesinin nedeni, söz konusu topluluğun oranının genel nüfus 
içindeki yerini netleştirmek ve bölgedeki demografik dağılımın bütüncül 
biçimde ortaya konmasını sağlamaktır. Yezidiler çoğunlukla kırsal 
yerleşimlerde yaşamış olup, Osmanlı merkezî idaresiyle ilişkileri dönem 
dönem gerginlik barındıran bir karakter arz etmektedir347.  

4.3.2.7. Keldaniler 
XIX. yüzyıl ortalarında Siirt piskoposluğu, Katolik misyonerlik 

faaliyetleri açısından yalnızca bir taşra istasyonu değil, aynı zamanda nüfus ve 
kurum yoğunluğu bakımından dikkate değer bir merkez konumundaydı. 1866 
yılına ait veriler, şehrin Katolik yapılanmasının ölçeğini somut biçimde ortaya 
koymaktadır. Peder Martin’in aktardığına göre, bu dönemde Siirt piskoposluğu 
toplamda yaklaşık 14.000 nüfusa sahipti; bunların 11.000’i Katolik olarak 
kaydedilmiştir. Ancak bunların ne kadarının Keldani olduğu belirtilmemiş 
Katolikler toplam nüfus olarak verilmiştir348. Dolayısıyla 1866 fotoğrafı, 
Siirt’teki Katolik nüfusun toplam nüfus içindeki yüksek oranı (yaklaşık %78) 
bölgedeki mezhepsel dönüşümün boyutlarını da ortaya koymaktadır. Aynı 
zamanda köylerden merkezî piskoposluğa bağlanan kılcal örgütlenme, Fransız 
Dominikenlerinin ilerleyen on yıllarda kuracağı okul ve manastır ağının üzerine 
oturacağı güçlü bir yerel tabanın mevcut olduğunu göstermektedir. Bu tablo, 
Siirt’in XIX. yüzyıl sonlarında Fransız Dominiken misyonunun en stratejik 
taşra merkezlerinden biri hâline gelişini hazırlayan altyapıyı açıklamaktadır: 

 
347 Commercial Reports Received at the Foreign Office from Her Majesty's Consuls between July 
1st, and December 31st, 1864. Presented by Command of Her Majesty to Both Houses of 
Parliament. 1865. London: Printed by Harrison and Sons, 1865, p. 193-194. 
348 P. Martin, La Chaldée: Esquisse historique suivie de quelques lettres sur l’Inde et la 
Cochinchine, Rome: Propaganda Fide, 1867, s. 210. 



133 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

nüfus yoğunluğu, köy bağlantıları, ruhban kadrosu ve eğitim kurumları ile Siirt, 
Katolik misyonerlik için hem yerel bir merkez hem de uluslararası Katolik ağın 
Mezopotamya’daki kavşak noktası olmuştur. 

Yukarıdaki örneklerden de anlaşılacağı ve tabloda görüleceği gibi XIX. 
yüzyıl ve XX. yüzyılda Siirt bölgesinde bulunan Keldanilerle ilgili nüfus 
verileri tam olarak birbiri le uyumlu değildir. Bu dönemde kullanılan nüfus 
verilerinde farklılıklar göze çarpmaktadır. Keldanilerle ilgili önemli veriler 
sunan Katolik Dominik misyonu için önemli bir yer olan Siirt’teki gelişmeler 
onlar için her zaman önemli olmuştur. Bu nedenle zaman zaman genel 
merkezlerine Keldanilerle ilgili bilgilendirmek için raporlar göndermişlerdir. 
Bu raporlarda onların nüfuslarına da değinmişlerdir. Bu bağlamda Katolik 
yayın organı   Œuvre d’Orient bülteninin 1883 tarihli yayında şehir ve yaklaşık 
otuz üç köyde 610 aileden oluşan 3.050 kişilik bir nüfus verilmiş; 1884 tarihli 
yayında ise Siirt’e yakın Dek-Hassker bandında otuz köyde yaklaşık 6.000 
Keldani kaydedilmiştir349. 

Dominiklere ait 1881-1884 yıllarına ait bir başka veri de ise, Fransız 
Dominiken misyoneri Gonzalve Duval, şehir merkezinde bin Keldani Katolik, 
otuz üç köyde ise 3.900 Keldani bulunduğunu, toplam nüfusun 4.900 kişiye 
ulaştığını belirtmiştir. Bu tablo, Siirt merkezinde Keldanilerin toplam nüfusun 
yaklaşık %7’sini, Hristiyan nüfusun ise %27’sini oluşturduğunu 
göstermektedir350. Bu aynı zamanda Heinrich Patermann’ın 35 yıl önce verdiği 
nüfus verileriyle uyumludur.  1890’larda Müller-Simonis ve Hyvernat, şehir 
merkezinde 99 aile (yaklaşık 495 kişi), köylerde ise 3.500-4.000 kişi olmak 
üzere toplamda 4.000-4.500 Keldani bulunduğunu kaydetmiştir351. Başka bir 
Fransız ve Duyun-ı Umumiye görevlisi olan Vital Cuinet ise 1891 tarihli 
monografisinde Siirt bölgesinde 2.600 Keldani’nin yaşadığını, ayrıca 4 okul, 8 
öğretmen ve 325 öğrenci bulunduğunu kaydetmektedir. Bu veriler, nüfusun 
yaklaşık %12,5’inin örgün eğitimle temas hâlinde olduğunu ve öğretmen başına 
ortalama 40 öğrenci düştüğünü ortaya koymaktadır352.  

1890’ların başında Müller-Simonis ve Hyvernat’ın Siirt ve çevresindeki 
Keldani nüfusunu 4.000-4.500 kişi olarak, Vital Cuinet’in ise 1891’de yalnızca 
2.600 kişi olarak vermesi, dönemin demografik verilerindeki belirsizliği ve 
daha öncede belirttiğimiz çelişkiyi göstermektedir. Bu fark, gözlemcilerin amaç 
ve yöntemlerindeki farklılıklardan (misyonerlerin cemaatin görünürlüğünü 
artırma eğilimi, Cuinet’in ise idari ve mali kayıtlara dayanması), sayımın 

 
349 Oeuvre d’Orient, Eylül 1883, s. 131-134, 140-144; n°142, Mayıs 1884, s. 50-51, 312-313.   
350 Gonzal ve Duval, La Mission des Dominicains à Mossoul, Paris: Bureaux de «L’Année 
Dominicaine », 1889, s. 43-44. 
351 Müller-Simonis, Du Caucase au Golfe Persique à travers, s. 266, 337 
352 Vital Cuinet, La Turquie d’Asie, géographie administrative : statistique, descriptive et 
raisonnée de chaque province de l’Asie Mineure, Tome Deuxıume, Paris 1891, s. 534-535, 597-
598. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 134 

kapsadığı alanların değişkenliğinden ve dönemin güvenilir bir istatistik 
yöntemine sahip olmamasından kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla bu rakamlar, 
yalnızca nüfus tahminlerindeki bir uyuşmazlık değil, aynı zamanda farklı 
kurumsal bağlamların ve bakış açılarının ürünü olarak değerlendirilmelidir. 

1905 tarihli Annuaire pontifical catholique’te, halkın çoğunluğunun 
Müslüman olduğu; buna karşılık yaklaşık 6.000 Katolik ailenin 23 ana 
istasyona bağlı bulunduğu; 20 seküler rahibin hizmet verdiği ve Cuératel’(?) de 
Nasturilikten dönmüş bir piskoposun görev yaptığı belirtilmektedir353.  

XIX. yüzyılın sonuna gelindiğinde Keldaniler, Süryani Kadimler ve 
Ermenilerle birlikte Siirt’in üç ana Hristiyan cemaatinden biri haline gelmiş, 
Protestanlar ve Nesturiler ise daha küçük topluluklar olarak varlıklarını 
sürdürmüştür354. Buna karşılık Stamboul gazetesinde 10 Mart 1909’da 
yayımlanan ve Başpiskopos Addaï-Scher’e gönderildiği belirtilen bir listede, 
“yaklaşık 1889’da” piskoposluğa bağlı altmıştan fazla köyde 16.000 Keldani 
bulunduğu, 1909’da ise bu sayının 22 köyde 5.500’e düştüğü ileri sürülmüştür. 
Ancak bu dramatik tablo, çağdaş kaynakların daha mütevazı rakamlarıyla 
karşılaştırıldığında kapsam, ölçüm birimi ve anlatı amacı bakımından abartılı 
ve tartışmalı görünmektedir355. Bu durum aslında Roma Katoliklerine bağlı bir 
piskopos olarak Scher’in yüzyıllardan beri bölgeden Roma’ya giden 
raporlarındaki dil ve söylemle uyumludur. Zira bu rapor ve bilgilendirmelerin 
birçoğunda daha çok yardım alabilmek ve bölgeye dikkati çekebilmek için 
nüfusun daha kalabalık olduğu Nasturilerin Katolikliğe dönüştürülmesinde 
büyük mesafeler kat edildiği gibi ifadelerin olduğu bilinmektedir. Ama son 
Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde bile Nasturilerin Katolikliğe dönüşümü 
tam olarak gerçekleştirilememiştir.  

Keldanilere ait nüfus varlığının çelişkisi XX. yüzyıla ait verilerde de 
görülmektedir. Bununla birlikte söz konusu yüzyıldaki veriler bu farklılığı daha 
net ortaya koymaktadır. 1914 tarihli Osmanlı istatistiklerine göre Siirt 
Sancağında 4.284 Keldani yaşamaktadır: bunların 1.549’u Siirt merkezde, 
954’ü Eruh’ta, 1.781’i ise Pervari’dedir. Bu rakamlar, sancak genelinde 
Keldanilerin toplam nüfus içindeki oranının %11,7 olduğunu 
göstermektedir356. 1913–1914 Osmanlı arşivleri ayrıca cemaatin kadın–erkek 
oranının dengeli olduğunu, Diyarbekir Vilayeti genelinde 2.333 erkek ve 2.450 
kadın olmak üzere 4.783 Keldani bulunduğunu kaydeder. Özellikle Cizre’de 
kadın oranının %51,5 olması dikkat çekicidir. Siirt’te de benzer bir dağılımın 
gözlenmesi, Müslüman nüfustaki erkek ağırlıklı tabloya kıyasla daha dengeli 

 
353 Annuaire pontifical catholique, 1905, s. 290. 
354 Müller-Simonis & Hyvernat, 1892, s. 266, 337. 
355 Stamboul, 43. yıl, sayı 57, 1909; ayrıca bkz. Cuinet, a.g.e., s. 534, 598; Duval, 1889, s. 7-10; 
Müller-Simonis & Hyvernat, 1892, s. 266,337.; Tfinkdji, 1914, s. 494-496. 
356 Orhan Sakin, Osmanlı’da Etnik Yapı ve 1914 Nüfusu, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 
2010, s. 190-191. 



135 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

bir demografik yapıya işaret etmekte ve cemaatin sosyal sürekliliği açısından 
bir avantaj sunmaktadır357. Keldani Piskoposu Joseph Tfinkdji’nin 1914 yılında 
yayımladığı envantere göre, Siirt Piskoposluğu’na bağlı 37 yerleşim yerinde 
toplam 5.430 Keldani nüfus bulunmaktaydı. Aynı kayıtta bölgede 21 papaz, 31 
kilise, 7 şapel, 9 okul ve 4 misyon istasyonu yer aldığı belirtilmektedir. Benzer 
şekilde Louvet de 1891 yılında Siirt’i, yaklaşık 5.000 Keldani nüfusa, 19 
rahibe, 26 kiliseye ve 2 okula sahip bir piskoposluk merkezi olarak 
tanımlamakta; bu yapısıyla kenti Musul, Kerkük ve Cizre piskoposluklarıyla eş 
düzeyde bir konuma yerleştirmektedir. 

Annuaire Pontifical Catholique’ye göre ise 1914 yılı itibarıyla Siirt 
Başpiskoposluğu’nun bağlı bulunduğu bölgenin nüfusunun büyük kısmını 
Müslümanlardan oluşmakla birlikte, kayıtlı 5.430 Keldani Katolik nüfusun 
varlığı dikkat çekmektedir. Aynı kayıtta bölgedeki dinî teşkilat yapısı; 21 
seküler (dünyevi) rahip, Guératel’de ikamet eden Nasturi kökenli bir Katolik 
piskopos, 38 kilise veya şapel, 4 misyon istasyonu, 9 erkek okulu, 1 kız okulu 
ve 1 Dominiken manastırı şeklinde belirtilmiştir. 

Bu tablo, dönemin Katolik misyoner faaliyetlerinin bölgedeki kurumsal 
örgütlenmesini açık biçimde yansıtmaktadır. Özellikle Dominiken tarikatının 
katkıları, Siirt bölgesinde Katolik kimliğin hem litürjik hem de eğitsel 
düzlemde kurumsallaşmasına önemli ölçüde katkı sağlamıştır. Bununla 
birlikte, burada kullanılan üç temel kaynağın -Tfinkdji, Louvet ve Annuaire 
Pontifical Catholique- tamamının Katolik kökenli yayınlar olduğu ve 
dolayısıyla bölgedeki Katolik varlığını kurumsal meşruiyet açısından 
vurgulama eğilimi taşıdığı göz önünde bulundurulmalıdır358. 

Yerleşim  Nüfusu Rahip Kilise Şapel Okul İstasyon 
Siirt 824 3 1 1 3 2 
Kolmés 326 1 1 – 1 1 
Mar-Gourva 182 1 1 – – 1 
Guêdyanès 155 1 1 – – – 
Tall-Michar 290 1 1 – 1 – 
Bingov 110 1 1 – – – 
Birkàh 30 1 – – – – 
Deliok 146 1 1 – – – 
Eaniouran 126 – 1 – – – 
Dah-Habban 142 – 1 – – – 
Dali-Mazèhe 152 – 1 – – – 
Ardjikanès 45 – 1 – – – 
Koridj 100 1 1 – – – 
Ouridj 20 – 1 – – – 
Borim 282 1 – – – – 
Chi-wilha 95 1 1 – – – 

 
357 BOA, DH.EUM.MTK. 74/51 (5 Muharrem 1332-4 Aralık 1913). 
358 Annuaire Pontifical Catholique, 1917, s. 318-319. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 136 

Raùma 110 – 1 – – – 
Hakh 70 – 1 – – – 
Péroz 300 1 1 – 1 – 
Dintass 80 1 – 1 – – 
Haute-Artoun 
(Yukarı Artoun) 310 1 1 – 1 – 

Basse-Artoun 
(Aşağı Artoun) 160 – 1 – – – 

Goubarlanès 75 – 1 – – – 
Tall 50 – 1 – – – 
Azar 50 1 1 – – – 
Guiralel 100 – 1 – – 1 
Mar-Anèche 70 – 1 – – – 
Mar-Chianès 60 – 1 – – – 
Sadakh 230 1 1 – 1 – 
Mar-Yacoub 200 1 1 – 1 – 
Mar-Chmôni 30 – 1 – – – 
Hadidi 200 1 1 – – – 
Bir-Ké 120 1 1 – – – 
Pékinde 80 1 1 – – – 
Der-Chemsch 40 – 1 – – – 
Kibb 50 – 1 – – – 
Ejnith 120 1 1 – – – 
Toplam 5.430 21 31 2 9 5 

Tablo 5. Siirt Piskoposluğu İstatistiği 1913359 

4.4. 1917-1918 İdari Yapısı Çerçevesinde Siirt Sancağında 
Keldani Nüfus 

1333–1334 (1917-1918) yıllarında Siirt Sancağı; Pervari, Garzan, Eruh, 
Şirvan ve Şırnak kazalarından oluşmakta ve Bitlis, Muş ve Genç sancaklarıyla 

 
359 Annuaire pontifical catholique, 1914, s. 496; Aşağıda Annuaire’deki Cemaatler ve Nüfus 
verileri yer almaktadır; 
Cemaat / Nüfus Siirt Eruh Pervari Şirvan Garzan Toplam 
Müslüman 27.649 22.677 6.415 15.181 14.541 86.463 
Ermeni 2.218 1.890 1.326 1.169 4.225 10.828 
Protestan 412 – – – 107 519 
Süryani 775 714 – 1.109 1.044 3.642 
Keldani 1.549 954 1.781 – 72 4.356 
Genel Toplam 32.603 26.235 9.522 17.559 19.989 105.808 
Bkz. Salname-i Vilayet-i Bitlis, Bitlis Vilayet Matbaası, Bitlis, 1310/1892, s. 283-284; Resul 
Babaoğlu ve Abdurrezzak Çelik, "Cumhuriyet İdaresine Geçiş Sürecinde Siirt’te Demografik 
Göstergeler", Tarih Okulu Dergisi (TOD) Journal of History School (JOHS) 11 (Haziran 2018), 
XXXIV, s. 537. 



137 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

birlikte Bitlis Vilayeti’ne bağlı bulunmaktaydı. Ancak bu döneme ilişkin 
düzenli ve kapsamlı bir resmî nüfus sayımı gerçekleştirilmemiştir. Bu nedenle, 
1917-1918 yıllarına dair demografik değerlendirmelerde fiilen kullanılan temel 
veri seti, Osmanlı Devleti’nin son genel nüfus sayımı olan 1914 istatistikleridir. 
Aşağıdaki analiz, bu verilerin 1917-1918 idari ve toplumsal bağlamı içinde 
geriye dönük olarak yorumlanmasına dayanmaktadır. 

1914 Osmanlı nüfus istatistiklerine göre Siirt sancağındaki toplam 
Keldani nüfusu 4.356 kişi olarak kaydedilmiştir. Bu nüfusun kazalara göre 
dağılımı şu şekildedir: Siirt merkezde 1.549, Eruh’ta 954, Pervari’de 1.781 ve 
Garzan’da 72 kişi. Şirvan kazasında ise Keldani nüfusa dair herhangi bir kayıt 
bulunmamaktadır. Bu dağılım, Keldani nüfusun sancak genelinde homojen 
biçimde dağılmadığını; aksine belirli yerleşim alanlarında yoğunlaştığını 
göstermektedir. Özellikle Siirt merkez, Pervari ve Eruh kazaları, Keldani 
varlığının demografik ağırlık kazandığı başlıca alanlar olarak öne çıkmaktadır. 
Kazalar arasındaki dağılım incelendiğinde, Pervari 1.781 kişilik nüfusuyla Siirt 
sancağındaki en yüksek Keldani nüfusuna sahip kaza konumundadır. Bu 
durum, Pervari’nin yalnızca sıradan bir kırsal yerleşim alanı olmadığını; aynı 
zamanda Keldani cemaatinin yoğunlaştığı, görece kapalı ve iç dayanışma ağları 
güçlü bir toplumsal mekân olduğunu düşündürmektedir. Pervari’deki bu 
demografik yoğunluk, bölgede Keldani köylerinin, kilise yapılarının ve cemaat 
içi sosyal örgütlenmenin varlığıyla doğrudan ilişkilendirilebilir. Siirt merkezde 
kayıtlı 1.549 kişilik Keldani nüfusu ise, cemaatin sancak düzeyindeki idari, 
dinsel ve kurumsal merkezinin burada bulunduğunu ortaya koymaktadır. 
Patriklik vekilliği, kilise mülkleri, eğitim faaliyetleri ve misyonerlerle kurulan 
ilişkiler dikkate alındığında, Siirt merkez Keldani varlığının örgütlü ve kamusal 
görünürlüğü yüksek bir yapıya sahip olduğu anlaşılmaktadır. Eruh kazasında 
yaşayan 954 Keldani ise, merkez ile kırsal alan arasında konumlanan, yarı-
kentsel nitelikli bir cemaat yapısını yansıtmaktadır. Bu durum, Eruh’un hem 
idari merkezlerle hem de dağlık yerleşim alanlarıyla bağlantılı ara bir konumda 
bulunduğunu göstermektedir. Buna karşılık Şirvan kazasında Keldani nüfusun 
hiç kaydedilmemiş olması ve Garzan’da yalnızca 72 kişiyle sınırlı kalması, bu 
bölgelerde Keldani varlığının marjinal düzeyde kaldığını ortaya koymaktadır. 
Bu durum, söz konusu kazaların ya Süryani nüfusun ağırlıkta olduğu alanlar 
olmasıyla ya da Müslüman ve Ermeni nüfusun baskın olduğu yerleşim 
dokusuyla açıklanabilir. Dolayısıyla Keldani nüfusun sancak genelindeki 
dağılımı, seçici ve sınırlı bir coğrafi yayılıma işaret etmektedir360. 

1917-1918 yılları, I. Dünya Savaşı’nın son safhası ve Osmanlı idari 
yapısının çözülme sürecine girdiği bir döneme karşılık gelmektedir. Bu süreçte 
yaşanan zorunlu göçler, güvenlik sorunları, ekonomik çöküş, hastalıklar ve 

 
360 Ömer Kucak, “Sicill-i Ahvâl Defterlerine Göre Siirt Doğumlu Gayr-ı Müslim Memurlar 
(1879–1909),” Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi / The Journal of International Social 
Research 9, no. 47 (Aralık 2016), s. 262-263. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 138 

misyoner faaliyetlerinin kesintiye uğraması gibi etkenler, Keldani nüfusun fiilî 
durumunu doğrudan etkilemiştir. Bu nedenle 1917-1918 yıllarında Keldani 
nüfusun, 1914 verilerinde kaydedilen rakamların altına düşmüş olması kuvvetle 
muhtemeldir. Ancak söz konusu dönem için elde başka bir resmî nüfus sayımı 
bulunmadığından, akademik çalışmalarda bu yıllara ilişkin değerlendirmelerde 
hâlen 1914 nüfus verileri referans alınmaktadır. Bu bağlamda 1914 
istatistikleri, 1917-1918 dönemi için bir “üst sınır” niteliğinde demografik 
çerçeve olarak değerlendirilmelidir. Genel olarak XIX. yüzyıl ortalarından XX. 
yüzyıl başına kadar Siirt Keldanileri, nüfus büyüklükleri, Müslüman nüfusa 
oranları ve kurumsal yoğunluklarıyla bölgedeki Hristiyan cemaatler arasında 
dikkat çekici bir konuma sahip olmuşlardır. 1880’lerden 1910’lara uzanan 
süreçte 4.000-5.500 kişilik çekirdek nüfusuyla Siirt, “orta büyüklükte fakat 
yüksek kurumsal yoğunluklu” bir Katolik merkez olarak öne çıkmıştır. Buna 
karşılık Stamboul gazetesinin 1909 tarihli “60 köyde 16.000’den 22 köyde 
5.500’e düşüş” anlatısı, çağdaş Osmanlı istatistikleri ve misyoner raporlarıyla 
karşılaştırıldığında metodolojik ve amaçsal farklılıklar nedeniyle abartılı ve 
tartışmalı bir iddia olarak değerlendirilmelidir. Bununla birlikte, Siirt’teki 
Keldani nüfusunun azalmasının temel nedenleri arasında I. Dünya Savaşı’nın 
yarattığı güvenlik ortamı, zorunlu göçler, salgın hastalıklar ve ekonomik çöküş 
belirleyici rol oynamıştır. Cumhuriyet döneminde ise bu azalma, başta 
ekonomik ve sosyal baskılar olmak üzere, Keldani nüfusun İstanbul gibi büyük 
kentlere yönelen iç göç hareketleriyle devam etmiştir. 

4.5. Mezhepler Arası Rekabet ve Siyasi Yükseliş 

4.5.1. Protestan Misyonların Yükselişi ve Mezhepler Arası 
Rekabetin Yoğunlaşması (1883-1892) 

XIX. yüzyılın son çeyreğinde, Katolik ve geleneksel Doğu Kiliseleri 
(Ermeni Gregoryenler, Suriye Ortodokslar) Protestan misyonerlerin artan 
nüfuzuyla mücadele etmek zorunda kalmıştır. Dominiken babaların 1883 tarihli 
raporları, Protestanların özellikle Siirt ve Bitlis çevresinde hızla kök saldığını 
göstermektedir. Rapora göre, halkın fakirliğini ve cehaletini fırsat bilen 
Protestanlar, yerli öğretmenler yetiştirmiş ve onlara yüksek maaşlar ödeyerek 
başarılı olmuşlardır. İngiltere’nin resmî veya yarı resmî koruması altında 
hareket eden Protestanlar, İngiliz konsolosunun yerel idarelerle çözülemeyen 
meseleleri çözme yeteneği sayesinde yerel halk üzerinde önemli bir etki alanı 
kurmuşlardır. Bu durum, yerel bir köy sıkıntıya düştüğünde yardım için 
Protestanlara başvurulmasına yol açmıştır. Yine rapordan anlaşıldığına göre 
Bitlis’te Protestanlar güzel kiliseler ve okullar kurmuş, Gregoryen 
Ermenilerden ayrılmış yaklaşık 100 aileye ulaşmışlardır. Erkek okullarında 
Ermenice, Türkçe ve İngilizce dilleri öğretilirken, kız okulları İngiliz 
diyakozlar tarafından yönetilmiştir. Paranın misyon faaliyetlerindeki gücü, 
özellikle büyük pahalılık döneminde belirleyici olmuş; rapor, eğer kimse karşı 



139 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

koymazsa yirmi yıl içinde bütün Hristiyan bölgelerin Protestanlaşabileceği 
uyarısıyla sona ermiştir. Bu tehdit, 20 Nisan 1892 tarihli bir raporda, Birleşik 
Ermenilerin Patriği tarafından da dile getirilmiştir. Patrik, büyük masraflarla 
ayakta tutulan Protestan okullarının ve Gregoryen ayrılıkçılarının okullarının 
kendi misyonlarına büyük zarar verdiğini belirtmiş; Karpouth, Bitlis, Muş, 
Sivas ve Antep gibi önemli merkezlerde kendi misyonlarının yetersizliğinden 
yakınmıştır361.  

4.5.2. Katolik Kurumlarının Siyasi Güç Olarak Yükselişi ve 
Yakubi Gerilimi (1913) 

XX. yüzyılın başlarında, Katolik misyonerlerin faaliyetleri yerel 
Hristiyan cemaatler arasında yoğun bir mezhepler arası rekabeti 
derinleştirmiştir. 1913 yılına ait diplomatik yazışmalar, Katolik kurumlarının 
sadece dinî değil, aynı zamanda uluslararası himaye, mali destek ve eğitim 
kurumları aracılığıyla mezhepler arası rekabeti derinleştiren siyasî bir güç 
unsuru hâline geldiğini göstermektedir. Bu durum, özellikle Suriye Ortodoks 
(Yakubi) cemaatleriyle belirgin bir gerilim hattı oluşturmuştur. Antoun 
Abdulnour’un 12 Aralık 1913 tarihli mektubu, Siirt ve Bsheiriya çevresindeki 
yaklaşık 4.000 kişilik Suriye Ortodoks topluluğu üzerinde Katoliklerin artan 
etkisinden duyulan rahatsızlığı açıkça dile getirmiştir. Mektup, Katolik 
misyonlarının eğitim ve mali yardımla Yakubi cemaatten önemli bir kesimi 
kendi saflarına çekme çabalarını belgeleyerek adeta bir “son uyarı” niteliği 
taşımaktadır362. 

Siirt bölgesinde misyonerlerin rekabet ortamı, Osmanlı taşrasındaki 
Hristiyan toplulukların yalnızca dinî aidiyetle değil, aynı zamanda uluslararası 
diplomasi, misyonerlik ağları ve Batılı devletlerin koruma politikaları 
ekseninde şekillenen çok katmanlı bir yapıyı yansıtmaktadır. Abdulnour’un 
mektubu, aynı zamanda yüzyıllardır süregelen Katolikleştirmeye yönelik 
çabaların, yerel Yakubi, Nasturi, Ermeni ve Protestan unsurların kendi nüfuz 
alanlarını koruma rekabeti nedeniyle tam anlamıyla başarıya ulaşamamasının 
kanıtı olarak okunabilir. Katolik misyonlarının Siirt ve çevresindeki etkinliği, 
yerel topluluklar arasındaki dinî kimlik sınırlarını yeniden tanımlarken 
bölgenin sosyo-politik dengelerini doğrudan etkilemiştir. 

4.6. Güvenlik Sorunları ve Toplumsal Olaylar (1897-1912) 

4.6.1. Siirt ve Çevresinde Keldanilere Yönelik Saldırılar 
XIX. yüzyılın sonlarında ve XX. yüzyılın başlarında Siirt, Garzan ve 

Cizre bölgelerinde Keldani cemaatine yönelik art arda saldırılar 

 
361 Revue de l’Orient Latin, s. 262.  
362 Dinno, The Chaldean Catholic Church, s. 211-212. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 140 

gerçekleşmiştir. Osmanlı arşiv belgeleri, bu saldırıların hem ekonomik hem de 
dinî-simgesel boyutlarını ortaya koymaktadır. Belgeler aynı zamanda, Osmanlı 
merkezî idaresinin taşradaki asayişi sağlamakta yaşadığı zorlukları ve yabancı 
devletlerin müdahale girişimlerini de göstermektedir. 

4.6.2. Garzan Vakası (1897) 
13 Şaban 1314/17 Ocak 1897 tarihli Siirt Mutasarrıflığından Dahiliye 

Nezareti’ne gönderilen şifreli telgrafta, Garzan kazasında Keldani milletinden 
Keşiş Bedros ve oğlunun gece saat sekiz civarında evlerinde katledildikleri, 
hanenin yanı sıra köydeki kilisenin kapısının kırılarak içerideki eşyaların 
yağmalandığı bildirilmektedir. Mutasarrıflık, derhâl kaymakamlığa telgraf 
çekildiğini ve faillerin yakalanması için gerekli emirlerin verildiğini ifade 
etmiştir363. Aynı içerik, kısa bir süre sonra Bitlis Valiliği tarafından da Dahiliye 
Nezareti’ne teyit edilerek gönderilmiştir364. Merkezî idare, gelişmelerden 
haberdar olur olmaz, faillerin “biran evvel yakalanması” ve sonucun 
kendilerine bildirilmesi yönünde Siirt Mutasarrıflığı’na yeni bir emir 
göndermiştir365. Böylece olay yalnızca yerel bir cinayet hadisesi olarak değil, 
doğrudan merkezî otoritenin takip ettiği bir mesele haline gelmiştir. Saldırı, 
kısa sürede uluslararası diplomatik alana da taşınmıştır. Hariciye Nezareti’ne 
iletilen bir yazıda Fransız Sefareti, Bedros’un bir dönem İslam’a geçtiği, ancak 
sonrasında tekrar Katolikliğe döndüğü bilgisini özellikle vurgulamış; Muradiye 
Aşireti mensupları tarafından öldürüldüğünü, saldırıda karısı ve yeğeninin ağır 
yaralandığını belirtmiştir. Fransız Sefareti, bu olayın yalnızca bir cinayet 
olmadığını, aynı zamanda Katolik inancına yönelik bir tehdit olarak da 
değerlendirilmesi gerektiğini ifade ederek sorumlulara ne tür bir ceza 
uygulanacağı konusunda Osmanlı hükümetinden açıklama talep etmiştir366. 
Kısa süre sonra Musul Keldani Patriği de doğrudan Sadarete hitaben bir arzda 
bulunmuş, saldırının vahşetini ayrıntılı biçimde dile getirmiştir. Patriğe göre, 
Kürtler yalnızca Bedros ve oğlunu öldürmekle kalmamış, aynı zamanda 
köydeki iki kadını da vahşice katletmiş, bir kadını ise ağır yaralayarak eşyaları 
gasp etmiş ve kiliseyi yağmalamışlardır. Patrik, bu tür olayların Keldani 
cemaatinde büyük bir korku ve güvensizlik yarattığını, sorumluların 
cezalandırılması ve benzer hadiselerin tekrarlanmaması için acilen tedbir 
alınması gerektiğini talep etmiştir367. Bu belgelerden anlaşıldığı üzere, 1897 
Garzan vakası yalnızca yerel bir cinayet hadisesi değil, aynı zamanda 
uluslararası boyutu olan bir krizdir. Olay hem Osmanlı merkezî idaresi hem de 
yabancı devletler tarafından dikkatle takip edilmiş; Fransız Sefaretinin devreye 
girmesi, Katolik himayesi meselesini yeniden gündeme getirmiştir. Öte yandan 

 
363 BOA, DH.ŞFR. 203/19 (5 Zilkade 1312-30 Nisan 1895). 
364 BOA, DH.TMIK.M. 26/67 (16 Şaban 1314-20 Ocak 1897). 
365 BOA, DH.TMIK.M. 26/61 (16 Şaban 1314-20 Ocak 1897). 
366 BOA, HR.TH. 192/96 (25 Zilkade 1314-27 Nisan 1897). 
367 BOA, A.MKT.MHM. 620/37 (5 Ramazan 1314-7 Şubat 1897). 



141 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Musul Patriği’nin doğrudan Sadarete müracaatı, Keldani cemaatinin devlet 
otoritesinden beklentilerini ve aynı zamanda merkezî otoritenin taşrada otorite 
kaybına dair kaygılarını da açıkça göstermektedir. 

1897 Garzan vakasının hemen ardından bölgede Keldani cemaatine 
yönelik saldırıların kesilmediği görülmektedir. Bu dönem Osmanlı Devleti’nin 
özellikle Balkanlarda dış politik sorunlarla uğraştığı ve Yunanistan’la 1897 
yılında yapılan Dömeke Savaşı’nın olduğu dönemdir. Devlet söz konusu savaş 
nedeniyle dikkatini ve merkezi kuvvetini bu bölgeye odaklamıştır.  Bu nedenle 
bölgedeki merkezi otorite zayıflamış ve durum bölgedeki asayişin bozulmasına 
neden olduğu ileri sürülebilir. Bunu doğrulayan gelişmeler ise bu tarihten sonra 
kısa fasılalar haricinde bölgede Keldani-Kürt anlaşmazlığının çatışmasının 
devam etmesidir. Nitekim Osmanlı arşiv belgeleri, takip eden on yıl boyunca 
Keldanilerin farklı aşiretlerin sistematik baskılarına maruz kaldığını ortaya 
koymaktadır. Örneğin 1897’nin sonbaharında, Keldanilere ait manastırların 
sürüleri ve malları Miran Aşireti’ne mensup gruplarca yağmalanmış; ayrıca 
Pervari’ye bağlı altı Keldani köyü Mustafa Ağa adlı bir Kürt eşkıya tarafından 
tahrip edilmiştir. Saldırılar sırasında yalnızca mal ve hayvanlara el konulmakla 
kalınmamış, bazı köylüler de katledilmiştir. Bu gelişmeleri Patrik Vekâleti’ne 
ileten Siirt Serpiskoposu Emanuel Efendi, acilen tedbir alınması gerektiğini 
vurgulamıştır368. Böylece, Garzan vakasının münferit bir olay olmadığı, aksine 
bölgede Keldanilere yönelik sürekli bir şiddet ve yağma döngüsünün parçası 
olduğu görülmektedir. 1903 yılında yaşanan bir diğer örnek, Keldani 
cemaatinin ekonomik hayatına yönelik tehditleri göstermektedir. Garzan 
kazasında aşar vergisinin tahsil edilememesi üzerine, Abuşzade Hoca Cebro 
Efendi’nin oğlu Ferecullah Efendi’nin mallarına haciz uygulanmıştır. Bu 
durum karşısında Keldani Patrikliği Vekâleti, cemaatin zor durumda 
kalmaması için haczedilen malların borç meblağı mahsup edilerek iade 
edilmesini talep etmiştir369. Olay, bölgede yalnızca fiziki saldırıların değil, 
ekonomik baskı ve mağduriyetlerin de süreklilik arz ettiğini göstermektedir. 

1903 yılında, Siirt bölgesinde Keldani topluluğu ciddi bir şiddet ve yıkım 
tehlikesiyle karşı karşıya kalmıştır. Dominiken misyoneri Peder Bonte’nin 
gözlemlerine göre, bölgede “her tarafta yağma, katliam ve kundaklamalar” 
yaşanmış; beş Keldani köyü tamamen yerle bir edilmiştir. Tarlalarında iki 
Keldani’nin öldürüldüğü bilgisi Peder Bonte tarafından aktarılmıştır. Ona göre 
bu tanıklık, yerel patriklik vekili tarafından da doğrulanmıştır. Köyler Kürtler 
tarafından ateşe verildikten sonra ekinler de yakılmış; halk yiyeceksiz ve 
barınaksız kalmıştır. Patriklik vekili, komşu bir köyden bir Keldani’nin 
soyulduktan sonra öldürüldüğünü ve cesedinin nehre atıldığını aktarmaktadır. 
Bu olaylar, Siirt’teki Keldani cemaatinin merkezi otoritenin yokluğunda yerel 
feodal güçlerin keyfi şiddetine maruz kaldığını açıkça göstermektedir. Bu tür 

 
368 BOA, DH.TMIK.M. 39/47 (23 Rebiülahir 1315-21 Eylül 1897). 
369 BOA, BEO 2206/165391 (7 Şaban 1321-29 Ekim 1903). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 142 

tanıklıklar, yalnızca olayları kayıt altına almakla kalmamış, aynı zamanda 
misyonerler aracılığıyla topluluğun korunmasına dikkat çekmek ve uluslararası 
kamuoyuna durumu duyurmak amacı taşımıştır370. 

1905–1906 yıllarında Siirt sancağında aşiret kaynaklı şiddet yeniden 
tırmanışa geçmiştir. Siirt’e bağlı Nehrivan, Takpan ve Kerkebdero köylerinde 
meskûn Keldani cemaat mensupları, Miran ve Şırnak aşiretlerinin saldırılarına 
maruz kalmış; bu saldırılar neticesinde önemli ölçüde mal ve hayvan kaybı 
yaşanmıştır. Bölgeden merkeze iletilen şikâyetlerin artması üzerine Osmanlı 
idaresi, asayişin sağlanabilmesi amacıyla Takpan köyüne bir bölük asker sevk 
etmek zorunda kalmıştır371  

1907 yılına gelindiğinde ise şiddet olaylarının kapsamı ve yoğunluğu 
daha da artmıştır. Aynı yıl Ermeni, Süryani ve Keldani patrikhaneleri tarafından 
müştereken kaleme alınan bir şikâyet dilekçesinde, Siirt Sancağı’na bağlı 
karyelerde Süryani, Keldani ve Ermeni cemaat mensuplarına yönelik olarak 
Kürt aşiretleri tarafından zulüm, gasp ve cinayet gibi çeşitli şiddet fiillerinin 
işlendiği belirtilmiş; bu şikâyet üzerine merkezî idare tarafından derhal tahkikat 
başlatılması ve gereğinin icrası yönünde talimat verildiği anlaşılmaktadır372. 
Söz konusu uygulamalar, merkezî otoritenin bölgede asayişi sağlamakta ciddi 
güçlüklerle karşı karşıya kaldığını ve aşiret temelli şiddeti kontrol altına 
alabilmek için çoğu zaman geçici ve reaksiyonel askerî tedbirlere başvurmak 
zorunda kaldığını göstermektedir. Nitekim bu dönem, II. Abdülhamid 
iktidarının siyasal meşruiyet ve idarî etkinlik bakımından zayıflamaya 
başladığı; merkezî otoritenin taşra üzerindeki denetiminin giderek 
kırılganlaştığı bir safhaya tekabül etmektedir. Aynı yıl Bitlis ve Diyarbekir 
vilayetlerinden merkeze gönderilen şifreli telgraflarda, Deyr-i Zir, Bala ve 
Duhuk köylerinde gerçekleştirilen saldırılar neticesinde 17 kişinin hayatını 
kaybettiği; çok sayıda köyün tahrip edilerek yağmalandığı açıkça bildirilmiştir. 
Bu veriler, 1907 itibarıyla bölgede yaşanan şiddetin münferit hadiseler 
olmaktan çıkarak, can kaybı ve yaygın tahribatla sonuçlanan sistematik bir 
güvenlik krizine dönüştüğünü ortaya koymaktadır.373 Aynı dönemde Musul 
Fransız Konsolos Vekili de sefaretine gönderdiği raporda, bu saldırılarda bir 
Keldani rahibin ve 16 köylünün öldürüldüğünü aktarmıştır. Böylece olay, 
yalnızca Osmanlı idari belgelerinde değil, yabancı konsolosluk raporlarında da 
kayda geçmiş, uluslararası boyut kazanmıştır. Bu gelişmeler, 1897–1907 yılları 
arasında Keldanilerin karşı karşıya kaldığı baskı ve şiddetin süreklilik 
taşıdığını, yerel aşiretlerin saldırılarının yalnızca münferit yağma olayları değil, 

 
370 The Messenger: Monthly Magazine. Vol. III, Fifth Series; Vol. XXXIX of whole series, 38th 
year. New York: The Messenger, 1903, s. 575. 
371 BOA, DH.TMIK.M, 205/62, (16 Receb 1323/16 Eylül 1905). 
372 Hakan Özen, Siirt ve Çevresi Ermeni Olayları (1876-1914), Yüksek Lisans Tezi, Bitlis Eren 
Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Bitlis 2023, s. 70. 
373 BOA, BEO, 3137/235214, (21 Receb 1325/30 Ağustos 1907). 



143 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

cemaatin toplumsal varlığını tehdit eden sistematik bir durum olduğunu 
göstermektedir. Aynı zamanda, Osmanlı devlet otoritesinin taşrada 
zayıflamasıyla birlikte cemaatin güvenliğini sağlama konusunda büyük açıklar 
ortaya çıkmış, Keldaniler bu nedenle sık sık Patrik Vekâleti aracılığıyla 
Babıali’ye müracaat etmek zorunda kalmışlardır. Zaman zaman da bu patrik 
şikayetlerine dönemin Katoliklerinin koruyuculuğuna soyunan Fransız devlet 
görevlileri de eşlik etmiştir. 

4.6.3. Pro Armenia Gazetesi’ne Göre 1907 Yılında Keldani 
Toplumunun Durumu 

1907 tarihli Pro Armenia yayınında yayımlanan “Lettre d’Ourmiah” 
başlıklı rapor, Siirt sancağında yaşayan Keldani Katolik topluluğunun sosyal, 
ekonomik ve güvenlik koşullarına dair dönemin en ayrıntılı tanıklıklarından 
birini sunmaktadır. Belge, Kephra (bugünkü Eruh çevresiyle ilişkilendirilen 
Kefra) kökenli bir muhabirin gözlemlerini aktarmaktadır. Ancak raporun 
yayımlandığı Pro Armenia dergisinin, Ermeni ve Keldani olaylarına dikkat 
çekmeyi amaçlayan bir propaganda yayın organı olduğunu unutmamak gerekir; 
dolayısıyla belgede vurgulanan trajediler hem toplumsal durumu hem de 
seçilmiş örneklerle dikkat çekme amacını yansıtmaktadır. Rapora göre Siirt 
sancağı dört kazadan oluşmaktaydı: Serwan, Aroh, Gharzan ve Barwari. 
Sancakta toplam 582 köy bulunmakta, bunların bazıları Müslüman, bazıları 
Hristiyan nüfusa sahipti. Ermeni ve Yakubi (Süryani) cemaatler Gharzan ve 
Serwan’da yoğunlaşırken, Keldani Katolikler özellikle Barwari ve Aroh 
kazalarında yaşamaktaydı. Bazı köylerde, örneğin Deh ve Ozim’de, Ermeni 
nüfus da mevcuttu. Raporda, Keldani köylerinin büyük çoğunluğunun 
1900’lerin başında yıkıma uğradığı belirtilmektedir. Piroz ve Lentas köyleri iki 
yıl içinde beş kez Kürt aşiretlerinin saldırısına uğramış, kiliseleri tahrip edilmiş, 
dinî eşyaları yakılmış ve köy önderleri öldürülmüştür. Köylüler uzun süre Siirt 
ve çevredeki Müslüman köylerde sefalet içinde yaşamış, açlık ve hastalık 
nedeniyle ölenler olmuştur. Devlet yetkililerine yapılan şikâyetler sonuçsuz 
kalmıştır. 

Bazı köyler hayatta kalabilmek için Kürt ağalara rüşvet vererek 
“koruma” sağlamaya çalışmış, ancak ağaların bölgeden ayrılmasıyla saldırılar 
yeniden başlamıştır. Artuun Yukarı, Artuun Aşağı ve Akh köyleri, bu nedenle 
nüfuslarının büyük kısmını göç yoluyla kaybetmiştir. Raporda, özellikle 
Nazar–Borm ve Guératel bölgelerinde yaşayan Keldani köylülerin yerel Kürt 
beyleri tarafından fiilen köleleştirildiği belirtilmektedir. Borm, Rauma ve 
Swaïta köylerinde köylüler İbrahim Ağa, Ömer Ağa ve Muhammed Ağa gibi 
yerel güçler tarafından zorla çalıştırılmış, arazilerinin en verimli bölümleri gasp 
edilmiş ve ürünlerinin yarısı alınmıştır. Guératel bölgesinde altı köyde yaşayan 
Keldaniler de benzer baskı altında bulunmuş; kâtip veya episkopos Thomas 
dahi bu ağalarca “satılmış” ve her yıl para ile giysi vermek zorunda 
bırakılmıştır. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 144 

Aroh kazasına bağlı köylerde de benzer yıkımlar yaşanmıştır. 
Guedyaness köyü 40 haneden yalnızca iki aileye düşmüş; Telemsar, Bingoff, 
Deir-Sems, Mur Gourya ve Dehok köyleri ya tamamen yakılmış ya da defalarca 
yağmalanmıştır. Köylüler geçimlerini sürdürebilmek için tarlalarını terk ederek 
çevre kentlere sığınmak zorunda kalmıştır. Osmanlı idaresi, Kürt aşiretlerinden 
vergi toplayamadığı için yükü Hristiyan köylere yüklemiş; memurlar ve 
jandarma baskıyı artırmıştır. Kephra kazasında memurlar bir yılda 700 frank ek 
vergi toplamış, Artuun köylerinden 1905–1907 arasında 800 frank gasp 
edilmiştir. 1907 başlarında 20’den fazla köy yağmalanmış, 30’dan fazla kişi 
öldürülmüş, kadınlar zorla Müslümanlığa geçirilmiş veya kaçırılmıştır. 

Gazete, II. Abdülhamit dönemi sonlarında merkezi otoritenin güneydoğu 
ve doğu Anadolu’da önemli ölçüde zayıfladığını göstermektedir. Rumeli’deki 
sosyal ve siyasi çalkantıların etkisi taşraya yansımış, devletin denetimi eksik 
kalmış, yerel Kürt beyleri ve aşiretler Hristiyan köyler üzerinde keyfi tahakküm 
uygulamıştır. Keldani cemaati, resmi olarak Osmanlı tebaası olsa da fiilen yerel 
feodal güçlerin insafına terk edilmiştir. Rapor, Keldani topluluğunun 
karşılaştığı sorunları üç çözüm seçeneği üzerinden sunmaktadır: bazı Kürt 
ağaları rüşvetle koruyucu olarak kazanmak; Keldani ve diğer Hristiyanları 
kitlesel göç yoluyla başka bölgelere taşımak; Avrupa devletlerinin Osmanlı 
hükümetini Hristiyanları korumaya zorlaması. Yazar üçüncü seçeneği en uygun 
çözüm olarak görmesine rağmen, bunun gerçekleşme ihtimali konusunda 
umutsuzdur. Rapor, Siirt ve çevresindeki Hristiyanlığın “can çekiştiğini; 
yakında ölecek ve sonsuza dek gömüleceğini” vurgulamaktadır. 

Bu haber, XX. yüzyıl başında Siirt’te Keldani Katoliklerin yalnızca dinî 
değil, ekonomik ve toplumsal varlık mücadelesini de ortaya koymaktadır. 
Merkezi otoritenin zayıflığı, devletin verimsizliği ve yerel feodal baskılar bir 
araya gelerek Keldani köylerini yıkıma sürüklemiş, cemaat fiilen savunmasız 
bırakılmıştır. Pro Armenia gibi propaganda yayın organları, bu durumları hem 
belgelemiş hem de uluslararası kamuoyunun dikkatini çekmek amacıyla 
yayımlamıştır374.  

4.6.4. İhtida Olayları 
İhtida (Müslümanlaşma) kayıtları, Siirt sancağında din değiştirme 

olgusunun yalnızca bireysel inanç tercihi düzleminde değil; aynı zamanda taşra 
güvenliği, cemaat otoritesi ve devletin meşruiyet üretimi bağlamlarında da 
değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. Nitekim şer‘iyye sicillerinde 
ihtida eden kişinin “âkıl ve bâliğ” olduğu ve “bi’t-tav‘ ve’r-rızâ / hüsn-i 
rızasıyla” İslâmiyet’i kabul ettiği yönündeki kalıp ifadeler, ihtidanın gönüllülük 
esasına dayandığını vurgulamakla birlikte, özellikle kriz dönemlerinde ortaya 
çıkabilecek “zorla ihtida” iddialarına karşı idarî-hukukî bir önleme tekniği 

 
374 Pro Armenia, réd. en chef Pierre Quillard; comité de rédaction : Georges Clemenceau, Anatole 
France, Jean Jaurès, Francis de Pressensé, Émile de Roberty, 5 septembre 1907, s.1152-1154. 



145 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

olarak da okunmalıdır . Bu çerçevede 1872’de Ayn Salib Mahallesi’nden 
Keldani Bedros bin Görgis’in Meclis-i Temyiz’de “hüsn-i rızasıyla” ihtida 
ederek “Said” adını aldığı ve aynı yıl Pervari’ye bağlı Zehi köyünden Keldani 
Reyhan binti Teblo’nun ihtidasının kayda geçtiği örnekler, ihtidanın adlî kayıt 
ve prosedürler içinde düzenli biçimde tescil edildiğini ortaya koymaktadır375. 
Bununla birlikte, 1895 olayları sonrasında görülen toplu ihtida vakalarında 
devletin daha yoğun bir tahkikat yürüttüğü anlaşılmaktadır. Kip köyünde 23 
Keldaninin ihtidası üzerine yürütülen soruşturmada, ihtidanın baskı altında 
gerçekleşmediğini göstermek üzere “arzu-yı sahiha-i vicdaniye” vurgusu 
yapılmış; ayrıca Liva İdare Meclisi’nde mensubu oldukları milletin ruhani reisi 
huzurunda ifadelerinin alınması gibi mekanizmalar işletilmiştir. Bu prosedür, 
ihtidanın yalnızca dinî bir beyan olarak değil, aynı zamanda devletin taşradaki 
asayiş ve meşruiyet kaygıları açısından “izlenebilir” bir idari süreç olarak ele 
alındığını düşündürmektedir. Nitekim aynı kayıt bağlamında Keldani ruhani 
reisi Avail Efendi’nin, toplu ihtidanın “mesele-i selef sırasında” vuku bulduğu 
iddiasıyla itiraz etmesi, ihtidanın cemaat açısından bir meşruiyet/otorite krizine 
dönüştüğünü ve cemaat içi kuşkunun özellikle şiddet ve iğtişaş dönemlerinde 
arttığını göstermektedir 376. Öte yandan bu dönemde Fransız misyoner 
faaliyetlerinin yoğunluğu ve özellikle Hristiyan unsurların Katolik mezhebine 
yönlendirilmesine dönük çabaların şikâyetlere konu olması, Siirt’te “dönüşüm” 
dinamiklerinin yalnızca İslâmiyet’e geçişle sınırlı olmadığını; mezhep 
değiştirmenin de (Katolikleştirme) aynı toplumsal gerilim alanı içinde 
işlediğini göstermektedir. Bu dönemde Şirvan kazası köylerinde yaklaşık 40 
kişinin ihtida etmiştir377.   

1905–1907 yıllarında taşrada şiddetin tırmanması ve merkezî idarenin 
geçici askerî tedbirlerle asayişi sağlamaya çalışması, ihtida vakalarının bazı 
bağlamlarda “güvenlik arayışı” ve yerel güç dengelerine uyum gibi 
konjonktürel motivasyonlarla birlikte düşünülmesi gerektiğine işaret 
etmektedir. Nitekim 1907 tarihli müşterek şikâyette, Siirt sancağına bağlı 
karyelerde Süryani, Keldani ve Ermenilere yönelik zulüm, gasp ve cinayet 
fiillerinin işlendiği; Ermeni, Süryani ve Keldani patrikhanelerinin ortak şikâyeti 
üzerine derhal tahkikat başlatıldığı ve gereğinin icrası yönünde emir verildiği 
kaydedilmiştir Aynı yıl Bitlis ve Diyarbekir vilayetlerinden gönderilen şifreli 
telgraflarda Deyr-i Zir, Bala ve Duhuk köylerinde 17 kişinin öldürüldüğü, çok 
sayıda köyün tahrip edilip yağmalandığı açıkça bildirilmektedir378. Bu veriler 
birlikte ele alındığında, ihtida kayıtlarının özellikle kriz ve şiddet dönemlerinde 
salt dinî tercih anlatısına indirgenmeden, taşra güvenliği, idarî denetim ve 

 
375 Ayhan, a.g.t., s. 323. 
376 Ayhan, a.g.t., s. 326–327. 
377 Özen, a.g.t., s. 62. 
378 BOA, BEO, 3137/235214, (21 Receb 1325/30 Ağustos 1907). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 146 

cemaatler arası gerilimlerin sürekliliği içinde çok katmanlı biçimde okunması 
daha isabetli görünmektedir379.  

4.6.5. Cizre Olayları (1907-1909) 
1907-1909 arasında Cizre–Silopi hattında Keldani yerleşimlerine 

yönelik şiddet dalgası hem coğrafi yaygınlığı hem de hedef çeşitliliği (yerleşim, 
dinî mekân, insan ve hayvan varlığı) bakımından belirgin biçimde tırmanmıştır. 
Cizre Metropoliti Yakup’un Hariciye Nezareti’ne gönderdiği telgrafta Duhuk 
ve Musuri dâhil 12 yerleşimin “yakılıp yağmalandığı”, iki keşişle birlikte 30 
kişinin öldürüldüğü; sağ kalanların dağınık biçimde civar kazalara sığındığı, 
tarımsal faaliyetlerin durduğu ve cemaatin “perişan” bir vaziyete düştüğü 
bildirildi. Aynı muhtevadaki ihbar ve yardım çağrıları Süryani Patrik 
Vekâleti’ne de gönderilerek Hristiyan mahfiller arasında müşterek hareket 
zemini tesis edilmeye çalışılmıştır380. Bu durum bize Keldaniler, Ermeniler ve 
Süryanilerin kendi aralarındaki problemleri bir kenara bırakıp kendilerine 
yönelik bazı Kürt aşiret ve eşkıyaya karşı birlikte tavır aldıklarını göstermesi 
bakımından da önemlidir.  Konuyla ilgili olarak Keldani Patriği Emanuel’in 
Hariciye’ ye hitaben kaleme aldığı ayrı telgrafta ise, teyit edilebilen ölüm 
sayısının 20 olduğu, mütecaviz unsurların yakalanıp cezalandırılmadığı 
takdirde saldırıların genişleyeceği ve yeni can–mal kayıplarına yol açacağı 
vurgulanarak acil kolluk–askerî tedbir talep edilmiştir381. Osmanlı baş kentine 
gönderilen saha raporları, saldırıların arkasında Cizre ve çevresindeki yerel güç 
odaklarının ve aşiret ağlarının yer aldığını, tehdidin yalnızca köylere değil 
ruhban sınıfına ve dinî kurumlara da yöneldiğini göstermektedir. Nitekim aynı 
dönemde Musul’daki Fransız konsolosluk makamı, Katolik misyonlarının ve 
Keldani cemaatinin “himaye altında” bulunduğunu ileri sürerek Osmanlı 
idaresine resmî baskı kurmuş; Cizre kasabasının Abdülkerim Bey Aşireti 
tarafından tehdit edildiğine dair şikâyetler merkezî makamlara intikal 
ettirilmiştir382. Yine Hariciye’nin Sadarete bildirdiği ve akabinde işlem tesis 
edilen bir başka olayda, Cizre’de silahlı dolaşan “Batvan ağaları”nın Keldani 
rahibinin evini kuşatıp doğrudan şahsî tehditte bulundukları, bölgedeki asayişin 
bozulduğu ve süratle kuvvet sevki gerektiği belirtilmiştir383. Bu diplomatik ve 
idarî yazışmalar, şiddetin yalnızca kırsal yerleşimlere yönelik münferit yağma 
eylemleri değil, kent merkezlerine ve dinî temsilcilere uzanan bir baskı 
biçimine dönüştüğünü ortaya koymaktadır. 

1907 yazının sonlarındaki asayiş olaylarının tırmanışın bir uzantısı 
olarak, Diyarbekir ve Bitlis vilayetlerinden peş peşe gelen şifreli telgraflar 
Deyr-i Zir, Bala ve Duhuk Keldani köylerinin tahrip ve yağmaya uğradığını; 

 
379 Özen, a.g.t., s. 62. 
380 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Şaban 1325-26 Eylül 1907). 
381 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Şaban 1325-26 Eylül 1907). 
382 BOA, BEO 3148/236036 (3 Şaban 1325-11 Eylül 1907). 
383 BOA, BEO 3214/241014 (18 Zilkade 1325-23 Aralık 1907). 



147 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

bir rahip ile 16 köylünün öldürüldüğünü kayda geçirmiştir. Musul Fransız 
Konsolos Vekili’nin sefaretine geçtiği haberler de bu bilanço ile örtüşmüş ve 
olaylar uluslararası boyut kazanmıştır384. Yabancı devlet görevlileri ile 
özellikle Fransızlarla yapılan görüşmelerde merkezî idare, bölgede bulunan 
yerel kolluk gücünün olayları yatıştırmada ve mütecasirleri yakalamada 
yetersiz kaldığını değerlendirilmiştir. Bu nedenle Cizre-Silopi hattı ile Takpan 
ve çevresine askerî birlik ve jandarma sevkini; eşzamanlı olarak faillerin 
yakalanması, köylerin yeniden iskâna hazırlanması ve yol–hububat yardımları 
gibi ıslah tedbirlerini gündeme almıştır. Ancak bir bölgeden bir bölgeye kuvvet 
kaydırmaları bir bütün olmayıp parça parça dalgalar hâlinde gerçekleştiğinden 
tam bir başarı sağlanamadığı gibi birliklerin başka noktalara çekildiği veya sevk 
edildiği anlarda bu sefer söz konusu yerlerde asayiş olaylarının yeniden 
başladığı özellikle vurgulanmıştır. Ek olarak sevk edilen bölgelerden de kolluk 
kuvvetleri çekildiği andan itibaren yeniden asayiş olayları baş 
göstermektedir385. Bu yazışmalar Osmanlı Devleti’nin mali ve askeri olarak 
bölgede yeterli güç bulunduramadığını ve tam olarak merkezi otoriteyi 
sağlamadığı şeklinde de okunabilir. 

1908’de II. Meşrutiyet’in ilânı sonrasında çıkarılan genel affın bölgedeki 
etkisi, Keldani ve diğer Hristiyan temsilcilerin dilekçelerinde doğrudan bir 
“güvenlik riski” olarak işaret edildi: geçmişte haydutluk, gasp ve cinayet fiilleri 
nedeniyle mahkûm edilmiş kişilerin topluma dönüşü, taşrada disiplin ve 
caydırıcılık algısını zayıflattı; Hristiyan unsurlar mal–can–ırz emniyeti 
bakımından yeni bir tehdit algısıyla merkezden tekrar tekrar müdahale 
istenmiştir386. 1909 başlarında Cizre Metropoliti Yakup’un Dersaadet’teki 
Patrik Vekâleti’ne gönderdiği telgrafta Goyan, Helali ve Zirkan aşiretlerinin 
Keldani köylerine taarruz ederek kiliseleri tahrip ettikleri, 1.360 koyunu gasp 
ettikleri; üç çobanı öldürüp dört kişiyi ağır yaraladıkları ayrıntılarıyla 
bildirilmiştir. Patrik Vekâleti, olayların önlenmemesi hâlinde kitlesel göçün 
kaçınılmaz olacağı uyarısında bulunmuştur387. Bu uyarılar, şiddetin yalnızca 
can kaybına yol açmadığını; aynı zamanda ekonomik altyapıyı (sürü, tohumluk, 
tarla) ve dinî–kurumsal yapıyı hedef aldığını göstermektedir. Böylece cemaatin 
hem yerinde kalma imkânı hem de nüfus kapasitesi aşındırılmaktaydı. Söz 
konusu telgrafta, ekonomik kayıpların ötesinde doğrudan insan canına kıyıldığı 
ve kutsal mekânların tahrip edildiği vurgulanarak, olayların cemaatin varlığını 
tehdit eden bir boyuta ulaştığı ifade edilmiştir. Aynı olay üzerine Patrik 
Vekâleti’nin Dahiliye Nezareti’ne sunduğu dilekçede ise, saldırıların 
engellenmemesi hâlinde Hristiyan cemaatlerin kitlesel göçe zorlanacağı; bunun 

 
384 BOA, BEO 3137/235214 (21 Recep 1325-30 Ağustos 1907). 
385 BOA, BEO 3148/236036 (3 Şaban 1325-11 Eylül 1907). 
386 BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Cemazeyilevvel 1325-26 Haziran 1907). 
387 BOA, DH.MUİ. 12/30 (6 Ramazan 1327-21 Eylül 1909). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 148 

da bölgedeki demografik dengeleri ve Osmanlı idaresinin otoritesini olumsuz 
etkileyeceği belirtilmiştir. 

4.7. Siyasal ve Toplumsal Dönüşüm 

4.7.1. Osmanlı Devleti’nin II. Meşrutiyet Sonrası Politikası 
(1909-1912) 

1908’de II. Meşrutiyet’in ilanıyla birlikte Osmanlı yönetimi, 
imparatorluk içindeki farklı unsurları din kavramından ziyade hukuki anlamda 
eşit vatandaşlık ilkesi etrafında birleştirmeyi amaçladı. Bu yaklaşım, sadece 
siyasal temsil değil; aynı zamanda arazi mülkiyeti, tapu sistemi ve hukuk 
düzeni açısından da tüm unsurlara eşit hakların tanınması anlamına geliyordu. 
Doğu vilayetlerinde sıkça görülen Hristiyan-Kürt çatışmalarının temel kaynağı 
olan toprak gaspları ve mülkiyet ihtilaflarını çözmek için devlet, tapu 
kayıtlarına dayalı hakkaniyetli bir çözüm üretmeyi planladı. Bu uygulama, 
güneydoğu ve doğu Anadolu özelinde göçebelikten yerleşik hayata yeni geçen 
Kürt aşiretleri açısından kabul edilemez bulundu. Göçebe yaşam tarzı nedeniyle 
birçok Kürt aşireti resmî tapuya sahip değildi; arazi kullanımında aşiret 
teamülleri ve fiilî işgal belirleyiciydi. XIX. yüzyıl sonu ile XX. yüzyıl başındaki 
otorite boşluklarında boşaltılmış Hristiyan köylerine yerleşen Kürt aşiretleri, bu 
toprakları sahiplenmişti. Dolayısıyla devletin tapuya dayalı iade politikası, 
doğrudan ellerindeki arazilerin kaybı anlamına geliyordu. Ayrıca arazi, Kürtler 
için sadece ekonomik değer taşımıyor; aşiret onuru ve otoritesinin bir 
göstergesi olarak algılanıyordu. Dolayısıyla mülkiyetin sorgulanması, 
doğrudan siyasi ve toplumsal gücün sarsılması demekti. 

Osmanlı Devleti, bu sorunları çözmek için doğrudan taraflarla müzakere 
yöntemini seçti. Bir tarafta, daha önce banka baskını ve bombalama eylemleri 
sebebiyle terör örgütü olarak tanımladığı Hınçak ve Taşnak komiteleri, 
Ermenilerin temsilcisi kabul edildi. Diğer tarafta ise, ayrılıkçı Kürt Teali ve 
Kürt Hevî cemiyetleri, Kürtlerin temsilcisi olarak muhatap alındı. Devlet, 
taraflar arasında anlaşmazlık çıkması durumunda hakemi bizzat bu örgütlerce 
belirlenmesini dahi kabul ederek çözümü yerel aktörlerin inisiyatifine 
bırakmaya çalıştı. XIX. yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başında Kürt–Hristiyan 
çatışmaları, sıklıkla misyoner raporları aracılığıyla Avrupalı konsolosluklara 
yansıtıldı. Bu durum, meseleyi bir dış politika sorunu hâline getirdi. Osmanlı 
yönetiminin temel kaygısı, yerel bir asayiş meselesinin uluslararası bir 
diplomatik krize dönüşmesini önlemekti. Ancak Kürt aşiretlerinin taşkınlıkları, 
devletin istemediği halde sürekli olarak dış baskılara yol açtı. 

Devletin amacı, vatandaşlık ilkesi çerçevesinde Hristiyanların mülkiyet 
haklarını güvence altına almak ve uluslararası baskıları hafifletmekti. Ancak 
Kürtlerin tapusuzluğu, gasp yoluyla edindikleri toprakları kaybetme korkusu ve 
aşiret düzeninin direnci, bu politikayı fiilen uygulanamaz hâle getirdi. Böylece 



149 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

II. Meşrutiyet sonrası Osmanlı politikası, şu çelişkiyi ortaya koydu: Devlet 
düzeyinde Hristiyanların mülkiyet haklarını güvence altına alma çabası, yerel 
düzeyde ise tapusuz Kürtlerin direnci ve aşiret düzeninin dayatmaları. Bu 
sürecin başarısızlığı, Kürtler açısından I. Dünya Savaşı sırasında Hristiyanlara 
yönelik dramatik olayların bilinçaltı gerekçelerinden birini oluşturdu. Çünkü 
yeni bir çözüm süreci, Kürtlerin fiilen kullandıkları toprakları kaybetmeleri 
anlamına gelebilecekti388.  

1908’de II. Meşrutiyet’in ilanı Osmanlı toplumunda özgürlük, eşitlik ve 
adalet söylemlerini güçlendirmiş; ancak aynı dönemde çıkarılan genel af, 
taşrada farklı sonuçlar doğurmuştur. Af ile birlikte geçmişte haydutluk, gasp ve 
cinayet gibi suçlardan mahkûm olan pek çok kişi yeniden toplumsal hayata 
dönmüş, bu durum özellikle azınlıklar arasında ciddi bir güvensizlik 
yaratmıştır. Nitekim 1909’da Siirt Ermeni Murahhası, Süryani Patrik Vekili ve 
Keldani Metropoliti imzalarıyla Dahiliye Nezareti’ne gönderilen bir dilekçede, 
söz konusu affın Hristiyan ahaliyi mal, can ve ırz güvenliği açısından endişeye 
sevk ettiği belirtilmiş ve devletin yeniden güvenliği sağlamak üzere önlem 
alması istenmiştir389. Bu şikâyet, Meşrutiyet’in getirdiği özgürlük atmosferinin 
yerelde otorite boşluğu ile birleştiğinde azınlıklar için bir tehdit kaynağına 
dönüştüğünü göstermektedir. 

1912’de ise farklı bir boyutta, doğrudan dinî sembollere yönelik 
saldırılar gündeme gelmiştir. Siirt çarşısının en işlek köşesine kırmızı kalemle 
bir haç resmi çizilmiş, haçın dört köşesine ise Arapça edepsiz ifadeler içeren 
yazılar yapıştırılmıştır. Keldani Metropoliti, Süryani Patrik Vekili ve Ermeni 
Murahhası bu durumu ortak bir telgrafla Dahiliye Nezareti’ne ileterek, bunun 
Hristiyanların kutsal sembollerine yapılmış açık bir hakaret ve saldırı olduğunu 
belirtmişlerdir390. Olay, bölgede farklı Hristiyan cemaatlerin ortak hareket ettiği 
nadir örneklerden biri olması bakımından dikkat çekicidir. Bu tür saldırılar 
yalnızca bireysel eylemler olarak değil, azınlıkların kamusal alandaki dinî 
görünürlüğüne yönelmiş bir tehdit olarak algılanmış ve Osmanlı idaresinden 
faillerin cezalandırılması talep edilmiştir. 

1907-1909 safhasında Cizre eksenli şiddet, üç düzlemde kendisini 
göstermiştir. Bunlardan ilki askerî-emniyet boyutunda olup yerel kuvvetlerin 
yetersizliği ve birlik kaydırmalarının doğurduğu güvenlik boşluklarıdır. İkinci 
olarak faillerin yakalanması ve cezalandırılması taleplerine karşın aşiret nüfuz 
ağlarının yargı süreçlerini zorlaştırmasıdır. Üçüncü olarak ise özellikle Fransız 
konsolosluk raporları ve Katolik misyon faaliyetleri üzerinden meselenin 

 
388 Murat Gökhan Dalyan, “Kurdish and Armenian Land Dispute in the Second Constitutionalist 
Period and a Solution Suggestion (II. Meşrutiyet Döneminde Kürt ve Ermeni Toprak 
Anlaşmazlığı ve Bir Çözüm Girişimi).” Route Educational & Social Science Journal 8, no. 12 
(December 2021), s. 29–41. 
389 BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Cemazeyilevvel 1325-26 Haziran 1907). 
390 BOA, DH.ŞFR. 482/119 (25 Cemazeyilevvel 1331-2 Mayıs 1913). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 150 

uluslararası gündeme taşınmasıdır391. Bu üç hususun kesişimi, Cizre-Silopi 
hattındaki Keldani cemaatinin güvenlik koşullarını kalıcı biçimde zayıflatmış; 
II. Meşrutiyet’in öngördüğü vatandaşlık temelli eşitlik ve mülkiyet güvencesi, 
sahadaki asayiş ve otorite zaafları nedeniyle somut bir karşılık bulamamıştır. 

1909-1912 dönemi ise, Meşrutiyet’in yarattığı umutların kısa sürede 
güvenlik kaygılarına dönüştüğü bir süreç olarak öne çıkmaktadır. Bu yıllarda 
Keldaniler ve diğer Hristiyan cemaatler, yalnızca fiziksel saldırılara değil, aynı 
zamanda sembolik ve dinî provokasyonlara da maruz kalmışlardır. Bu durum, 
taşrada devlet otoritesinin zayıflığını açık biçimde ortaya koymuş; toplumsal 
huzursuzlukların özellikle gayrimüslim cemaatler üzerinde yoğunlaştığını 
göstermiştir. Belgeler ayrıca, göçebe Kürt aşiretlerinin artan saldırganlığına 
işaret etmekte; buna karşılık Keldani cemaatinin Katolik misyonerler ve 
Fransız diplomatik temsilciliğinin koruyuculuk iddialarına dayanarak Osmanlı 
hükümeti üzerinde baskı kurmaya çalıştığını ortaya koymaktadır392. Himaye 
arayışı ile merkezî otorite boşluğunun birleşmesi, Keldanilerin güvenlik, 
ekonomik ve dinî alanlarda kırılganlıklarını derinleştirmiş ve göç eğilimlerini 
belirgin biçimde artırmıştır. 

Siirt ve çevresindeki kırsal havzada tarihsel olarak kök salmış olan 
Keldani cemaati açısından XX. yüzyıl, yerleşik bir taşra hayatının çözülerek 
çok merkezli bir diaspora kimliğine evrildiği sancılı bir dönüşüm dönemini 
ifade etmektedir. Özellikle Cumhuriyet dönemi boyunca ivme kazanan 
demografik daralma, cemaatin yerel kurumsal yapısını aşındırmış; bu süreç 
Keldanileri zorunlu ve yarı-zorunlu göç pratikleriyle karşı karşıya bırakmıştır. 
Ancak bu çözülme, ani ve tek yönlü bir kopuş biçiminde değil, dinî ve kurumsal 
ağlar üzerinden şekillenen aşamalı ve çok merkezli bir tarihsel süreç olarak 
gelişmiştir. 

4.7.2. I. Dünya Savaşı Sonrası Siirt Keldanileri: Göç, Diaspora 
ve Yeniden Cemaatleşme 

1915-1918 arasında yaşanan olaylar ve göçler, Siirt ve çevresindeki 
Keldani nüfusun dramatik biçimde zayıflamasına yol açtı. Bu kırılma, cemaatin 
büyük bölümünü yerinden ederken, geride yalnızca küçük bir çekirdek topluluk 
kalabildi. 1961 tarihli bir piskoposluk mektubunda da ifade edildiği üzere, 
diaspora toplulukları hâlâ bu I. Dünya Savaşı’nın acı hatırasını canlı biçimde 
taşımaktaydı. Bu hafıza, Siirt kökenli cemaatin kimliğinde bir “dinî kırılma” ve 
“şehadet dönemi” olarak yerleşmiştir393. Bu dönemde Siirt’le birlikte diğer 

 
391 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Şaban 1325-26 Eylül 1907); BOA, BEO. 3137/235214 (21 
Receb 1325-30 Ağustos 1907). 
392 BOA, BEO. 3214/241014 (18 Zilkade 1325-23 Aralık 1907); BOA, DH.MUİ. 12/30 (6 
Ramazan 1327-21 Eylül 1909); BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Cemazeyilevvel 1325-26 Haziran 
1907). 
393 Œuvre d’Orient, 1961, s. 71-72. 



151 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Keldani piskoposluk merkezine yardım için Katolik misyonları cemaatlerinin 
bulunduğu yerlerden yardım toplamaya çalışmışlardır. Ancak savaş koşulları 
istedikleri gibi bu konuda başarılı olmalarına engel olmuştur. Bu dönemde The 
Catholic bulletin (St. Paul, Minn.)’e göre Katolik misyonerlerin elinde kalan 
iki Keldani piskoposluğu da diğerleri gibi Kürtler tarafından tahrip edilmiştir. 
Roma’daki Keldani Vekil generalin 13 Aralık 1919 tarihli mektubunda 
özellikle St. Louis, Boston ve Chicago’daki Katolik kurumları Osmanlı 
topraklarındaki Keldani cemaati için harekete geçirmeye çalışmıştır, ancak Siirt 
gibi bölgelerdeki Katolikler için istedikleri gibi bir sonuç alınamamıştır394. 

Savaş sonrasında Lozan Antlaşması’nda Keldanilerin azınlık statüsüyle 
açıkça tanınmaması, cemaatin yasal korumadan mahrum kalmasına neden oldu. 
Bu durum, 1920’lerden itibaren ekonomik baskılar ve güvenlik kaygılarıyla 
birleşerek yeni göç dalgalarını hızlandırmıştır. Bu dönemde Siirt ve 
çevresinden ayrılan Keldaniler özellikle Musul, Kerkük, Halep ve Haseke’ye 
daha sınırlı ölçüde ise Lübnan’a yönelmişlerdir. Bu göçler, topluluğun parçalı 
yapısını yeniden bir araya getirmeye yönelik bir diaspora kimliği doğmasına 
neden olmuştur.  

1921’de İstanbul’da kurulan ve Osmanlı hükümeti tarafından resmen 
tanınan Siirt Keldanileri Yardım Komitesi, bu göç hareketlerinin İstanbul’da 
doğurduğu yeni bir örgütlenme biçimidir395. Komite, bir yandan göçmen 
yoksulların desteklenmesini amaçlıyor, diğer yandan da İstanbul’daki Siirt 
kökenli Keldanilerin ekonomik açıdan güçlü bir nüve oluşturduğunu 
gösteriyordu. Devletin bu kuruluşu resmen onaylaması, Keldanilerin “sadık ve 
uyumlu cemaat” algısını pekiştirdiği gibi, onların yalnızca dinî değil, sivil-hayır 
eksenli örgütlenmeler aracılığıyla da toplumsal varlıklarını koruduklarını 
ortaya koymaktadır. 

Siirt ve çevresindeki kırsal havzada yüzyıllar boyunca yerleşik bir hayat 
sürdüren Keldani cemaati açısından XX. yüzyıl, taşra merkezli kurumsal 
düzenin çözülerek çok merkezli bir diaspora yapısına evrildiği sancılı bir 
dönüşüm dönemini ifade etmektedir. Bu dönüşüm, ani ve kopuşçu bir karakter 
taşımaktan ziyade, dinî ve kurumsal ağlar aracılığıyla şekillenen, aşamalı ve 
çok yönlü bir tarihsel süreç olarak gelişmiştir. Özellikle Cumhuriyet dönemiyle 
birlikte ivme kazanan demografik daralma, cemaatin Siirt merkezli yerel 
kurumsal yapısını aşındırmış; bu durum Keldanileri zorunlu ve yarı-zorunlu 
göç pratikleriyle karşı karşıya bırakmıştır. Bu bağlamda Siirt, yalnızca nüfus 
kaybı yaşayan bir taşra merkezi olarak değil; aynı zamanda Keldani kimliğinin 
tarihsel referans noktalarından biri olarak önemini sürdürmüştür. Göç süreci, 
cemaatin dinsel ve toplumsal hafızasını tümüyle silen bir kopuşa değil; aksine 
bu hafızanın yeni mekânlarda yeniden örgütlenmesine yol açmıştır. Taşra 

 
394 The Catholic Bulletin (St. Paul, Minn.), Ocak 1, 1921, s. 5. 
395 Stamboul, 26 Kasım 1921, s. 2. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 152 

ölçeğinde çözülme yaşanırken, cemaatin kimliği kilise, ruhbanlık ve kurumsal 
temsil üzerinden farklı coğrafyalarda yeniden inşa edilmiştir. Bu hareketlilikte 
İstanbul, Keldani göç tarihinin ilk ve en önemli durağı olarak öne çıkmaktadır. 
Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinden itibaren gayrimüslim cemaatler için 
idarî, dinî ve eğitimsel imkânların yoğunlaştığı bir merkez olan İstanbul, Siirt 
ve çevresinden ayrılan Keldaniler açısından görece güvenli bir yerleşim alanı 
işlevi görmüştür. Patriklik temsilcilikleri, kilise mekânları, cemaat okulları ve 
bürokratik temas imkânları sayesinde İstanbul, yalnızca taşradaki güvensizlik 
ortamından uzaklaşmayı değil; aynı zamanda cemaat kimliğinin kurumsal 
çerçevede korunmasını da mümkün kılmıştır. Bu yönüyle İstanbul, Keldani 
anlatısında nihai bir varış noktasından ziyade, Avrupa’ya uzanan daha geniş bir 
hareketliliğin ara istasyonu niteliği taşımaktadır. 

İstanbul’a yerleşimi takip eden süreçte Keldani göçü, büyük ölçüde Batı 
Avrupa’ya yönelmiştir. Bu yönelimin coğrafi dağılımı rastlantısal değildir; 
aksine tarihsel ve dinî referanslarla belirlenmiştir. Fransa, Belçika, Almanya ve 
İtalya gibi ülkelerin öne çıkması, Keldani göçünün Katolik geleneğe sahip 
coğrafyalarla kurduğu yapısal bağları açık biçimde ortaya koymaktadır. Katolik 
Kilisesi’nin uluslararası örgütlenmesi, misyonerlik faaliyetlerinden miras kalan 
ilişkiler, ruhban sınıfı aracılığıyla sağlanan kurumsal destek ve yardım ağları, 
bu ülkeleri Keldani cemaati için erişilebilir ve tanıdık kılmıştır. Bu nedenle 
Keldani göçü, yalnızca ekonomik motivasyonlarla açıklanabilecek bir işgücü 
hareketi olmaktan ziyade; litürjik pratiğin, ayin dilinin ve cemaat disiplininin 
korunmasını hedefleyen kimlik temelli bir göç biçimi olarak 
değerlendirilmelidir. 

Keldani göçünün kurumsal düzeydeki en somut sonuçlarından biri, 1957 
yılında Halep’te yeni bir Keldani Piskoposluğu’nun kurulması olmuştur. 
Diyarbekir, Siirt, Mardin ve Urfa’dan göç edenlerin oluşturduğu bu 
piskoposluk, cemaatin diaspora içinde kalıcı ve örgütlü bir yapıya kavuştuğunu 
göstermektedir. 1961 tarihli bir rapora göre Halep merkezli bu yapı bünyesinde 
yedi cemaat, sekiz kilise, dokuz rahip ve yaklaşık 6.000 Keldani bulunmakta; 
ayrıca yaklaşık 14.000 Nasturinin Katolikliğe kazandırılmasına yönelik 
pastoral faaliyetler yürütülmekteydi396. Bu veriler, Siirt ve çevresinden ayrılan 
nüfusun yeni mekânsal merkezlerde yalnızca sayısal değil, kurumsal düzeyde 
de yeniden örgütlendiğini açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Cumhuriyet döneminin ilerleyen yıllarında ise Siirt merkezindeki 
Keldani varlığı giderek zayıflamış, cemaatin şehirdeki mevcudiyeti büyük 
ölçüde sembolik bir düzeye gerilemiştir. Bohtan Vadisi ve çevresindeki bazı 
köylerde (Mez, Tentas, Yukarı Artin vb.) Keldani ve Süryani toplulukları 
varlıklarını sürdürmekle birlikte, 1990’lı yılların başında Güneydoğu 
Anadolu’da yaşanan güvenlik krizi, köy boşalmaları ve zorunlu göçler bu 

 
396 Œuvre d’Orient, 1961, s. 71. 



153 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

toplulukları doğrudan etkilemiştir. Lozan Antlaşması kapsamında azınlık 
statüsünden yararlanamayan Keldaniler, bu süreçte en kırılgan aktörlerden biri 
hâline gelmiş397; taşra ölçeğinde sabit ruhanî organizasyon büyük ölçüde 
çökmüştür. Bu dönemde dinî hayat, yerel ve sürekli bir kurumsallık zemininden 
koparak, daha seyrek ve hareketli bir hizmet ağına dönüşmüştür. Ayinlerin 
belirli günlere sıkışması, ruhanî hizmetlerin Midyat ve Mardin gibi çevre 
merkezlerden temin edilmesi, düğün ve cenaze gibi temel ritüellerin bölgesel 
ağlar üzerinden yürütülmesi, taşra cemaat hayatının ulaştığı sınırları açık 
biçimde göstermektedir. Bu durum, bir yandan yerel kurumsal kapasitenin 
daraldığını ortaya koyarken; diğer yandan Keldani kimliğinin merkez-çevre 
ilişkisi içinde daha mobil ve ağ temelli bir örgütlenme modeli geliştirerek 
varlığını sürdürdüğünü göstermektedir. 

Bu demografik ve idarî dönüşüm, dinî mekânların işlevinde de köklü bir 
değişime yol açmıştır. Günümüzde Siirt havzasındaki kiliseler, artık düzenli 
ibadet hayatının merkezleri olmaktan ziyade, cemaatin tarihsel mevcudiyetini 
teyit eden hafıza mekânları niteliği kazanmıştır. Nüfusun tamamen çekildiği ya 
da ciddi biçimde seyrekleştiği yerleşimlerde mabetler ve çevrelerindeki 
mezarlıklar, Keldani cemaatinin bu coğrafyadaki tarihsel köklerine dair en 
güçlü maddi kanıtlar olarak öne çıkmaktadır. Bu bağlamda kilise, yalnızca 
teolojik bir işlev üstlenmemekte; aynı zamanda kimliğin, sürekliliğin ve ruhanî 
“yer”in sembolik temsilini taşıyan bir hatırlama alanı olarak işlev görmektedir. 
Günümüz Siirt Keldaniliği, yerel demografik çözülme ile mekânsal hafıza 
arasındaki gerilim ekseninde şekillenmektedir. Yerinde ve sürekli bir cemaat 
hayatı büyük ölçüde sona ermiş olsa da kiliseler, mezarlıklar ve kutsal mekânlar 
aracılığıyla sürdürülen hafıza, Keldani kimliğinin tarihsel sürekliliğini görünür 
kılmaya devam etmektedir. Bu yönüyle Siirt, artık aktif bir cemaat merkezinden 
ziyade, diaspora Keldanileri için tarihsel bir referans mekânı olarak anlam 
kazanmaktadır. Böylece Siirt üzerinden okunan Keldani varlığı, cemaatin 
yerinde sürekliliğinden çok, mekânın sürekliliği üzerinden izlenebilen bir 
tarihsel perspektif sunmakta; kadim bir kimliğin modern dünyada nasıl yeniden 
konumlandığını anlamak açısından güçlü bir analitik zemin sağlamaktadır. 

4.7.3. I. Dünya Savaşı ve Lozan Sonrası Himaye Rejimlerinin 
Dönüşümü: Musul-Siirt Hattı Üzerinden Bir İnceleme 

Mayıs 1916’da imzalanan Sykes–Picot Anlaşması, Fransa’ya Musul ve 
Güneydoğu Anadolu üzerinde pay öngörmüşse de savaşın ilerleyen 
safhalarında bu bölgelerde fiilî denetim İngiltere’nin eline geçmiştir. Bu durum, 
Fransa’nın Dominiken ve Lazarist ağlar üzerinden yaklaşık bir asırdır 
sürdürdüğü misyoner yatırımlarını jeopolitik bir koz olmaktan çıkararak, 
İngiltere ile Almanya arasındaki rekabetin nesnesi hâline getirmiştir. Harita 
üzerinde Fransa lehine çizilen nüfuz sahaları ile sahadaki güç dengesi 

 
397 Söz, sayı 82, 7 Eylül 1996, s. 7. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 154 

arasındaki makas, Katolik kurumların “kültürel nüfuz aracı” rolünü zayıflatmış, 
himaye rejimi dış garantörlerin değişimine açık ve akışkan bir yapıya 
dönüşmüştür398. 

Haziran ayında Almanya ile Osmanlı arasında yapılan düzenlemeler, 
Katolik kurumların himayesini yeni bir çerçeveye oturtmuştur. Alman Katolik 
politikacı Matthias Erzberger’in Vatikan ile Osmanlı arasında konkordato 
yapılmasına yönelik girişimleri sonuçsuz kalsa da Osmanlı hükümeti bu fikre 
ilkesel düzeyde olumlu yaklaşmıştır399. Almanya’nın mali desteği, Katolik 
okulların ve yardım kurumlarının savaş şartlarında faaliyetlerini sürdürmesini 
sağlamış; böylece geleneksel Fransız korumasının yerini Alman hamiliği 
almıştır. Bu gelişme, Katolik kurumların diplomatik muhatabını değiştirmiş ve 
onları Osmanlı–Alman ekseninde “kamu düzeni meselesi” olarak kodlamıştır. 

Osmanlı bürokrasisi bu süreçte egemenlik ilkesini ve toplumsal istikrarı 
gözeten bir dengeleme siyaseti izlemiştir. Savaş öncesinde ruhsat, vergi ve tapu 
düzenlemeleri üzerinden kurumlar üzerinde denetim uygulayan Babıali400, 
1916 sonrasında Fransa’nın “düşman statüsü”ne düşmesiyle aynı kurumları 
Alman garantisi altında yeniden değerlendirmiştir. Böylece devlet, 
kapitülasyonların kaldırılmasıyla elde edilen egemenlik kazanımlarını 
korurken, eğitim ve sağlık hizmetlerinde kesinti riskini de en aza indirmiştir. 

Siirt özelinde bu dönüşüm üç aşamada gözlemlenmiştir. Birincisi, hukukî 
yeniden çerçeveleme sürecinde, 1912 Fransız–Osmanlı itilafı geçersiz sayılmış; 
düşman tebaaya ait kurumların tahliyesi öngörülmüş, kilise ve eytamhaneye 
dokunulmamış, ancak manastırlar devlet idaresine devredilmiştir401. İkincisi, 
mali–idari entegrasyon aşamasında Musul’daki tahliye ve sayım süreçleri ile 
Siirt’teki onarım ve ödenek kayıtları, Katolik kurumları Osmanlı maliyesine 
bağlı birimler hâline getirmiştir402. Üçüncüsü, koruma muhatabının değişimi 
aşamasında Fransa çekilince Osmanlı–Alman anlaşması Katolik kurumların 
yeni himaye şemsiyesi olmuş; bu şemsiye günlük işleyişi sürdürürken Fransız 
diplomatik etkisini ortadan kaldırmıştır. 

Bu dönüşüm, yerel Keldani cemaat açısından yeni bir denge yaratmıştır. 
Cemaat dinî özerklik taleplerini daha görünür biçimde dile getirmiş, ancak 
siyasal özerklikten yoksun kalmış ve uluslararası görünürlüğünü yalnızca 
kurumları üzerinden sürdürmüştür. Bununla birlikte, İngiltere’nin Musul’u 

 
398 François Baumer, La France et le Proche-Orient: De François Ier à la fin du mandat au Levant 
[Paris: Perrin, 2016], s. 264. 
399 La Documentation Catholique, “La politique religieuse de Matthias Erzberger,” 1923, 1308. 
400 BOA, MF.MKT. 1011/50. 
401 BOA, HR.HMŞ.İŞO. 143/10 (30 Muharrem 1331-9 Ocak 1913); 143/12 (7 Cemazeyilahir 
1330-24 Mayıs 1912). 
402 BOA, DH.EUM.5.Şb. 4/37, (7 Muharrem 1313-25 Kasım 1914; BOA, MF.MKT. 1203/32 (14 
Muharrem 1313-2 Aralık 1914); BOA, DH.UMVM. 1/30 (22 Receb 1334-25 Mayıs 1916); BOA, 
DH.UMVM. 69/10 (29 Receb 1916-1 Haziran 1916). 



155 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

işgali ve Fransa’nın nüfuz kaybı, cemaatin geleceğini dış güçler arasındaki 
rekabetin dalgalanmalarına bağımlı hâle getirmiştir403. 

Cumhuriyet’in kuruluşu sonrasında Fransa, mülkiyet tespiti ve ruhanî 
ziyaret talepleri üzerinden bölgede nüfuzunu sürdürmeye çalışmıştır. Ancak 
Ankara hükümeti, Lozan Antlaşması ile kapitülasyonların kaldırıldığını 
vurgulayarak, ecnebilerin seyahat haklarının yalnızca kanunlara uygun olarak 
kullanılabileceğini belirtmiş; özellikle sınır bölgelerinde Fransız taleplerini 
egemenlik haklarına müdahale olarak görmüştür. Nitekim 31 Ağustos 1927 
tarihli belgede Fransız konsolosluğu, Dominiken mallarının tespiti için bir 
ruhbanın bölgeye gönderilmesine izin verilmesini talep etmiş; ancak Dahiliye 
Nezareti Hukuk Müşavirliği, 1915 düzenlemeleri ve Lozan Antlaşması’na atıfla 
bu talebi reddetmiştir404. Aynı mesele Aralık 1927’de yeniden gündeme gelmiş; 
bu defa Fransa Büyükelçiliği, Musul Dominiken Misyonu’ndan Rahip 
Rabaud’un Siirt, Cizre, Van ve Trabzon’u kapsayan bir gezi yapmasını 
istemiştir. Ancak Türk makamları, aynı gerekçelerle bu talebi de reddetmiş ve 
yabancı ruhbanın taşraya girişini engellemiştir405. 

Bu tavır, Lozan görüşmelerinde yabancı okullar meselesi etrafında 
yürütülen tartışmalarla da paralellik arz etmektedir. Fransa, Osmanlı 
döneminden devraldığı imtiyazları muhafaza etmek ve misyoner okullarını 
garanti altına almak için çaba göstermiş; ancak Türk heyeti, bu kurumların 
ülkenin bütünlüğü aleyhine zararlı fikirler yaydığı, dinî propaganda yaptığı ve 
ulusal kimlik inşasını zedelediği gerekçesiyle talepleri reddetmiştir406. İsmet 
İnönü’nün Fransa temsilcisine yazdığı mektupta, mevcut kurumların yalnızca 
Türk kanunlarına tam bağlılık ve devlet denetimi altında çalışabilecekleri 
açıkça belirtilmiştir. 

Lozan sonrasında çıkarılan düzenlemeler bu çizgiyi pekiştirmiştir: 
1925’ten itibaren yabancı öğretmenler sınava tabi tutulmuş, Türkçe, tarih ve 
coğrafya dersleri zorunlu kılınmıştır. 1931 tarihli 1778 sayılı kanun ile Türk 
vatandaşlarının yalnızca Türk okullarına devam edebileceği hükme 
bağlanmıştır. 1934 Tapu Kanunu ile yabancı okulların gayrimenkulleri devlet 
kontrolüne alınmış, 1935 Yabancı Okullar Yönergesi ile Türkçe derslerin 
yalnızca Türk öğretmenlerce okutulması şartı getirilmiştir407. 

 
403 BOA, HR.SYS. 2733/12 (20 Cemazeyilevvel 1311-29 Kasım 1893). 
404 BOA. DTDA, 38693-156027-34 (31 Ağustos 1927); DTDA, 38693-156027-33 (13 Eylül 
1927). 
405 BOA. DTDA, 38693-156027-31 (29 Aralık 1927). 
406 Ayten Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (Doktora tezi, Hacettepe Üniversitesi 
Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü, 1994); s.38,76-88; Sezen Kılıç, “Cumhuriyet 
Döneminde Yabancı Okullar (1923–1938),” Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi 21, no. 61, 2020, 
s. 273-278. 
407 Kılıç, “Cumhuriyet Döneminde Yabancı Okullar”, 276-278. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 156 

Sonuç olarak, Siirt özelinde Katolik kurumların statüsünün; 1913-
1914’te ruhsat ve vergi şartına bağlanan meşruiyet, 1914-1916’da 
kapitülasyonların kaldırılmasıyla devlet idaresine devri ve 1927’de 
Cumhuriyet’in egemenlik politikalarıyla yabancı denetime tamamen 
kapatılması olmak üzere üç evrede dönüştüğü söylenebilir. 

Bu dönüşüm, Siirt’teki Katolik kurumların ve daha genel olarak 
Doğu’daki Katolik cemaatlerin, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan süreçte 
giderek artan ölçüde devletin hukukî ve idarî çerçevesine entegre edildiğini; 
cemaatlerin ise “resmî tanınma” ile “özerklik kaybı” arasındaki gerilimi sürekli 
yaşadığını göstermektedir. Cumhuriyet yönetimi, bu süreçte hem ulusal 
egemenliği koruma hem de Batılı güçlerin Osmanlı döneminden miras kalan 
nüfuz alanlarını tasfiye etme noktasında süreklilik arz eden bir politika 
izlemiştir. Bu bağlamda, İngiliz Dışişleri arşivlerinde yer alan bir belge, 
dönemin diplomatik dengelerini anlamak açısından dikkat çekicidir. Belgeden 
anlaşıldığı kadarıyla ve İngilizlerin de dikkatini çekmiş olması bakımından 
konu, uluslararası düzeyde de önem arz etmektedir408. Söz konusu rapor, 
özellikle Siirt çevresindeki Fransız Dominiken misyonunun mülkiyet ve eğitim 
faaliyetlerine ilişkin girişimlerini belgelemektedir. Metinde belirtildiği üzere, 
Dominikenlerin I. Dünya Savaşı’ndan beri kapalı olan Siirt yakınlarındaki 
mülklerini yeniden açmak için izin talebinde bulunmaları, Türkiye 
Cumhuriyeti’nin yabancı dinî kurumlara karşı genel olarak temkinli ve mesafeli 
tutumuna rağmen, Fransızların bölgedeki varlıklarını sürdürme konusundaki 
ısrarlarını açık biçimde ortaya koymaktadır. Bu talebin anlamlı olabilmesi için 
bölgede en azından sınırlı bir Keldani nüfusun hâlen mevcut olması gerektiği 
açıktır. Zira misyonerlerin eğitim ve dinî faaliyetlerini sürdürebilmeleri, yerel 
bir Katolik cemaatin varlığına bağlıdır. Dolayısıyla bu başvuru, Siirt ve 
çevresinde 1930’ların ortalarında hâlâ kayda değer bir Keldani nüfusun 
bulunduğuna dair dolaylı bir gösterge olarak değerlendirilebilir. Bu durum, 
yalnızca Fransızların misyonerlik faaliyetlerini yeniden canlandırmaya yönelik 
diplomatik çabalarını değil, aynı zamanda Cumhuriyet’in erken döneminde 
bölgedeki Hristiyan varlığının tamamen ortadan kalkmadığını da göstermesi 
bakımından önem taşımaktadır. Sonuç olarak bütün girişimlere rağmen Siirt 
bölgesindeki Katolik misyonu açılmamıştır.  

 

 

 

 

 
408 Foreign Office, “Annual Report on Iraq for the Year 1934–1935,” in Foreign Office: Reports 
on the Administration of Iraq and Dependencies, FO 406/72, The National Archives [London], s. 
60. 



157 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sonuç 

Siirt Keldani Katolik cemaati, XVI. yüzyıldan I. Dünya Savaşı’na kadar 
uzanan süreçte hem küresel misyonerlik stratejilerinin hem de Osmanlı 
taşrasının karmaşık toplumsal dokusunun kesişiminde şekillenen çok katmanlı 
bir kimlik örüntüsü sunar. Bu cemaatin tarihi, yalnızca inanç dönüşümünün ya 
da kurumsal büyümenin öyküsü değil; aynı zamanda merkezî otorite, 
uluslararası misyon ağları ve yerel toplumsal direnç arasında sürekli yeniden 
tanımlanan bir varoluş mücadelesidir. 

Keldani Katolik kimliğinin oluşum süreci, Nasturi geleneğiyle 
Katolikliğin teolojik, litürjik ve kurumsal düzlemlerdeki karşılaşması 
üzerinden ilerlemiştir. Siirt, bu karşılaşmada hem ruhban yetiştirme faaliyetleri 
hem de elyazması üretimi sayesinde bir entelektüel merkez işlevi görmüş; 
ancak dönüşümün kalıcılığı, yerel inanç direnci ve ekonomik koşullar 
tarafından sınırlanmıştır. Katolikleşme, dogmatik bir süreklilikten ziyade 
sosyo-ekonomik uyumun ve dışsal teşviklerin belirlediği kırılgan bir süreç 
olarak tezahür etmiştir. 

Osmanlı idaresiyle kurulan ilişkiler, cemaatin varlığını sürdürme 
stratejisinin bir diğer boyutunu oluşturmuştur. Devletin “evvela ruhsat” ilkesi 
ve dinî yapıların kamusal görünürlüğüne getirdiği sınırlamalar, Siirt 
Keldanilerinin sadakatlerini biçimsel olarak sürdürmelerine rağmen, fiilen 
Fransız diplomatik koruması altında yaşamalarını zorunlu kılmıştır. Bu ikili 
güvenlik siyaseti, Keldani ileri gelenlerine hem Osmanlı nişanları hem de 
Fransız nişanları kazandırarak, yerel sadakat ile küresel himaye arasında 
salınan çift yönlü bir kimlik inşasını doğurmuştur. 

Bu kimliğin kişisel düzeydeki sembolü, Siirt Başpiskoposu ve ardından 
Keldani Patriği olan Joseph Emmanuel Thomas’tır. Thomas’ın Beyrut’tan 
Musul’a uzanan eğitim ve kariyer çizgisi, Siirt’i taşra ölçeğinden çıkararak, 
Katolik hiyerarşisinin uluslararası sahnesine taşıyan bir örnek teşkil etmiştir. 
Aynı şekilde Addaï Scher’in çokdilli entelektüel mirası, Siirt’in Doğu 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 158 

Hristiyanlığı içindeki kültürel üretkenliğini belgeleyen nadir bir örnektir. Bu iki 
figür, Siirt Keldaniliğinin hem kurumsal derinliği hem de entelektüel sürekliliği 
açısından tarihsel temsilcileridir. 

Ne var ki bu kurumsal ve kültürel yoğunluk, bölgenin sosyo-politik 
istikrarsızlıkları karşısında kalıcı bir güvence oluşturamamıştır. 1897 ve 
1907’de yaşanan saldırılar, cemaatin kırılganlığını görünür kılmış; mülkiyet 
ihtilafları, etno-dinî gerilimlerle birleşerek taşra güvenliğinin zayıf halkalarını 
ortaya çıkarmıştır. II. Meşrutiyet’in getirdiği siyasal açılımlar dahi, yerel 
düzeydeki çatışma dinamiklerini yatıştıramamış; nihayetinde savaş yıllarında 
yaşanan yıkım, cemaatin fiziki varlığını büyük ölçüde sona erdirmiştir. Yine de 
Keldani Katolik cemaati diasporik bir yeniden inşa kapasitesi 
sergileyebilmiştir. Musul, Halep ve İstanbul’daki Siirtli Keldaniler, yardım 
komiteleri ve dernekler aracılığıyla hem kültürel belleği hem de ruhani 
dayanışmayı sürdürmüşlerdir. Bu örgütlenmeler, Siirt’te kaybolan fiziki 
mekânın yerine kolektif bir hatıra coğrafyası inşa etmiş; böylece cemaat 
kimliğini tarihsel sürekliliğin ötesinde, mekânsal bir esneklikle yeniden 
üretmiştir. 

Sonuç olarak Siirt örneği, Katolik misyonerlik tarihinin yerel-toplumsal 
karşılıklarını, Osmanlı taşrasında dinî kimliklerin yeniden müzakere 
biçimlerini ve azınlık cemaatlerinin hayatta kalma stratejilerini bir arada 
inceleme olanağı sunar. Siirt Keldanileri, bu bağlamda, “küresel misyon, yerel 
direnç ve ikili kimlik” üçgeninde salınan modern bir Doğu Hristiyan 
topluluğunun paradigmatik örneğidir. Günümüzde cemaatin fiziki varlığı 
silinmiş olsa da entelektüel, kurumsal ve teolojik mirası hem Keldani Katolik 
kimliğinin hem de Osmanlı taşra tarihinin ayrılmaz bir bileşeni olarak varlığını 
sürdürmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

A) Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı (BOA) 

Bab-ı Âli Evrak Odası (BEO); 1223/91701, 1236/92672, 1305/97821, 
1496/112164, 1506/112889, 1522/114087, 1528/114565, 1743/130689, 
1868/140096, 1954/146530, 1991/149315, 2206/165391, 2692/201860, 
2859/214413, 2930/219725, 3137/235214, 3148/236036, 3214/241014, 
3646/273405, 1868/140096, 2930/219725, 2692/201860.  

Cevdet, Adliye (C.ADL.); 9/586.  

Cevdet, Maarif (C.MF.); 90/4455.  

Dâhiliye Nezâreti,  Şifre (DH. ŞFR.); 492/99, 180/109, 203/19, 
247/105, 248/82, 482/119. 

Dâhiliye Nezâreti, Emniyet-i Umûmiye - Muhaberat ve Tensîkât 
Kalemi (DH.EUM.MTK.); 74/51. 

Dâhiliye Nezâreti, Emniyet-i Umûmiye Müdürlüğü (DH.EUM.); 
3.Şb. 19/43, 5.Şb. 4/37. 

Dâhiliye Nezâreti, Mektubî Kalemi (DH.MKT.); 1847/102; 1075/74, 
2108/25, 2378/99. 

Dâhiliye Nezâreti, Muhaberat-ı Umûmiye İdaresi (DH.MUİ.); 12/30, 
130/64. 

Dâhiliye Nezâreti, Sicill-i Ahvâl Defterleri (DH.SAİD.); 177/383, 
41/77, 88/353, 129/285, 2/426. 

Dâhiliye Nezâreti, Tesri‘-i Muamelat ve Islahat Komisyonu Mektubî 
(DH.TMIK.M.); 205/62, 254/61, 26/61, 26/67, 39/47, 75/20, 76/53, 94/65, 
42/75, 73/59, 72/24, 80/17. 

Dâhiliye Nezâreti, Umur-ı Mahalliye ve Vilayet Müdürlüğü; 
(DH.UMVM); 1/30, 69/10. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 160 

Dışişleri Bakanlığı Türk Diplomatik Arşivi (DTDA.): 38693-156027-
31, 38693-156027-33, 38693-156027-34.  

Hariciye Nezâreti, Hukuk Müşavirliği ve İstişare Odası 
(HR.HMŞ.İŞO.): 143/1, 143/10, 143/12, 144/13, 144/9.  

Hariciye Nezâreti, İdare (HR.İD.): 1804/13, 1804/15, 1804/16, 1804/9, 
2022/80, 2086/50, 1804/7. 

Hariciye Nezâreti, Mektubî Kalemi (HR.MKT.): 318/69, 319/1.  

Hariciye Nezâreti, Siyasî Kısım Evrakı (HR.SYS.): 2733/12, 1768/12.  

Hariciye Nezâreti, Şifre Kalemi (HR.SFR.3.): 448/48.  

Hariciye Nezâreti, Tahrirât Evrakı (HR.TH.): 169/106, 192/96, 
230/19, 231/123, 269/13, 271/50, 231/123, 244/77, 269/13, 271/50.  

Hatt-ı Hümayun (HAT): 1635/9, 1655/26.  

İbnü'l-Emin Tevcihat (İE.TCT.): 5/557. 

İrade, Hariciye (İ.HR.): 147/7533, 171/9247, 223/12996.  

İrade, Hususi (İ.HUS.): 177/42.  

İrâde, Meclis-i Mahsus (İ.MSM.): 34/975. 

İrade, Taltifat (İ.TAL.): 151/5; 462/47.  

Maârif Nezâreti Mektûbî Kalemi (MF.MKT.): 1159/74, 1203/32, 
129/122, 131/16, 620/39, 638/1, 638/18, 645/32. 

Maârif Salnamesi; Hicri 1316, 1317, 1319, 1321. 

Meclis-i Vükelâ (MV.): 100/53.  

Mektubî Mühimme Kalemi (A.MKT.MHM.): 620/37, 702/14.  

Mühimme Defterleri (A.DVNS.MHM.d.): 1, 4, 7, 15, 37, 53, 81, 86, 
104, 110. 

Sadâret Hususî Maruzat Evrakı (Y.A.HUS.): 406/131, 430/37. 

Sadaret Mektubî Kalemi (A.}MKT.UM.): 130/41. 

Şûrâ-yı Devlet (ŞD.): 2755/15, 2649/41.  

Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi (TS.MA.e.): 301/36. 

Yıldız Adliye ve Mezahip Nezareti Maruzatı (Y.PRK.AZN.): 13/29.  

Yıldız Esas Evrakı (Y.EE.): 131/32.  

Yıldız Maarif Nezareti Maruzatı (Y.PRK.MF.): 3/31. 

Yıldız Mütenevvi Maruzat Evrakı (Y.MTV.): 108/36. 



161 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

B) Salnameler 
Bitlis Vilayet Salnamesi; Hicri 1316.  

Diyarbekir Vilayet Salnamesi; Hicri 1286, 1287, 1288, 1289, 1290, 
1291, 1292, 1293, 1294. 

C) Kitaplar, Makaleler, Ansiklopediler ve Dönem Yayınları. 
“Le synode des Chaldéens-Unis présidé par Mgr Altmayer, délégué 

apostolique en Mésopotamie,” L’Illustration, no. 3064 (16 novembre 1901): 
308. 

“The Nestorian Churches of Kurdistan.” United States Catholic 
Magazine 3, no. 9 (September 1844): 529–594. 

Abdoulahad, M.-A.-J. [Amid Başepiskoposu]. Le Chaldee et le 
Kurdistan: Étude Historique et Géographique. [Yayın Yeri Eksik]: [Yayıncı 
Eksik], 1896. 

Ainsworth, William Francis. Travels and Researches in Asia Minor, 
Mesopotamia, Chaldea, and Armenia, Vol. II. London: John W. Parker, 1841. 

Akın, Halat, Işıktaş, Erkan, “1316-1317 Tarihli Bitlis Vilayet 
Salnamelerine Göre Siirt Sancağının Merkez İdari Teşkilatının Bürokratik 
Yapısı ve Memur İsimleri”, IV. Uluslararası Afro-Avrasya Araştırmaları 
Kongresi Bildiriler Kitabı (Tam Metin Bildiri), Ed. Niyazi Kurnaz-Hakan 
Arıdemir, Kütahya 2018, s. 599-609. 

Albayrak, Kadir.  Keldaniler ve Nasturiler, Konya: Vadi Yayınları, 1. 
bs., Ekim 1997. 

Almanach des âmes du Purgatoire, ou Annuaire de l’œuvre des âmes du 
Purgatoire et de la conversion des infidèles. Montréal: 1882. 

Anderson, Rufus. History of the Missions of the American Board of 
Commissioners for Foreign Missions to the Oriental Churches I. Boston: 
Congregational Publishing Society, 1872. 

Anderson, Rufus. History of the Missions of the American Board of 
Commissioners for Foreign Missions to the Oriental Churches II. Boston: 
Congregational Publishing Society, 1872. 

Annali Della Propagazione Della Fede. Vol IX. Lione: Tipografia di 
Pélagaud, 1842. 

Annals of the Propagation of the Faith. Vol. 70, no. 475 (December 
1907). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 162 

Année Dominicaine. 1898. Revue rédigée par une Réunion d’Écrivains 
suivie d’un … Paris et Bruxelles: Société Belge de Librairie, Oscar Schepens 
& Cie, Éditeurs, 16 Rue Treurenberg, 

Annuaire Pontifical Catholique. Paris: Maison de la Bonne Presse, çeşitli 
yıllar (1905, 1906, 1909, 1914, 1917). 

Annuario Pontificio per l’anno, in Notizie. Indicazioni per l’anno 1854, 
dedicato al Signor Cardinale Niccola Wiseman, Arcivescovo di Westminster. 
Roma: Tipografia, 1854. 

Annuaire pontifical catholique, VIIIe année — Année 1905, kurucu Mgr 
A. Battandier; devam ettiren P. Eutrope Chardavoine PMarcharis: Maison de la 
Bonne Presse, 3 et 5, rue Bayard, 1905. 

Annuario Pontificio. Roma: Tipografia Vaticana della R.C.A., 1866. 

Ark: A Catholic Monthly Concerning the Eastern Rites. Vol. II, no. 10. 
October 1946. 

Assemani, Joseph Simon. Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana. 
Roma: Typographia Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, 1728. 

Attwater, Donald. The Catholic Eastern Churches. London: Catholic 
Truth Society, 1935. 

Ayhan, Recep, 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Siird 1847- 1900, Gece 
Kitaplığı, 2022. 

Ayhan, Recep 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Siird (1847-1900) Doktora 
tezi, Mardin Artuklu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Tarih Anabilim 
Dalı, Mardin 2021. 

Baarda, Tijmen C. “Dominican-Iraqi Scholarship between Rome and 
Mosul: Textual Authority and Cultural Dependency (1878–1950).” Intellectual 
History of the Islamicate World 8, no. 2–3 (2020): 263–282. 

Babaoğlu, Resul ve Çelik, Abdurrezzak. "Cumhuriyet İdaresine Geçiş 
Sürecinde Siirt’te Demografik Göstergeler", Tarih Okulu Dergisi (TOD) 
Journal of History School (JOHS) 11 (Haziran 2018), XXXIV, ss. 529-563, 

Badger, George Percy. The Nestorians and Their Rituals, Vol. I. London: 
Joseph Masters, 1852. 

Balcı, Ramazan. Doğu ve Güneydoğu Anadolu'da Misyonerlik 
Faaliyetleri (1876–1908). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2010. 

Barbaro, Marc’ Antonio. “Relazione del Cl. Marc’ Antonio Barbaro alla 
Serenissima Signoria Veneta delli negozi trattati con Turchi.” In Miscellanea 
novo ordine digesta et non paucis ineditis monumentis opportunisque 



163 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

animadversionibus aucta, edited by Joannes Dominicus Mansi, vol. 1. 
Florentiae, 1764. 

Baumer, François. La France et le Proche-Orient: De François Ier à la fin 
du mandat au Levant. Paris: Perrin, 2016. 

Bcheiry, Iskandar. The Syriac Orthodox Patriarchal Register of Dues of 
1870, Gorgias Press, 2009. 

Bessarione: Pubblicazione periodica di studi orientali. Vol. VII, anno 
IV, 1° semestre. Roma: Direzione, S. Pantaleo, 1899–1900. 

Bird, Isabella L. Journeys in Persia and Kurdistan.... New York: G. P. 
Putnam’s Sons, 1891. 

Cassini da Perinaldo, Francesco. Breve cenno sulla Chiesa Caldea e sulle 
sue attuali condizioni. Ginevra [Geneva]: Tipografia e Libreria di Giacomo 
Agnelli, 1853. 

Chabot, J.-B. État religieux des diocèses formant le Patriarcat chaldéen 
de Babylone au 1er janvier 1896.... Paris, 1896. 

Commercial Reports Received at the Foreign Office from Her Majesty's 
Consuls... London: Harrison and Sons, 1865. 

Cuinet, Vital. La Turquie d’Asie. Géographie administrative, statistique, 
descriptive et raisonnée de chaque province de l’Asie Mineure. Tome II. Paris: 
Ernest Leroux, 1891. 

Cutts, Edward Lewes. Christians under the Crescent in Asia. London: 
Society for Promoting Christian Knowledge, 1877. 

Cutts, Edward Lewes. The Assyrian Christians: Report of a Journey 
Undertaken by Desire of His Grace the Archbishop of Canterbury and His 
Grace the Archbishop of York to the Christians in Koordistan and Oroomiah. 
London, 1877. 

Çelik, Abdurrezzak, XIX. Yüzyılın İkinci Yarısında Siirt Sancağının İdari 
ve Sosyo-Ekonomik Durumu, Yüksek Lisans Tezi, Siirt Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Siirt 2019. 

Çelik, Abdurrezzak, Tanzimat’tan Cumhuriyete Siirt, Emin Ofset 
Matbaacılık, Siirt 2019.  

Çelik, Abdurrezzak & Dağ, Mehmet, “XIX. Yüzyılda Siirt Sancağında 
Eğitim Hizmetlerinin Durumu Üzerine Bir İnceleme”, İbn Haldun Anısına 
Türkiye ve Türk Dünyası Araştırmaları-VI, Ankara: İksad, 2020, s. 315-363. 

Dalyan, Murat Gökhan. “Kurdish and Armenian Land Dispute in the 
Second Constitutionalist Period and a Solution Suggestion (II. Meşrutiyet 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 164 

Döneminde Kürt ve Ermeni Toprak Anlaşmazlığı ve Bir Çözüm Girişimi).” 
Route Educational & Social Science Journal 8, no. 12 (December 2021):  

Dalyan, Murat Gökhan. XIX. Yüzyılda Amerikalı Misyonerlerin 
Hakkâri Günlüğü. Öncü Kitabevi, Ankara 2012. 

Dalyan, Murat Gökhan, 19. Yüzyılda Nasturiler, Doktora tezi, Süleyman 
Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta 2009. 

Darkot, Besim, “Siird”, İslam Ansiklopedisi, Milli Eğitim Basımevi, C. 
10, İstanbul, s. 619-621. 

De Clercq, Charles. Histoire des Conciles d’après les documents 
originaux. Tome XI, Conciles des Orientaux Catholiques. 2e partie: 1850–
1949. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1952. 

De Vrie, Guglielmo. “Seert”, Enciclopedia Cattolica. Vol. XI. Città del 
Vaticano: Ente per l’Enciclopedia Cattolica e per il Libro Cattolico, 1953. 

Demlikoğlu, Uğur, “XVI. Yüzyılda Siirt’in Sosyo Ekonomik Durumu”, 
History Studies, Vol 10 Issue 1, s. 61-84. 

Die Katholischen Missionen. Die Katholischen Missionen, 26, no. 6 
(1898). 

Dinno, Khalid S. The Assyrian Christian Genocide: Cultural and 
Political Legacies. New York: Routledge, 2017. 

Documents diplomatiques: Affaires de Turquie. 1900–1901. Paris: 
[Yayıncı Eksik], 1902. 

Duygu, İsmail. 426 Numaralı (H. 1302–1317 / M. 1885–1900) Siirt 
Şer‘iyye Sicili: Metin Çevirisi ve Değerlendirme, Yüksek Lisans Tezi, Nevşehir 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012. 

Dupont, Joseph. Géographie-atlas de l’empire ottoman: texte et cartes. 
Paris: [Yayıncı Eksik], 1907. 

Duval, Gonzalve. La Mission des Dominicains à Mossoul. Paris: 
Bureaux de « L’Année Dominicaine », 1889. 

E. Graf von Müllinen, Die lateinische Kirche im türkischen Reiche, 
Berlin 1903. 

Emecen, Feridun, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluş ve Yükseliş 
Tarihi (1300-1600), Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul 2019. 

Erdoğan, Dilşen İnce. “American Board of Commissioners for Foreign 
Mission’dan Near East Relief’e Amerikan Misyonerlerinin Anadolu’daki 
Faaliyetleri,” Belgi Dergisi 2, no. 14 (2017): 552–566. 



165 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Erdoğan, Dilşen İnce. Amerikan Misyonerlerinin Faaliyetleri ve Van 
Ermeni İsyanları (1896), İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2008. 

Erdoğan, Dilşen İnce. “Amerikalı Misyonerlerin Ermeni İsyanlarının 
Çıkmasındaki Etkileri,” Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat 
Fakültesi Fen Dergisi (Süleyman Demirel University Faculty of Arts and 
Science Journal of Science), sy. 9 (2003): 147-166. 

 Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Septembre 1883. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Mai 1884. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Mai 1892.  

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Janvier 1901. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Mars-Avril 1902. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Juin 1907. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Juillet 1908. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Juillet 1909. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Juillet 1912. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Juillet 1913. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: Janvier 1915. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: 1 Avril 1954. 

Œuvre d’Orient, Bulletin Périodique, Paris: 1961. 

F.F.I., “A Day İn Spring “,Quarterly Report of Assyrian Mission, No. 
XXXVIII, Published for the Assyrian Mission London 1899 

Foreign Office, “Annual Report on Iraq for the Year 1934–1935,” in 
Foreign Office: Reports on the Administration of Iraq and Dependencies, FO 
406/72, The National Archives [London], 

Gams, Pius Bonifacius. Series episcoporum Ecclesiae Catholicae. 
Ratisbonae: Typis et sumtibus Georgii Josephi Manz, 1873–1886. 

Gök, Pınar. "421 Numaralı (H.1311-1327/M.1893-1909) Siirt Şer’iyye 
Sicili Transkripsiyon ve Değerlendirmesi", Yüksek Lisans Tezi, Batman 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

Göyünç, Nejat, “Diyarbekir Beylerbeyiliği’nin İlk İdari Taksimatı”, İÜ. 
Tarih Dergisi, Sayı 23, 1969, s. 23-34. 

Grant, Asahel. Nasturiler Yada Kayıp Boylar. Çeviren: Meral Barış. 
Södertalje: Bet-Prasa-Froso, Nsibis Yayınevi, 1994.  



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 166 

Grant, Asahel. The Nestorians; or, Lost Tribes. London: C. Dolman, 
1843.  

Grey, Charles. A Narrative of Italian Travels in Persia, in the Fifteenth 
and Sixteenth Centuries, by Giovanni Maria Angiolelli and Vincentio 
d’Alessandri. London: Hakluyt Society, 1873. 

Gök, Pınar. "421 Numaralı (H.1311-1327/M.1893-1909) Siirt Şer’iyye 
Sicili Transkripsiyon ve Değerlendirmesi, Yüksek Lisans Tezi, Batman 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

Griselle, Eugène. Syriens et Chaldéens: leur martyre, leurs espérances. 
Paris: [Yayıncı Eksik], 1918. 

Guest, John S. Yezidilerin Tarihi: Meleke Tawus ve Mıshefa Reş’in 
İzinde. Çeviren: İbrahim Bingöl. İstanbul: Avesta Yayınları, 2001. 

Hayat Tarih Mecmuası, Sayı 10, Kasım 1967, s. 130-131.  

Heimbucher, Max. The Orders and Congregations of the Catholic 
Church. Paderborn: Verlag von Ferdinand Schöningh, 1907. 

Herbermann, Charles G., Edward A. Pace, Conde B. Pallen, Thomas J. 
Shahan, and John J. Wynne, eds. “Mossul.” In The Catholic Encyclopedia, 
special edition, vol. 10. New York: The Encyclopedia Press, Inc., 1911. 

Herbert, Aubrey. Ben Kendim: Osmanlı Ülkesine Son Seyahatler. 
Çeviren: Yılmaz Tezkan. Ankara: 21. Yüzyıl Yayınları, 1999. 

Herman, Franjo. Povijest kaldejske ili perzijske crkve. Zagreb, 1937. 

Hezarfen Hüseyin Çelebi, Telhîsü’l-Beyân fî Kavânîn-i Âl-i Osmân, Haz. 
Sevim İlgürel, TTK Basımevi, Ankara 1998. 

Hilaire de Barenton, La France catholique en Orient, Paris 1902. 

His Majesty’s Stationery Office, Mesopotamia: Review of the Civil 
Administration, London: HMSO, 1920. 

Işıktaş, Erkan, "Bazı Arşiv Kaynaklarına Göre Siirt'te Misyonerlik 
Faaliyetleri", II. Uluslararası Türk Kültür Coğrafyasında Eğitim ve Sosyal 
Bilimler Sempozyumu, (Tam Metin Bildiri), E-Kitap, Ekim 2016, s. 185-196. 

Janin, Raymond. Les églises orientales et les rites orientaux. Paris: 
Letouzey et Ané, 1922. 

Kallek, Cengiz. “Kile”, İslam Ansiklopedisi, C. 25, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, Ankara 2002, s. 568-570. 

Kamo, N. Mission jésuite et dominicaine en Mésopotamie: Naissance 
d’une Église. Paris: Karthala, 1999. 



167 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Kamo, Ray. Ancient and Modern Chaldean History: A Comprehensive 
Bibliography of Sources. London, 1999. 

Khalid S. Dinno, The Chaldean Catholic Church: Its History, People, and 
Identity, Bloomington: Author House, 2017. 

Kılıç, Sezen. “Cumhuriyet Döneminde Yabancı Okullar (1923–1938).” 
Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi 21, no. 61 (2020): 273–278. 

King, Archdale A. The Rites of Eastern Christendom. Vol. II. London, 
1948. 

Kinneir, John Macdonald. Journey through Asia Minor, Armenia, and 
Koordistan.... London: John Murray, 1818. 

Koçabaşoğlu, Uygur. Anadolu’daki Amerika: Kendi Belgeleriyle 
19.Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları. 3. 
Baskı. İstanbul: İmge Kitabevi, Ağustos 2000. 

Kucak, Ömer. “Sicill-i Ahvâl Defterlerine Göre Siirt Doğumlu Gayr-ı 
Müslim Memurlar (1879–1909),” Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi / 
The Journal of International Social Research 9, no. 47 (Aralık 2016), s. 260-
268. 

L’Avenir républicain: journal de Granville. 5 février 1916. 

La Croix (Paris). 26 avril 1910. 

La Croix de Tarn-et-Garonne (Montauban), 2 Mart 1924. 

La Documentation Catholique. Vol. IX. Paris, 1923. 

La gerarchia cattolica: La cappella e la famiglia pontificie per l’anno 
1882, con appendice di altre notizie riguardanti la Santa Sede. Roma: 
Tipografia Monaldi e C., 1882. 

La potestà dei Romani Pontefici... Roma: coi tipi della Civiltà Cattolica, 
1861. 

La Réplique, 14 Mayıs 1909, 6e année, no. 300, éd. Henri Rochelle, s.2; 
The New York Herald (New York), 12 June 1909, s. 10. 

Laurie, Thomas. Dr. Grant and the Mountain Nestorians. [Yayın Yeri 
Eksik]: [Yayıncı Eksik]. 

Letters from Rome on the Council, by Quirinus, reprinted from the 
Allgemeine Zeitung. Oxford: Rivingtons, 1870. 

Louvet, Mgr. M.-J.-B. La Mission des Dominicains à Mossoul de l’Ordre 
de Saint-Dominique. Paris: Victor Lecoffre, 1891. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 168 

Martin, P. La Chaldée. Esquisse historique suivie de quelques réflexions 
sur l’Orient. Roma: Imprimerie de la Civiltà Cattolica, 1867. 

Merland, M. L’Arménie et la Mésopotamie chrétiennes. Paris: Hachette, 
1881. 

Michel, R. P. Les Missions Latines en Orient. Paris: Librairie Victor 
Lecoffre, 1896. 

Migne, Jacques-Paul. Theologiae Cursus Completus. Tomus Quintus. 
Paris: Apud Editores, 1838. 

Moroni, Gaetano. Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica. 
Venezia: Tipografia Emiliana, 1840. 

Moroni, Gaetano. Indice Generale Storico-Archeologico. Venezia: 
Tipografia Emiliana, 1879. 

Müller-Simonis, P. ve Hyacinthe Hyvernat. Du Caucase au Golfe 
Persique à travers l’Arménie, le Kurdistan et la Mésopotamie. Washington, 
D.C.: The Catholic University of America, 1892. 

Müller-Simonis, P. Vom Kaukasus zum Persischen Meerbusen: durch 
Armenien, Kurdistan und Mesopotamien. Mainz, 1897. 

Notizie per l’anno MDCCCLII. Roma: Tipografia Salviucci, 1852. 

Olgun, Said. Osmanlı Devleti'nin Son Döneminde Siirt Sancağında 
Gayrimüslimler İstanbul: Libra Yayınları, 2020. 

Ordo Recitandi Officii Divini Sacrique Peragendi, Jusst 
Reverendissimorum Dominorum Archiepiscopi et Episcoporum Angliae Editus, 
pro Anno Domini MDCCCLXXI. Londini: Burns, Gates, et Soc., 1871. 

Özen, Hakan. Siirt ve Çevresi Ermeni Olayları (1876–1914), Yüksek 
Lisans Tezi, Bitlis Eren Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Tarih 
Anabilim Dalı, 2023. 

Özgen, Nurettin, Sabri Karadoğan, “Siirt Şehrinin Kuruluşu ve 
Gelişimi”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 2, s. 61-
81. 

Pallath, Paul. Rome and Chaldean Patriarchate in Conflict: Schism of 
Bishop Rokos in India. Kottayam, 2001. 

Patermann, Heinrich. Die katholische Kirche im Morgenlande. Freiburg 
i. Br.: Herder, 1865. 

Paydaş, Kâzım. “Selçuklular Döneminden Safeviler’e Ortaçağ’da Siirt”, 
Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, 
s. 134-140. 



169 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Pernot, Maurice. Rapport sur un voyage d’étude à Constantinople, en 
Égypte et en Turquie d’Asie (Janvier–Août 1912). Paris: Typographie Firmin-
Didot, 1912. 

Petri, Girolamo. L’Orbe Cattolico ossia Atlante geografico storico 
ecclesiastico. Roma: Tipografia della Reverenda Camera Apostolica, 1859. 

Piolet, Jean-Baptiste. Les missions catholiques françaises au XIXe siècle. 
Vol. 1. Paris: A. Cohn, 1901. 

Pontificio, Annuario. Roma: Tipografia della R. C. A., çeşitli yıllar 
(1854, 1866). 

Pro Armenia, réd. en chef Pierre Quillard; comité de rédaction : Georges 
Clemenceau, Anatole France, Jean Jaurès, Francis de Pressensé, Émile de 
Roberty, 5 septembre 1907 

Purchas, Samuel. Hakluytus Posthumus, or Purchas His Pilgrimes. 
Glasgow: James MacLehose and Sons, 1905. 

Raphael, Pierre. The Role of the Maronites in the Return of the Oriental 
Churches. Translated by Peter A. Eid. Beirut: Khalifae Press, 1935; English 
translation, Youngstown, OH: St. Maron’s Church, 1946. 

Report of the American Board of Commissioners for Foreign Missions. 
Hartford, 1836. 

Rerty, Thomas A’K. “Fr. Drum’s Criticism of Fr. Weigand’s Story.” The 
Ecclesiastical Review 44, no. 6 (June 1911): 745. 

Revue de l’Orient Latin. Tome VIII (1900–1901). Paris: Ernest Leroux, 
1900–1901. 

Ritter, Karl. Die Erdkunde. Band VII, Zweite Abtheilung: Die 
Stufenländer des Euphrat- und Tigris-Systems. Berlin: G. Reimer, 1844. 

Rivista Illustrata Della Esposizione Missionaria Vaticana. Roma: 
Tipografia Poliglotta Vaticana, 1926. 

Sağlamtimur, Haluk, “Siirt-Türbe Höyük”, Ege Üniversitesi Arkeoloji 
Kazıları, Ed. Altan Çilingiroğlu vd., İzmir 2012, s. 401-419.  

Sağlamtimur, Haluk, “Arkeolojik Veriler Işığında Siirt ve Çevresi”, 
Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, 
s. 73-85. 

Sakin, Orhan.  Osmanlı’da Etnik Yapı ve 1914 Nüfus,u İstanbul: Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları, 2010. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 170 

Seyfeli, Canan. “Keldani Patrikliği’nin İdaresi ve Osmanlı Devlet 
Salnameleri (1847–1918),” SBARD – Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 16, 
no. 32 (2018): 89–126. 

Sezer, Ayten. Atatürk Döneminde Yabancı Okullar, Doktora tezi, 
Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü, İstanbul 
1994 

Sırma, İhsan Süreyya, “Siirt ve Civarının Müslümanlaşması ve 
Müslümanların Gayrimüslimlerle Olan İlişkileri, Uluslararası Siirt 
Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s. 122-125. 

Soane, E. B. To Mesopotamia and Kurdistan in Disguise. London: John 
Murray, 1912. 

Southgate, Horatio. Narrative of a Visit to the Syrian Church of 
Mesopotamia New-York: D. Appleton & Co., 1844. 

Söz, sayı 82, 7 Eylül 1996, s. 7. 

Speer, Robert E. The Hakim Sahib, The Foreign Doctor: A Biography of 
Joseph Plumb Cochran, M.D., of Persia. New York: Fleming H. Revell 
Company, 1911. 

Le Stamboul, 16 Eylül 1898, s. 2. 

Taşğın, Ahmet. “Süryanilerin Basın-Yayın Faaliyetlerine İlişkin Resmi 
Yazışmalar”. Süryaniler ve Süryanilik IV içinde. İstanbul: Orient Yayınları, 
2005. 

Tfinkdji, Joseph. L’Église chaldéenne catholique autrefois et 
aujourd’hui. Mossoul: Imprimerie des Pères Dominicains, 1914. 

The Catholic Bulletin (St. Paul, Minn.). January 1, 1921. 

The Catholic Encyclopedia. Cilt X. New York: The Encyclopedia Press, 
Inc., 1913. 

The Christian Remembrancer. “The Nestorian Churches of Kurdistan,” 
1844. 

The Dublin Review, 1844. 

The Dublin Review. Vol. 16 (March–June 1844). London: C. Dolman. 

The Messenger: Monthly Magazine. New York: The Messenger, 1903. 

The New York Herald (New York). 12 June 1909. 

The Vatican Council. London: [Yayıncı Adı Yok], 1871. 

Tisserant, Eugène. Eastern Christianity in India. Bombay–Calcutta–
Madras: Orient Longmans, 1957. 



171 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Tuncel, Metin, “Geçmişten Günümüze Siirt Şehri”, Uluslararası Siirt 
Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s.  27-29.  

Tuncel, Metin, “Siirt”, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C. 37, Ankara 2009, s. 173-175. 

Turgis, Henri. Un missionnaire soldat: Vie et mort du Père de Boissieu 
de l'Ordre des Frères prêcheurs, 1878–1915. Paris: [Yayıncı Adı 
Belirtilmemiştir], 1921. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, C.II, TTK Basımevi, Ankara 
1994. 

Üner, Mehmet Emin, “Osmanlı Yönetiminin İlk Yıllarında Diyarbekir 
Eyaleti'nin İdari Yapılanmasında Siird Sancağı”, Türk Dünyası Araştırmaları, 
Sayı 191, Nisan 2011, s. 53-64. 

Ürek, Serhad.  "421 Numaralı Siirt Şer’iyye Sicili’nin Transkripsiyon ve 
Değerlendirmesi (H.1311-1327 / M.1893-1909)", Yüksek Lisans Tezi, Siirt 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2020. 

Vacant, A. ve E. Mangenot (Dir.). Dictionnaire de théologie catholique. 
Vol 2. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1931. 

Vaschalde, Arthur Adolphe. “The Monks of Rabban Hormizd,” The 
Catholic University Bulletin 8, no. 4 (October 1902) 

Vosté, Jacques, O.P. Catalogue de la Bibliothèque syro-chaldéenne du 
couvent de Notre-Dame des Semences près d’Alqos (Iraq). Rome: Bureaux de 
l’« Angelicum »; Paris: Librairie Orientaliste P. Geuthner, 1929. 

Werner, O. Orbis Terrarum Catholicus, sive Totius Ecclesiae Catholicae 
et Occidentis et Orientis Conspectus Geographicus et Statisticus. Friburgi 
Brisgoviae: Sumptibus Herder, 1890. 

Wilmshurst, David. The Ecclesiastical Organisation of the Church of the 
East, 1318–1913. Louvain: Peeters, 2000. 

Wilmshurst, David. The Martyred Church: A History of the Church of 
the East. London: East & West Publishing, 2011. 

Yacoub, Joseph. Le peuple assyro-chaldéen. Un peuple oublié. Paris: 
L’Harmattan, 1985. 

Yaşar, Mehmet Ali, “19. Yüzyılın İkinci Yarısında Siirt (Osmanlı Devlet 
İstatistiklerine Göre)”, Uluslararası Siirt Sempozyumu 19-21 Eylül 2006, 
Birleşik Matbaa, İzmir 2007, s. 162-179. 

Yiner Abdulnasır, Şer’iyye Sicillerinden Siirt’e Bakış, Sonçağ 
Yayıncılık, Ankara 2014. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 172 

 

 

 

 

 

 

THE CHALDEAN METROPOLITANATE OF SIIRT: 
INSTITUTIONALIZATION, MISSIONARY ACTIVITIES AND 

SOCIAL RELATIONS 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Murat Gökhan DALYAN  

Doç. Dr. Muhammet Nuri TUNÇ    

Dr. Özgür ERBULUT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

 

 

PREFACE 

Historical writing has often focused on the diplomatic rivalries of great powers, 
the macro-policies of central administrations, and the interventions of 
international actors, while local communities existing at the provincial level of 
imperial geographies have remained in the shadow of these grand narratives. 
This study aims to draw back that shadow and to examine the Chaldean 
Metropolitanate of Siirt, an institution occupying a distinctive position within 
the multilayered social structure of the Ottoman Empire, through a historical 
and sociological perspective. 

An examination of the historiography in Türkiye reveals that, apart from the 
pioneering and comprehensive works of Kadir Albayrak and Canan Seyfeli, 
studies addressing the Chaldeans directly and from a holistic perspective 
remain quantitatively limited. Much of the existing literature refers to the 
Chaldean community only tangentially within broader historical narratives, a 
tendency that constrains in-depth analysis of the subject. The present work 
seeks to offer a modest contribution toward filling this academic gap, while also 
representing the product of many years of sustained effort and meticulous 
archival research. As the first installment of a broader research project we plan 
to pursue on Chaldean history, this volume also lays the theoretical and 
empirical groundwork for future studies. 

The principal motivation and originality of this work stem from the 
interdisciplinary synergy made possible by the authors’ distinct fields of 
expertise. One author’s extensive scholarship on Nestorian and Chaldean 
communities, combined with expertise in Middle Eastern anthropology and 
sociology and a strong command of missionary sources and literature; another 
author’s specialization in the administrative structures of the Classical Ottoman 
period; and the third author’s in-depth knowledge of the socio-political 
dynamics of the Late Ottoman world have together enabled a multidimensional 
treatment of the subject, both chronologically and thematically. This 
convergence of expertise has allowed us to analyze the historical trajectory of 
the Chaldean Metropolitanate of Siirt within a comprehensive framework that 
integrates local dynamics with imperial politics. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 174 

Covering a period of nearly four centuries, from the initial attempts at 
Catholicization in the sixteenth century through the devastating impact of the 
First World War and into the new administrative order shaped by the 
proclamation of the Republic, this study approaches Siirt not merely as a remote 
provincial bishopric, but as a strategic center situated at the intersection of 
cultural, religious, economic, and diplomatic networks linking Rome, France, 
Istanbul, and Mosul. The work investigates the community’s historical 
experience through four interrelated thematic trajectories. First, it examines the 
process of transition from the Nestorian tradition to Catholicism (Unio), along 
with the confessional rivalries and institutional foundations that emerged from 
this transformation. Second, it analyzes educational initiatives conducted under 
Dominican patronage, vocational training programs, and the intellectual revival 
spearheaded by figures such as Addaï Scher. A third major focus concerns the 
complex negotiations and contested balance between the Ottoman state’s 
mechanisms of central oversight and France’s diplomatic protection. Finally, 
the study addresses the threats posed by local tribal pressures to communal 
security, analyzing episodes of violence, such as the Garzan events of 1897 and 
the Cizre incidents of 1907, and discussing the processes of mass migration and 
diaspora formation triggered by these security challenges. 

This work is based on a rich body of sources, including documents from the 
Ottoman Archives (BOA), educational and provincial yearbooks (salnames), 
Catholic missionary reports, and consular correspondence. In cases where 
contemporary equivalents of place names could not be definitively identified, 
the original forms found in the sources have been preserved. During the 
preparation of the manuscript for publication, contemporary technologies were 
employed within an academic ethical framework; artificial intelligence tools 
were used only to a limited extent, primarily for spelling, proofreading, and 
ensuring that linguistic flow met academic standards. Inevitably, this book has 
certain limitations; given that the subject has thus far received relatively limited 
scholarly attention, we respectfully ask for the reader’s understanding. 

The effort is ours; the judgment belongs to the scholarly community. 

Murat Gökhan DALYAN 

Muhammet Nuri TUNÇ          Özgür ERBULUT 

 

 

 



175 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

INTRODUCTION: HISTORICAL, GEOGRAPHICAL, AND 
CONCEPTUAL FOUNDATIONS 

The Etymological, Historical, and Conceptual Framework of 
the Term “Chaldean” 

The origin and semantic scope of the term “Chaldean” display a 
multilayered structure both philologically and historically. The absence of a 
definitive consensus in the literature regarding the term’s provenance is closely 
related to the antiquity of the Chaldeans and the shifting functions they have 
assumed across different historical periods. For this reason, the term 
“Chaldean” should not be approached as a monolithic ethnic designation or 
merely a religious identity, but rather as a concept whose meaning has been 
transformed and reconstituted over time. From an etymological perspective, the 
term “Chaldean” appears in various forms across different linguistic traditions 
and textual corpora. In Turkish scholarship, variants such as Kaldani, Kildani, 
or Geldani are encountered, while in the Hebrew Bible the term appears as 
Kasdim or Kašdim. This usage points to the early representation of the 
Chaldeans in ancient Near Eastern literature. In lexicographical terms, the word 
has been associated with meanings such as astrologer, soothsayer, diviner, and 
magician, while also being used to denote a “people dwelling in Babylonia.” 
Some scholars have suggested that the term conveys the meaning of 
“conquerors” or “invaders,” whereas another line of interpretation traces its 
origin to the expression Kes-di, referring to a community inhabiting the vicinity 
of a mountain known as Kes. These divergent etymological explanations 
indicate that the concept was employed in early periods as both a geographical 
and a functional designation. 

The semantic content of the term “Chaldean” varies significantly 
depending on its historical context. In antiquity, the concept primarily denoted 
an ethnic and political community. Within the Babylonian context in particular, 
the Chaldeans are described as a people who ruled, established kingdoms, and 
distinguished themselves through scientific activity in the lands of 
Mesopotamia along the Euphrates and Tigris rivers. During this period, the 
Chaldeans gained renown especially for their knowledge of astronomy and 
astrology, and the expression “Chaldean scholars” came to represent an 
intellectual elite associated with learning and divination in the ancient world. 
Thus, in its ancient usage, the term “Chaldean” evoked not only a specific 
ethno-political group but also a scientific and administrative elite. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 176 

Following the advent of Christianity, however, the semantic field of the 
term underwent a pronounced transformation. From the sixteenth century 
onward in particular, “Chaldean” came to signify a religious and confessional 
affiliation rather than an ethnic identity. In this process, the designation 
“Chaldean” was applied to Eastern Christian communities that entered into 
union with the Roman Catholic Church (the Uniate process), and the term 
gradually became the name of a confessional identity structured around the 
Chaldean Catholic Church. In modern usage, “Chaldean” generally refers to 
the Catholic branch of Eastern Christians of Mesopotamian origin, while ethnic, 
linguistic, and historical elements are reinterpreted within this confessional 
framework. 

In this respect, the concept of “Chaldean” cannot be reduced either to an ethnic 
designation belonging exclusively to ancient Mesopotamia or to a purely 
modern denominational label. Rather, it denotes a multilayered conceptual 
structure whose roots extend to the ancient political and scientific elites of 
Mesopotamia, but which, over the course of history, became identified with a 
specific Christian denomination and transformed into a religious identity. 
Consequently, Chaldean identity should be understood as a deeply rooted form 
of identification that encompasses both ethno-historical and religious-
confessional dimensions, acquiring different layers of meaning depending on 
its historical and contextual setting409. This historical and conceptual 
background is vital for interpreting the socio-economic profile of the Chaldean 
community examined in the specific context of Siirt. The image of the 
“scholar/elite,” inherited from antiquity, constitutes the historical roots of the 
educated Chaldean bureaucratic profile that appears in the fiscal administration 
and provincial bureaucracy of Siirt during the Late Ottoman period. When the 
Chaldean Catholic presence in the city is analyzed through the lenses of 
ecclesiastical hierarchy, patterns of settlement, and legal practices related to 
property regimes, the dynamic and integrated character of this ancient identity 
within the Ottoman provincial administration becomes more clearly 
discernible. 

The Geographical Location and Urban Description of Siirt 

Located at the intersection of the Southeastern Anatolia and Eastern 
Anatolia regions, Siirt is a small city established on a terrain surrounded by 

 
409 Kadir Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, Vadi Yayınları, First edition, Konya 1997, p. 23-29. 



177 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

steep hills, Tayyartepe to the northeast, Türktepe to the east, and Harmantepe 
to the South, while gently descending toward the southwest and west. Owing 
to this locational characteristic, the city represents a typical example of 
crescent-shaped, or in other words amphitheatrical, urban formations. The site 
on which the city was founded lies at the point where the plains of al-Jazīra 
come to an end and the highlands of Eastern Anatolia begin. Its position on 
routes extending toward the Azerbaijani regions further underscores Siirt’s 
historical and strategic significance410. The Botan River, which forms the 
eastern boundary of the city, flows through a steep and deeply incised canyon 
valley. The city, established on the western slope of the Botan Valley and 
expanding westward toward the villages of Yağmurtepe, Pınarova, and Pınarca, 
reveals in its initial foundation a clear concern with benefiting from the region’s 
defensive advantages and natural environmental conditions. Situated on the 
western slopes of the Şeyhşemu and Rasinnebah hills overlooking the Botan 
Valley, the city of Siirt secured its own defense while simultaneously being 
established within a zone of contact with the plateau of the Southeastern Taurus 
Mountains—an area possessing vital climatic and morphological functions411. 

There are various opinions regarding the origin of the name Siirt, one 
of which suggests that it derives from the word Keert (Kaa’rat), meaning "city" 
in the Chaldean language. In Kadri Perk’in’s work Cenup Doğu Anadolu Tarihi 
(History of Southeastern Anatolia), the city name is expressed as Sırt, Sert, or 
Tiğramosert; in Hüseyin Cahit’s history as Eserad; and in Şemsettin Sami’s 
Kamusü’l-Alâm, it is referred to as Tiğrakert412. Regarding this nomenclature, 
some early travelers such as Macdonald Kinneir (1814) and Shield (1836) 
claimed that Tigranocerta, a very famous city founded by King Tigranes in the 
1st century BC as the capital of Armenia, was located on the current site of 
Siirt. However, a number of scholars have argued that this claim does not reflect 
the truth, citing the absence of ancient ruins in the city's surroundings and other 
supporting evidence413. The Syriacs referred to the city as Sért, while some 
Arabic sources mentioned it as İs’ird or Us’ird. Ibn Shaddad reported the view 
that the name Siirt was given because the city was destroyed twice and rebuilt 

 
410 Metin Tuncel, “Siirt”, İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, C. 37, Ankara 
2009, p. 173. 
411 Nurettin Özgen, Sabri Karadoğan, “Siirt Şehrinin Kuruluşu ve Gelişimi”, Fırat Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, Volume: 19/ 2, p. 62. 
412 Abdurrezzak Çelik, XIX. Yüzyılın İkinci Yarısında Siirt Sancağının İdari ve Sosyo-Ekonomik 
Durumu (Administrative and Socio-Economic Status of the Sanjak of Siirt in the Second Half of 
the XIX Century), Master's Thesis, Siirt University Institute of Social Sciences, Siirt 2019, p. 1. 
 
413 Hayat Tarih Mecmuası, Issue 10, November 1967, pp. 130-131; Recep Ayhan, 19. Yüzyılın 
İkinci Yarısında Siird (1847–1900) (Siird in the Second Half of the 19th Century [1847–1900]), 
Doctoral Dissertation, Mardin Artuklu University, Graduate Education Institute, Department of 
History, Mardin 2021, p. 9. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 178 

three times. Modern Western authors have used the name Si’ird. Another 
widely accepted view is that the name comes from the Persian expression Sé-
Hırt, meaning "three knots" or "three hills," due to the presence of three hills 
named Rasinnaebah, Biraffa, and Mevbuk at the site of the first settlement. In 
Islamic and Western sources, the city has been named in various forms such as 
Sa’ert, Sört, Sairt, and Si’ird414. 

Siirt, a city with an exceptionally deep-rooted history, has traces of 
human habitation dating back to prehistoric times. Remains from the Neolithic, 
Chalcolithic, and Bronze Ages can be found within the city and its surrounding 
areas. Indeed, archaeological studies conducted in the region indicate that the 
earliest settlements in the various rock caves located in Siirt date back to the 
last quarter of the 7th millennium BC 415. Despite these archaeological remains 
from antiquity, there is currently no clear or definitive data regarding exactly 
when or by whom the city of Siirt was founded. In ancient times, the region, 
neighboring Mesopotamian powers such as Assyria and Babylon, first fell 
under the dominion of the Medes and later the Persians. Following the Persian 
rule, which lasted until the 330s BC, the region passed to Alexander the Great 
and his successors, the Seleucids. At the dawn of the Middle Ages, it came 
under the influence of the Sassanids once again. After changing hands several 
times between the Sassanids (a Persian state) and the Eastern Roman Empire 
(Byzantium), the region was incorporated into Islamic lands in 639 AD (18 AH) 
by Iyadh b. Ghanm, who conquered almost all of Southeastern Anatolia in a 
very short time during the Caliphate of Umar. Throughout the period of Islamic 
rule, Siirt was situated within the boundaries of the Diyarbekir governorship, 
one of the three administrative districts (Diyar-i Mudar, Diyar-i Rabi'a, and 
Diyarbekir) into which the al-Jazira province, corresponding roughly to today’s 
Southeastern Anatolia, was divided416. 

By the 11th century, specifically the 1040s, Siirt was under the rule of 
the Marwanids and was subjected to Turkmen raids during this period. 
Although the city occasionally fell into the hands of the Turks, this was not 
permanent until 1085. Finally, in 1085, during the reign of Sultan Melikshah, 
the vizier Fakhr al-Dawla easily seized Siirt from the Marwanids, thus bringing 
the city under the sovereignty of the Seljuk Empire417. Siirt maintained its 

 
414 Çelik, op. cit., p. 1. 
415 Haluk Sağlamtimur, Siirt and its Surroundings in the Light of Archaeological Data, 
International Siirt Symposium September 19-21, 2006, Birleşik Matbaa, Izmir 2007, p. 75; By 
the same author, “Siirt-Türbe Höyük”, Ege University Archaeological Excavations, Ed. Altan 
Çilingiroğlu et al., Izmir 2012, p. 402. 
416 Metin Tuncel, “Siirt”, Encyclopedia of Islam (TDV), Turkish Religious Foundation 
Publications, Vol. 37, Ankara 2009, p. 173. 
417 Metin Tuncel, “The City of Siirt from Past to Present”, International Siirt Symposium 
September 19-21, 2006, Birleşik Matbaa, Izmir 2007, p. 28. 



179 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

regional importance during the throne struggles that followed Sultan 
Melikshah's death. Indeed, in 1094, when Tutush firmly established control 
over the Diyarbekir region, he granted fiefs (dirlik) to some of the lords (beys) 
subject to him. He gave Amid to Ibrahim, son of Yinal (Inal); Bitlis and Erzen 
to Dogan Arslan, son of Dilmach; and Siirt (Is’ird), Tanze, and Bahmerd to 
Kizil Arslan. After Tutush was defeated and killed near Rey (488 AH/1095 AD) 
due to the strengthening of his rival Berkyaruk, these lords generally supported 
Muhammad Tapar, the Malik of Arran, among those who challenged Berkyaruk 
as claimants to the throne. Notably, the presence of Sokmen, Muhammad (son 
of Yaghisiyan), and the Emir of Siirt, Kizil Arslan, alongside their liege 
Muhammad Tapar in the battle fought before the city of Hoy in 496 AH/1103 
AD shows that Kizil Arslan remained the ruler of Siirt during and after this 
period 418. Later annexed to the Artuqids of Hisn Kayfa, Siirt was conquered by 
Imad ad-Din Zengi in 1143/1144 AD (538 AH). Following the defeat of Jalal 
ad-Din Mingburnu by the Anatolian Seljuks at the Battle of Yassichemen in 
1230, the Mongols—advancing toward the lands of Anatolia and Iraq—caused 
great damage to Siirt along with other nearby settlements419. When the people 
of Siirt put up great resistance and began to fight the Mongols, the latter, 
wishing to avoid excessive losses, gave the people of Siirt a promise of safe 
passage (aman), vowing that they would not be harmed if they surrendered. 
However, once the people of Siirt surrendered and laid down their arms, the 
Mongols broke their word and put nearly the entire population to the sword; 
only a very few managed to escape. According to witnesses of the event, the 
Mongols massacred 15,000 people in the center of Siirt alone420. Despite this 
great slaughter and destruction, it is understood that the city recovered and 
became prosperous again in the following period. Indeed, Hamdullah 
Mustawfi, who visited the city, mentions Siirt as a large town with substantial 
revenues. After falling under the rule of the Ilkhanids and Jalayirids and 
witnessing the invasion of Timur, Siirt was seized by the Aq Qoyunlu around 
1462 (866 AH)421. Falling into the hands of the Safavids toward the beginning 
of the 16th century, many cities in Eastern and Southeastern Anatolia, including 
Siirt, came under Ottoman rule following the campaign led by Selim I against 
the Safavids. Sultan Selim realized that the Kurdish lords in the region needed 
to be brought into submission to establish permanent authority and assigned 
Idris-i Bitlisi, a historian and chancellor well-versed in the customs and 
traditions of the Kurdish lords, to this task. Bitlisi first went to Urmia to deliver 

 
418 Kâzım Paydaş, “Siirt in the Middle Ages from the Seljuks to the Safavids”, International Siirt 
Symposium September 19-21, 2006, Birleşik Matbaa, Izmir 2007, p. 135. 
419 Tuncel, “The City of Siirt from Past to Present”, p. 28. 
420 İhsan Süreyya Sırma, “The Islamization of Siirt and its Environs and the Relations of Muslims 
with Non-Muslims", International Siirt Symposium September 19-21, 2006, Birleşik Matbaa, 
Izmir 2007, p. 123. 
421 Besim Darkot, “Siird”, Encyclopedia of Islam (MEB), Ministry of National Education Press, 
Vol. 10, Istanbul, p. 620. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 180 

victory proclamations (fetihname) and letters from Sultan Selim to the Kurdish 
lords. Having warmed the local tribes to the Ottomans, Bitlisi continued his 
advocacy in Hasankeyf, Siirt, Bitlis, Urmia, Amadiya, Cizre, Egil, Garzan, 
Palu, Meyyafarikin, Cezire-i Ibn-i Omer, and Hizan. Thus, Siirt and its 
surroundings came under Ottoman sovereignty422. 

With Diyarbekir and its surroundings coming under Ottoman rule, land 
surveys (tahrir) were conducted in the region, thereby shaping the 
administrative organization. According to the study by Nejat Göyünç on the 
administrative division of the Diyarbekir province based on Tax Registers, Siirt 
was not among the sanjaks (sub-provinces) attached to the Diyarbekir province 
in 1520. However, he states that by 1526, it was a district (kaza) within the 
Diyarbekir province423 . Administratively, Siirt was attached to the Diyarbekir 
province in the 16th century, and although it was linked to the Van province in 
the mid-17th century, it was re-attached to Diyarbekir shortly thereafter424. 
Hezarfen Hüseyin Çelebi mentions that the Diyarbekir province had 19 sanjaks 
and 5 autonomous governments (hükümet) in the 17th century, listing Siirt 
among these sanjaks with a revenue of 223,720 akçes425. Maintaining its status 
as a liva (sanjak) attached to the Diyarbekir province in the 1870s426, Siirt was 
attached to the Bitlis province toward the end of the 19th century and maintained 
this position until the Republican Era427. In 1871, the Siirt liva consisted of 5 
districts: Central (Merkez), Eruh, Şirvan, Garzan, and Sason. In 1875, Rıdvan 
(Rızvan) became a district. According to the 1892 Yearbook (Salname), the 
Siirt sanjak, now attached to the Bitlis province, comprised 5 districts: Central, 
Eruh, Şirvan, Pervari, and Garzan. In 1896, the Sason district was attached to 

 
422 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Ottoman History, Vol. II, Turkish Historical Society (TTK) Press, 
Ankara 1994, pp. 275-276; Feridun Emecen, History of the Foundation and Rise of the Ottoman 
Empire (1300-1600), Türkiye İş Bankası Publications, Istanbul 2019, pp. 216-217; for the socio-
economic status of Siirt during this period, see: Uğur Demlikoğlu, “Socio-Economic Status of 
Siirt in the XVI. Century”, History Studies, Volume 10 Issue 1, pp. 61-84. 
423 According to Nejat Göyünç’s study on the initial administrative division of the Diyarbekir 
Province, Siirt was not among the sanjaks attached to the Diyarbekir Province in 1520. In 1526, 
it is mentioned as a district (kaza) within the Diyarbekir Province. See: Nejat Göyünç, “The First 
Administrative Division of the Diyarbekir Beylerbeylik”, Istanbul University Journal of History, 
Issue 23, 1969, pp. 26-33. 
424 Mehmet Ali Yaşar, “Siirt in the Second Half of the 19th Century (According to Ottoman State 
Statistics)”, International Siirt Symposium September 19-21, 2006, Birleşik Matbaa, Izmir 2007, 
p. 162. 
425 Hezarfen Hüseyin Çelebi, Telhîsü’l-Beyân fî Kavânîn-i Âl-i Osmân, Prepared by Sevim 
İlgürel, TTK Press, Ankara 1998, pp. 132-133. 
426 Yearbook of Diyarbekir (Salnâme-i Diyarbekir), 1870 (1287 AH), p. 64; Yearbook of 
Diyarbekir, 1871 (1288 AH), p. 68; Yearbook of Diyarbekir, 1874 (1291 AH), p. 68. 
427 Halat Akın, Erkan Işıktaş, “The Bureaucratic Structure and Official Names of the Central 
Administrative Organization of the Sanjak of Siirt According to the 1316-1317 Bitlis Provincial 
Yearbooks”, Proceedings of the IV. International Afro-Eurasian Research Congress, Ed. Niyazi 
Kurnaz-Hakan Arıdemir, Kütahya 2018, p. 600. 



181 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

the Muş sanjak. In 1918, the Şırnak district was attached to the Siirt sanjak428. 
Some of the sanjakbeys of Siirt since its incorporation into the Ottoman Empire 
are as follows: Sultan Hüseyin Beyoğlu in 1554429, Alaeddin in 1560430, 
Alaeddin's son Mehmed in 1568431, Halil in 1572432, Mehmed in 1584433, 
Yunus in 1616434, Tatar (as the bey of Shirosh and Siirt) in 1636435, Iskender in 
1653436, Ali Bey in 1669437, Abdulmümin in 1692438 , Abdullah in 1697439, and 
its deputy governor (mütesellim) Osman in 1793440. Some of the administrators 
of the Siirt sanjak in the 19th century are provided in the table below. 

Table 1: Mutasarrıfs, Naibs, and Muftis of Siirt according to the 
Diyarbekir Provincial Yearbook 

Date Mutasarrıf (Governor) Naib (Judge Substitute) Mufti 
1870 (1287 AH) Kenan Pasha Mehmed Hulusi Efendi Hüseyin Efendi 
1871 (1288 AH) Kenan Pasha Mehmed Hulusi Efendi Hüseyin Efendi 
1872 (1289 AH) - Sıdkı Efendi Hüseyin Efendi 
1873 (1290 AH) Cemil Pasha Sıdkı Efendi Hüseyin Efendi 
1874 (1291 AH) Cafer Tayyar Bey Yusuf Sıdkı Efendi Hüseyin Efendi 
1875 (1292 AH) Muhammed Zeki Efendi Salih Şerif Efendi Hüseyin Efendi 
1876 (1293 AH) Osman Nuri Bey Salih Şerif Efendi Hüseyin Efendi 

 
428 Yaşar, op. cit., p. 162. 
429 Presidential Ottoman Archives (BOA). Registers of the Imperial Council (A.DVNS.MHM.d.), 
no. 1, p. 181, order 1038 (19 Dhu al-Hijjah 961 / 15 November 1554). 
430 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 4, p. 169, order 1750 (29 Rabi' al-awwal 968 / 23 December 
1560). 
431 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 7, p. 846, order 2314 (28 Rabi' al-akhir 976 / 20 October 1568). 
According to the same decree, Mehmed, the governor of the Siirt Sanjak, had 30,000 florins 
stolen from his father, Alaeddin. 
432 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 15, p. 282, order 2380 (20 Sha'ban 979 / 7 January 1572). It is 
understood that Halil continued to serve as the sanjakbey on May 5, 1579. See: BOA. 
A.DVNS.MHM.d., no. 37, p. 178, order 2127 (8 Rabi' al-awwal 987). 
433 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 53, p. 236, order 679 (24 Dhu al-Hijjah 992 / 27 December 
1584). 
434 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 81, p. 18, order 40 (24 Jumada al-awwal 1025 / 9 June 1616). 
435 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 86, p. 67, order 118 (1 Jumada al-akhir 1046 / 31 October 1636). 
436 BOA. Topkapı Palace Museum Archive (TS.MA.e.) 301/36 (29 Dhu al-Hijjah 1063 / 20 
November 1653). 
437 BOA. Imperial Rescripts - Trade Ministry (İE.TCT.) 5/557 (8 Sha'ban 1079 / 11 January 
1669). 
438 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 104, p. 107, order 488 (Mid-Rabi' al-akhir 1104 / Late December 
1692). 
439 BOA. A.DVNS.MHM.d., no. 110, p. 175, order 813 (End of Jumada al-awwal 1109 / Late 
November 1697). 
440 BOA. Cevdet Tasnifi - Justice (C.ADL.) 9/586 (4 Jumada al-awwal 1208 / 8 December 1793). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 182 

Date Mutasarrıf (Governor) Naib (Judge Substitute) Mufti 
1877 (1294 AH) Süleyman Bey Hasan Sabri Efendi Hüseyin Efendi 

 

In 1526, shortly after entering Ottoman administration, it is understood 
that Siirt had four neighborhoods: Ras/Reis, Bağa, Beyder, and Halfaniye441. In 
these neighborhoods, there were a total of 406 households and 58 bachelors 
(mücerret). The community referred to as Erâmine (Armenians), which 
included various Christian groups, had a population of 217 households and 74 
bachelors. There was also a Jewish community in the city consisting of 14 
households and 4 bachelors. According to these figures, the population of Siirt 
consisted of 637 households, or approximately 3,500-4,000 people442. While 
information regarding the 17th and 18th centuries is scarce, travelers and authors 
passing through provide information about the state of Siirt in the 19th century. 
At the beginning of this century, J. Macdonald Kinneir recorded that the city’s 
population consisted of 3,000 people. J. Shiel, who visited Siirt in 1836, 
reported that there were 1,000 households. The figure of 5,000 residents 
subsequently proposed by William Francis Ainsworth confirms the household 
count provided by Shiel. Helmuth von Moltke, who was in Turkey in 1838 due 
to the Ottoman-Egyptian War, wrote that the city was largely in ruins. Data 
regarding the population of Siirt in the second half of the 19th century shows 
that the population increased to between 10,000 and 15,000 people. Alexander 
Schläfli, providing information for the year 1864, describes Siirt as the 
economic center of the Bohtan (Botan) river valley. Eduard Nolde, who stopped 
in Siirt during his travels between Mosul and Trebizond in 1892-1893, stated 
the population was between 12,000 and 15,000. Cuinet, providing data around 
the same years, estimated the city's population to be around 15,000. Armenian 
uprisings occurring in the immediate vicinity of Siirt in the late 19th and early 
20th centuries (particularly the events in Sason) also disturbed the city of Siirt443. 

 
441 Mehmet Emin Üner names these neighborhoods as follows: Boğa, Beyder, Halkaniyye, and 
Reis. See: Mehmet Emin Üner, “The Sanjak of Siird in the Administrative Structure of the 
Diyarbekir Province in the Early Years of Ottoman Rule”, Turkish World Studies, Issue 191, 
April 2011, p. 62. 
442 According to some other research, the population of Siirt during this period was around 2,500, 
which indicates a lower population compared to other cities in the region. Furthermore, the 
population in Siirt consisted of 52% Muslims, 3% Jews, and the remainder Christians. See: Üner, 
“The Sanjak of Siird...”, p. 63. 
443 Indeed, intense missionary activity is also observed in the region. See: Erkan Işıktaş, 
"Missionary Activities in Siirt According to Some Archival Sources", II. International 
Symposium on Education and Social Sciences in the Turkish Cultural Geography, October 2016, 
pp. 185-196; To better understand the demographic structure and socio-economic situation of 
Siirt in the 19th century, the following works can be consulted: Abdulnasır Yiner, A Look at Siirt 
from the Sharia Registers (Şer’iyye Sicilleri), Ankara 2014; Abdurrezzak Çelik, Siirt from the 



183 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

A Russian source from the years prior to World War I shows the city's 
population as 16,500444. According to the Diyarbekir Provincial Yearbook, in 
the 1870s, the male Muslim population in the town of Siirt was 4,446, the non-
Muslim male population was 1,590, and the total male population was 6,036445. 

Confessional Reorganization in the Siirt Region and the 
Epistemological Resistance of Nestorian Identity (16th - Early 20th Century) 

The fundamental difference between Nestorians and Catholic 
Chaldeans stems not from ethnic or cultural origins, but from differences in 
religious belief and their understanding of ecclesiastical loyalty. Nestorians are 
a community belonging to East Syrian Christianity, which emerged in the 5th 
century and remained outside the official church doctrine of the Byzantine 
State. This tradition did not adopt the tenets of faith accepted at the great 
ecumenical councils held in Ephesus in 431 and Chalcedon in 451. 

In this context, the Nestorian faith maintained a perspective asserting 
that the divine and human natures of Jesus Christ existed separately from one 
another. Since this view was incompatible with the belief system adopted by 
the Rome-centered Catholic Church, Nestorians historically did not establish a 
unity of faith (dogmatic union) with the Catholic Church. 

Catholic Chaldeans, on the other hand, refers to the communities that 
split from the Nestorian Church starting in the 16th century and accepted Papal 
authority, thereby becoming affiliated with the Roman Catholic Church. 
Nevertheless, Chaldeans continued to preserve the East Syrian heritage in terms 
of liturgical language, ritual order, and ecclesiastical tradition. For this reason, 
Chaldeanism does not represent a new people or an ethnic identity; rather, it 

 
Tanzimat to the Republic, Emin Ofset Press, Siirt 2019; Recep Ayhan, Siird in the Second Half 
of the 19th Century 1847-1900, Gece Kitaplığı, 2022. 
444 Tuncel, “Siirt”, p. 174; Siirt (Seert, Suert) is located on a small, rolling plain surrounded by 
high mountains to the east of Diyarbakır. John Macdonald Kinneir (1813–1814) described the 
town near the river formed by the confluence of two streams from Bitlis, locally known as the 
Kabour (Nicephorius to the Romans). According to Kinneir, the town was a large village with 
stone houses featuring towers and battlements; rooms were vaulted, featuring flat roofs used in 
summer and stone cisterns filled with cold spring water. See: John Macdonald Kinneir, Asia 
Minor, Armenia and Koordistan in the Years 1813 and 1814, London 1818, pp. 408-409; 22 years 
later, in 1836, Colonel Shiel, who visited the region, heard the city called "Iherb" and recorded it 
as a center located on a large, rolling plain surrounded by walls. According to Shiel’s estimate, 
the city contained mosques, baths, a caravansary, and the governor's castle (likely the government 
house), with the palace occupying a dominant position over other structures. See: Karl Ritter, Die 
Erdkunde, Vol. VII, Part Two: The Stepped Lands of the Euphrates and Tigris Systems. Berlin: 
G. Reimer, 1844, pp. 103-104, 106). These descriptions confirm Siirt's function as an 
administrative and trade center as a sanjak capital. 
445 Yearbook of Diyarbekir Province (Salnâme-i Diyarbekir), 1876 (1293 AH), p. 155. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 184 

denotes a religious status that emerged as a result of the union of Nestorian-
origin congregations with the Catholic Church. The transformation observed in 
the Siirt region should essentially be evaluated as a local reflection of this 
process of sectarian restructuring. 

Within this framework, from the 16th century to the early 20th century, 
Siirt and its surroundings became an area where initiatives aimed at affiliating 
the Nestorian community within Eastern Christianity to the Catholic Church 
were intensely implemented. The religious tensions arising during this process 
were constantly reproduced at the local level. The disparity between the 
"success stories" presented to the central authority by Catholic Chaldean church 
leaders and Latin (Western) missionaries, and the limited, fragile, and often 
temporary results obtained on the ground, became one of the fundamental 
elements defining the religious and social structure of the region. 

Therefore, it is inevitable that the name "Nestorian" frequently appears 
in this study when discussing Chaldeans. However, the concept of Chaldeanism 
used here has no link to the ancient Chaldeans who lived in Mesopotamia in 
antiquity and vanished from the stage of history in the 2nd millennium BC. 
Chaldeanism is a religious designation given by the Papacy, particularly after 
1553, to the communities that left the Nestorian Church and accepted 
Catholicism. Consequently, Nestorians and Chaldeans should be treated as 
communities originating from the same historical environment but affiliated 
with different churches and understandings of faith. The institutional 
strengthening of the Chaldean Church took place primarily during the late 17th 

and early 18th centuries. 

The question of which ethnic group the Nestorians, and thus the 
communities forming the roots of the Chaldean congregation, belonged to has 
remained a field of debate rather than one where definitive answers are reached 
in historiography. The primary reason for this is that until the 19th century, 
Nestorians defined themselves primarily through their religious affiliation 
rather than through a "nation" or "race." However, the nationalist ideas that 
spread across the Middle East in the 19th century also directed Nestorians 
toward a search for a common past and origin446. 

During this process, one of the most frequently expressed views is that 
the Nestorians are of Aramean or Assyrian origin. Proponents of the Aramean 
origin thesis point to the proximity of Syriac, the liturgical language of the 

 
446 Murat Gökhan Dalyan, Social and Commercial Life Among the East Syrians in the 19th 

Century [19. Yüzyıl Doğu Süryanilerinde Sosyal ve Ticari Hayat], (Istanbul: Kitabevi 
Publications, 2018), pp. 1-10. 



185 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Nestorians, to Aramaic as their primary evidence. However, since antiquity, 
Aramaic has served as a common lingua franca across a vast geography, 
including Mesopotamia, Syria, Palestine, and Anatolia. Therefore, speaking 
Aramaic does not directly imply Aramean ancestry447. 

In contrast, the idea that Nestorians are of Assyrian descent was 
popularized in the 19th century, particularly by Western travelers and 
missionaries. The similarities drawn between the ancient Assyrian ruins 
unearthed by Austen Henry Layard during his excavations in Mesopotamia and 
the contemporary Nestorians formed the basis for this view. However, this 
approach was largely a product of efforts to create a sense of historical 
consciousness and unity among the Nestorians448. 

Indeed, the English missionary Isabella L. Bird explicitly stated in 1891 
that before missionaries arrived in the region, the Nestorians were not referred 
to as "Assyrians" 449. This situation indicates that the name "Assyrian" was an 
identity subsequently assigned to Nestorians and Syriacs by Western actors 
rather than a local self-definition. Another factor behind the missionaries' 
preference was that the name "Nestorian" carried negative connotations in 
European public opinion, which hindered fundraising and aid activities. 
Therefore, the term "Assyrian" was favored as an expression that linked the 
Nestorians to a more deep-rooted and prestigious historical heritage. English 
missionary circles based in Canterbury were particularly instrumental in using 
this nomenclature450. 

In conclusion, rather than being communities based on a single and 
pure ethnic origin, the Nestorians and Syriacs exhibit a composite historical 
structure formed by the blending of different peoples under the umbrella of 
Christianity over centuries in Mesopotamia. This reality was acknowledged 

 
447 Bertil Nelhans, Asuri, Arami, Kildani, Süryani... Adlandırmalarının Dünü Üzerine (On the 
History of Assyrian, Aramean, Chaldean, Syriac... Naming), 1990, p. 58; Yakup Bilge, Süryaniler 
Anadolu’nun Solan Rengi (Syriacs: The Fading Color of Anatolia), Yeryüzü Publications, 
Istanbul 1991, pp. 10-11; Murat Gökhan Dalyan, Social and Commercial Life Among the East 
Syrians in the 19th Century, pp. 1-10. 
448 William Chauncey Emhardt and George M. Lamsa, The Oldest Christian People: A Brief 
Account of The Assyrian People and the Fateful History of The Nestorian Church, The 
Macmillan Company, New York 1926, pp. 19-22; Surma d-Byat Mar Shimun, Ninova’nın 
Yakarışı: Doğu Asur Kilise Gelenekleri ve Patrik Mar Şamun’un Katli (The Prayer of Nineveh: 
East Assyrian Church Traditions and the Massacre of Patriarch Mar Shimun), Trans. Meral Barış, 
Avesta Publications 7, Istanbul 1996, p. 13. 
449 Isabella L. Bird, Journeys in Persia and Kurdistan: Including a Summer in the Upper Karun 
Region and a Visit to the Nestorian Rayahs, Vol. II, John Murray, Albemarle Street, London 1891, 
p. 237. 
450 Heikki Palva, Dün’den Bugün’e Doğu ve Batı Süryanileri (East and West Syrians from 
Yesterday to Today), Nsibin Publishing, Södertälje 1990, p. 58. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 186 

even by the missionaries who advocated the Assyrian origin thesis. In the words 
of Wigram, "no true Assyrians remain, only a hybrid people formed by the 
intermarriage of various communities has survived."451 

Nestorian Continuity and Religious Resistance in the Siirt 
Region 

Following the ecclesiastical schism of 1552, Siirt became a vital center 
for the Chaldean Church after Patriarch Abdisho IV chose the Monastery of 
Mâr Yaʿqûb el-ʿUzla as the patriarchal seat. However, this development did not 
signify the complete disappearance of the Nestorian tradition in the region. The 
hereditary system of the patriarchate, based on succession from uncle to 
nephew and maintained for centuries within the Nestorian Church, preserved 
its existence into the 17th century despite Catholicization efforts. This situation 
demonstrates the strength and permanence of Nestorian identity at the local 
level. Such continuity reflects the religious and intellectual resistance 
developed by the Nestorian community against Catholicization efforts452. 
Observations by Kinneir from 1813-1814, which cite Nestorians as a part of the 
settled Christian population in the Siirt city center, confirm that they remained 
an inseparable element of the region's religious fabric. Therefore, the Siirt 
region should be evaluated, on one hand, as a testing ground for Catholic 
missionary activities and, on the other, as a resilient religious sphere where the 
Nestorian tradition persisted through its own internal dynamics453. 

The Two-Fold Model of Missionary Strategies: Pedagogical 
Influence and Financial Patronage 

Efforts to win converts to the Catholic Union adopted sophisticated 
strategies to overcome local resistance. When evaluated in a pedagogical and 
institutional context, the backbone of missionary strategy consisted of the 
"school-local clergy-liturgy" chain. Father G. Duval’s observation that 
"schismatic Nestorian villages could be entered through schools"454 
demonstrated that education was the primary instrument of inter-confessional 

 
451 Murat Gökhan Dalyan, Social and Commercial Life Among the East Syrians in the 19th 
Century [19. Yüzyıl Doğu Süryanilerinde Sosyal ve Ticari Hayat], (Istanbul: Kitabevi 
Publications, 2018), pp. 1-10. 
452 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 87-88. 
453 Kinneir, Journey through Asia Minor, p. 409. Regarding the Nestorians, see also Selahattin 
Satılmış, “A Christian Community in Hakkâri in the 19th Century: The Nestorians 
(Administrative, Economic, and Social Conditions),” Afyon Kocatepe University Journal of 
Social Sciences 8, no. 2 (2006): 103-120. 
454 Œuvre d’Orient, n° 138, September 1883, pp. 140-144. 



187 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

influence (instrumentum conversionis). The inclusion of former Nestorians into 
the hierarchy (such as the former Nestorian bishop in Guiralel/Guératel) was 
reported as evidence of success in strengthening the institutional structure 
through recruited personnel455. 

Furthermore, within the framework of economic patronage and "fragile 
loyalty," it can be argued that Catholic missionaries utilized material and 
spiritual aid obtained from the Vatican as a patronage mechanism. However, 
the fragility of this transformation, based on economic motives, was revealed 
when Nestorians returned to their former denominations once resources 
dwindled. This proved that the conversion was a form of strategic adaptation 
for local communities and that religious choice was closely linked to economic 
opportunities. 

Nestorian Population and Demographic Fragility 

The Nestorian population in the Sanjak of Siirt showed constant 
fluctuations due to canonical disputes, conversions, and external missionary 
competition. Despite the concentration of 5,000 Catholics attached to the 
Patriarchate of Amid in the Siirt region in 1757, records of the re-strengthened 
presence of Nestorians in some villages during the same period456 indicated that 
sectarian balances were in a state of constant flux. 

Late 19th-century statistics show that Nestorian settlements were 
concentrated in rural areas. Although Christian households constituted a 
significant minority (21.9%) across the sanjak457, these communities struggled 
to maintain their presence even against the rapid successes achieved by 
Protestant missions through free education and British protection458. 

Nestorian-Chaldean Conflict and the Pluralistic Dynamics of 
the Missionary Field 

Siirt proved to be a "frontier region" where neither the Nestorian nor 
the Catholic Chaldean patriarchate could establish absolute dominance. It is 
known that mutual denominational changes occurred continuously in this 
region for centuries. This situation can be explained as a "canonical double 
burden." Indeed, in the 1730s, Bishop Shemʿun Kemb of Siirt carried a "double 

 
455 Battandier, 1905, p. 290. 
456 Wilmshurst, The Martyred Church, 351. 
457 Commercial Reports Received at the Foreign Office, 1865: 193–194. 
458 Œuvre d’Orient, n° 138, September 1883, pp. 133-134. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 188 

burden" in Amid and Siirt during the Patriarch's absence, which revealed the 
fragility of local loyalties as congregations faced the risk of being reclaimed by 
Nestorian clergy459. 

Moreover, despite five centuries of intense Catholic mission activity, 
the fact that ten of the Chaldean villages identified in the Siirt countryside at 
the beginning of the 20th century still maintained their Nestorian religious 
identity shows that Catholicization efforts yielded limited and fluctuating 
success. The inadequacy of the local Catholic clergy cadre at the end of the 19th 
century460 and the intervention of the Ottoman administration during the "Havil 
Incident" of 1902, when Catholic monks attempted to attract congregants by 
promising land and debt forgiveness, demonstrated how closely the 
Catholicization process was linked to political tensions and economic 
motives461. 

Continuity in the Confessional Identity Construction of 
Nestorians 

With the establishment of the Babylonian Chaldean Patriarchate in 
1681, although some Nestorians underwent a process of Catholicization, the 
local Nestorian identity was never completely erased. E. L. Cutts’ 1877 
observation of a Nestorian community in Siirt that had accepted an alliance with 
Rome, managed under the administration of Archbishop Petrus (Matran 
Patros), showed that the East Syrian tradition was being redefined within the 
axis of Catholic unity462. These findings reveal that the "total conversion" 
narrative presented in the reports of Catholic missionaries and local Chaldean 
leaders remained limited within a field of multi-layered sectarian dynamics 
determined by the struggle of Nestorian and Chaldean communities to preserve 
their identities, alongside economic, external political, and institutional factors. 
Despite all systematic efforts, Nestorians largely succeeded in preserving their 
religious and cultural identities. 

 
459 Bessarione, Pubblicazione periodica di studi orientali, pp. 581-583. 
460 Œuvre d’Orient, n° 190, May 1892, p. 278. 
461 Presidential Ottoman Archives (BOA), HR.TH. 269/13, (18 Safar 1320-27 May 1902). 
462 Edward Lewes Cutts, Christians under the Crescent in Asia. London: Society for Promoting 
Christian Knowledge, 1877, p. 9. 



189 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Public Identity and Economic Production in Siirt in the 19th 
Century 

When the economic activities of the Chaldean community living in the 
Sanjak of Siird during the late Ottoman period are examined in light of archival 
documents, Sharia registers, provincial yearbooks, and contemporary observer 
sources, it is seen that this community possessed a multi-faceted but limited-
scale economic structure in the fields of agriculture, animal husbandry, 
craftsmanship, and trade. Current data indicates that Chaldeans were neither a 
purely agricultural peasant community nor a purely commercial urban 
bourgeoisie; rather, they formed an intermediary social layer continuing both 
rural and urban economic practices. In this context, the village of Gerizlar, 
located near Cizre, stands out for its demographic structure housing both 
Chaldean and Nestorian Christian communities. European travelers passing 
through the region were impressed by the warm interest and courtesy shown by 
the villagers, conveying highly positive impressions of this settlement in their 
memoirs. 

In particular, the observations of John Macdonald Kinneir in 1813–
1814 depict the social life and architectural fabric of the village like a vivid 
painting. According to Kinneir, the villagers, regardless of gender or age, spent 
the evening's exhaustion in the common area of the flat rooftops. This scene, 
where men reclined on carpets smoking hookahs and women nursed babies 
while pounding grain, reflects the natural flow of daily life. The sounds of 
children mingling with the barking of dogs and the rhythmic clatter of storks 
perched on chimneys formed the pastoral soundtrack of this atmosphere. 
Kinneir described Gerizlar as an intriguing landscape reflecting Eastern village 
life in its purest and most characteristic form463. 

Reports regarding the city of Siirt show that the region possessed 
remarkable features in terms of both natural resources and inter-communal 
relations. It was recorded that walnuts and chestnuts were grown in abundance, 
and gallnuts used in leather tanning were also found464. In the last quarter of the 
19th century, Siirt stood out not only as a regional agricultural and craft center 
but also as a space where inter-communal relations were established through 
daily practices. The public visibility of the Chaldean and Syriac communities 
in the city fabric became distinct, especially through the black silk fabric 
wrapped around the fez. This practice allowed the boundaries between 

 
463 John Macdonald Kinneir, op. cit., p. 423. 
464 Charles Grey, A Narrative of Italian Travels in Persia, in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, 
by Giovanni Maria Angiolelli and Vincentio d’Alessandri [London: Hakluyt Society, 1873], p. 
156. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 190 

communities to be translated into a "sign language" carried on the individual 
body, enabling the constant display of identity and belonging in public axes 
such as the marketplace, the courthouse, and the neighborhood. The black wrap 
served as a low-cost but high-visibility symbolic capital against the Muslim 
majority and the Armenian community, thereby securing the daily circulation 
of communal identity465. 

This visual regime of the Chaldeans in the public sphere was 
intertwined with production practices that supported their economic existence. 
The products grown held strategic value for both household consumption and 
regional trade. In particular, the production of madder (kökboyası) was one of 
the notable activities in the villages where Chaldeans lived densely and in the 
city center. Although noted for its low quality due to insufficient care, madder 
production diversified into different types: wild, non-irrigated culture, and 
irrigated culture. While the latter yielded the highest quality product, 
approximately two-thirds (50 tons) of the annual production of 1,500 centners 
(75 tons) was used in dyeing local textiles, while the rest was exported to Bitlis, 
Van, and Erzurum. In this respect, madder earned a decisive place both in the 
community's craftsmanship activities and in regional trade networks466. 

The production of Morocco leather also held an important place in the 
economic life of the region. Produced in Diyarbekir, Mardin, and Siirt, this 
product was widely used in daily life and craftsmanship. While Diyarbekir's 
leathers stood out for quality, gaining fine color and durability thanks to 
cochineal and gallnuts, the use of lower-quality materials such as sumac leaves 
and pomegranate peel in Siirt and Mardin left production at a secondary level. 
Nevertheless, goat and sheep skins processed in Siirt were utilized both in 
domestic consumption and in trade directed toward centers like Harput, 
Erzurum, and Trabzon. Goat skins were dyed red for use in shoe uppers and 
book bindings, while sheep skins were dyed yellow for the manufacture of thin 
leather socks called "mechkeen." These production methods indicate that 
Chaldeans played a direct role in the city's craftsmanship and commercial 
activities467. 

Estate records and professional information of Chaldean community 
members show that craftsmanship activities formed an important economic 
field in the city center. Individuals recorded as Petres the shoemaker, Isa Efendi 
the dyer, and various drapers (bezzaz) reveal that Chaldeans participated in the 

 
465 Iskandar Bcheiry, The Syriac Orthodox Patriarchal Register of Dues of 1870, Gorgias Press, 
2009, p. 23. 
466 Commercial Reports Received at the Foreign Office from Her Majesty's Consuls between July 
1st, and December 31st, 1864, London: Printed by Harrison and Sons, 1865, pp. 177-179. 
467 Commercial Reports, 1865, pp. 177-179. 



191 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

urban economy as craftsmen and small shopkeepers. The estate of Esad, son of 
Görgiz, a Chaldean from the Ayn Salib Neighborhood, included cloth, yarn, 
and textile products, pointing to small-scale shopkeeping with commercial 
stock ("20 rolls of red cloth, 15 rolls of white cloth, 5 okas of red yarn")468. 
Such professions show that the Chaldean community was integrated into the 
city's internal economic circulation; however, they operated on a local market 
scale rather than being part of trade networks based on large capital 
accumulation469. 

Records regarding land sales and property transfers in the Sharia 
registers reveal that Chaldeans owned real estate that could be particularly 
associated with viticulture. The sale of a vineyard property by Miho, son of 
Gorgiz, in the village of Dermetaz in the Shıvan sub-district of Eruh to an 
Armenian individual shows that Chaldeans were directly involved in vineyard 
ownership and agricultural production processes. Similarly, the sale of a 
vineyard to Mikhail, son of Cercis, a Chaldean from the Ayn Salib 
Neighborhood, demonstrates that Chaldeans living in the city center maintained 
economic ties with rural agricultural areas. Such records suggest that Chaldeans 
conducted agricultural production through family-based and limited holdings 
rather than large-scale farming. It is understood that agricultural activities were 
shaped mostly around viticulture and small-scale land management470. 

Fruit growing, in particular, stood out in the Chaldean society with both 
economic and cultural dimensions. The size and flavor of peach and grape 

 
468 Ayhan, op. cit., p. 404; Sharia registers belonging to the Sanjak of Siird are among the 
fundamental sources that make the daily functioning of multi-national provincial society in the 
late Ottoman period visible, especially through economic relations, social networks, and legal 
practices. These registers show how the Chaldean community was integrated into the Ottoman 
provincial order not only within the category of "religious identity" but also in the context of 
debt-credit relations, pledge and sale transactions, power of attorney practices, notification 
procedures, and the property regime. In this framework, both the records in Siirt Sharia Register 
No. 426 and thesis studies based on register No. 421 reveal that Chaldeans were in contact with 
Muslims, Armenians, and Syriacs on a common legal-economic ground. This example also 
reveals that non-Muslim actors in the provincial economy followed their economic rights through 
collection and proof practices conducted through the court. The transformation of immovable 
property into an economic strategy is also an important issue shown by the registers. The 
appointment of a proxy by the Chaldean Kıs Isa, son of Maksi Mikhail, who came to Siird from 
Midyat, to sell or rent his titled house in the Ayn-ı Salib Neighborhood, shows that the property 
was evaluated not only for "residence" but also in terms of income generation and that it was not 
mandatory for the real estate to be operated by the owner personally. This situation suggests that 
the Chaldean community was integrated into the city economy through both labor and property 
income. See İsmail Duygu, Siirt Sharia Register No. 426 (1302-1317 AH / 1885-1900 AD): Text 
Translation and Evaluation, Master's Thesis, Nevşehir University Institute of Social Sciences, 
Nevşehir 2012, pp. 138-39, 253-254. 
469 Ayhan, op. cit., pp. 425-426. 
470 Ayhan, op. cit., 2021, p. 390. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 192 

varieties, and the fact that the Sultani and Kişmiş types could compete with 
Izmir grapes, carried Siirt to a privileged position in terms of viticulture. 
Products such as hazelnuts, walnuts, almonds, and Siirt pistachios played a 
central role in the nutritional culture of Christian communities, especially 
during the winter months and fasting periods. Chaldean-specific "pesteek" (thin 
fruit leather), "kesmeh" (rolled fruit leather made with walnuts), and grape 
molasses were not only daily consumption items but also commercial products 
exported to Erzurum and Baghdad471. 

The agricultural structure of Siirt varied depending on soil conditions. 
Outside the districts of Garzan and Rıdvan (Herhwan), where wheat and barley 
were suitable, maize and millet predominated. Productivity reached 
extraordinary levels in some years; one keyl/kile472 of seed could yield ten, 
twenty, or even thirty-fold. In average years, a five-to-six-fold yield was 
obtained, and as long as there was no locust infestation, harvests did not fall 
below two-fold. This agricultural productivity diversified the Chaldean 
community's sources of livelihood while facilitating their participation in 
regional markets. 

In the late 19th century, Siirt gained the character of a center where the Chaldean 
community both made its public identity visible and maintained its economic 
life. Establishing a regime of bodily identity through the black silk wrap, the 
Chaldeans strengthened their social presence through agricultural production, 
craftsmanship, and trade. Thus, Siirt became one of the Ottoman provincial 
centers where the community experienced the interaction between identity and 
economy most intensely473. 

According to Joseph Dupont, the population of Siirt at the beginning of 
the 20th century was approximately 15,000. Sources state that the city stood out 
not only as an administrative center but also as a production point with a certain 
industrial potential. As one of the important cities of the Bitlis province, Siirt 
showed similar characteristics to Bitlis, the provincial capital, in terms of 
economic and industrial activities. Cotton cloth production, weapon 
manufacturing, and various items made from iron and ivory formed the basic 
production areas reflecting the economic diversity of the period. These 
production forms reveal that Siirt did not possess an economy based solely on 
agricultural activities; on the contrary, small-scale workshop-type 
manufacturing industries also developed. Another striking element in Siirt's 

 
471 Commercial Reports, 1865, pp. 177-179. 
472 Derived from the infinitive keyl in Arabic, kîle (kile) means scale or measure. It has been used 
in various forms depending on periods and geographies. For detailed information, see: Cengiz 
Kallek, “Kile”, Encyclopedia of Islam (TDV), Vol. 25, Ankara 2002, pp. 568-571. 
473 Commercial Reports, 1865, pp. 177-179. 



193 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

economic structure was salt production. According to the statistics of the 
period, there were many saltworks in the regions inhabited by Armenians in the 
Ottoman Empire, and the richest of these were located in Erzurum and Siirt. 
Approximately 10 million kilograms of salt were produced annually in the 
Erzurum province, while 6.5 million kilograms were produced in the Sanjak of 
Siirt. These amounts show that Siirt was an important salt production and 
supply center not only locally but also regionally474. 

Data regarding animal husbandry is concentrated particularly in the 
Eruh district and rural sub-districts. The case of the Chaldean Tana bin Gurya, 
who faced a loss of sheep involving a shepherd from the Garisan tribe, shows 
that Chaldeans owned livestock and often entrusted their flocks to shepherds 
belonging to local tribes. This situation indicates that Chaldeans did not engage 
directly in nomadic pastoralism but rather conducted economic activities 
through a sedentary livestock ownership model. Indeed, in an 1872 record, it 
was noted that Tana bin Gurya, a Chaldean from the village of Derşems in the 
Kelhok sub-district of Eruh, applied to the court claiming that Suleyman bin 
Abdi of the Garisan tribe, who was the village shepherd, had lost 14 sheep 
delivered four months earlier; due to lack of evidence, he was barred from 
litigation regarding four sheep, but a settlement was reached on the value of 
400 piasters for the other ten sheep. The flock of 14 sheep mentioned in the 
document suggests that animal husbandry was a complementary source of 
income for Chaldean households; however, it suggests that a limited and 
household-scale form of production was adopted rather than large-scale flock 
ownership475. 

When the obtained data are evaluated together, it is observed that the 
economic structure of the Chaldean community in the Sanjak of Siirt was 
shaped around three main elements: limited agricultural production (especially 
viticulture), household-based livestock ownership, and craftsmanship/small 
business activities in the city center. This structure indicates that Chaldeans 
were neither a completely impoverished rural community nor a powerful 
commercial elite; they occupied a middle-level, fragile but sustainable 
economic position. This economic profile also explains why Chaldeans turned 
toward the bureaucracy by raising educated individuals. Limited income from 
agriculture and livestock was supplemented by crafts and civil service; thus, the 
community maintained both its economic and administrative presence in late 
Ottoman provincial society. 

 
474 Joseph Dupont, Géographie-atlas de l’empire ottoman: texte et cartes (Paris: 1907), p. 16. 
475 Ayhan, op. cit., 2021, pp. 289-290. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 194 

The data in question reveal that the economic structure of Siirt at the 
beginning of the 20th century went beyond the typical agricultural production 
structure of classic Ottoman provincial cities. The city increased its economic 
diversity through raw material-based small industrial branches and mining-salt 
enterprises; through this, it developed a closer relationship with regional trade 
networks. Salt production, in particular, was a fundamental input not only for 
food consumption but also for animal husbandry, leather processing, and 
similar industrial activities. This situation can be considered one of the primary 
factors increasing the strategic and economic importance of Siirt. 
Consequently, at the beginning of the 20th century, Siirt was more than just a 
sanjak center; it was a regional production and trade hub with a mixed economic 
structure where agriculture, crafts, and mining activities coexisted. 

The Transition of Nestorians to Catholicism in the Siirt Region 
(XVI - XX Centuries) 

The Siirt region, one of the significant centers of the East Syriac 
tradition, has been a geography where the idea of union with Rome was debated 
since the 16th century, and actual transformations occurred during the 17th and 
18th centuries. Archbishop Abdoulahad of Amid, in his work describing the 
transition of Nestorians to Catholicism, emphasizes the role of bishops in this 
conversion. According to him, in addition to the unions in Amid and Mardin, 
the transition of Nestorians in the Siirt and Cizre dioceses gained momentum 
thanks to the diligent pastoral work and exemplary lives of the Chaldean 
bishops476. 

The First Union Attempt (1553-Union of Diyarbekir) 

The Catholic union process officially began in 1553 with the 
recognition of Patriarch Yohannan Sulaqa by Pope Julius III. However, this 
union did not cover all East Syriac communities; the Nestorian patriarchal 
tradition persisted, especially in mountainous regions477. Thus, the union 
movement was initially effective in a limited area and showed a slower spread 
in Siirt and its surroundings. 

 
476 M.-A.-J Abdoulahad, [Archbishop of Amid]. Le Chaldee et le Kurdistan: Étude Historique et 
Géographique. [Place missing]: [Publisher missing], 1896, p. 72. 
477 Abdoulahad, op. cit., p. 72. 



195 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Institutional Turning Point (1681-Establishment of the 
Patriarchate of Amid) 

The formal establishment of the Chaldean Catholic Patriarchate in 
Amid by Pope Innocent XI in 1681 became an important reference point for the 
Siirt and Cizre communities. In Abdoulahad's words, "the first union took place 
in 1553, but true continuity became possible only after 1681"478. This 
development enabled the Catholic conversion movement in the region to 
acquire an institutional character. 

During the 18th and 19th centuries, local metropolitans serving in Siirt 
(such as Mar Petros and Mar Hannanisho) implemented a liturgy and education 
policy compatible with Rome, accelerating the identity transformation of the 
community by linking a portion of the Nestorian population to Catholic 
authority479 . In this period, conversion to Catholicism occurred not as 
individual acts but in the form of village-scale transformations. The American 
missionary Horatio Southgate, who visited the region in 1838, recorded that in 
the Cizre-centered diocese, approximately one thousand Chaldean families 
(about five thousand people) lived in fifteen villages, alongside a Nestorian 
population of similar size480. 

Missionary Phase and Institutionalization (XIX Century) 

In the 19th century, with the construction of schools, monasteries, and 
charitable institutions by Dominican and Lazarist missionaries in Siirt, the 
Catholic identity gained momentum in the region. These initiatives contributed 
to placing the transformations that began in the 18th century onto institutional 
foundations481. However, despite all these efforts, as frequently noted in the 
reports of missionaries and local assistants, the transformation was never fully 
completed. 

 
478 Abdoulahad, op. cit., p. 72. 
479 Abdoulahad, op. cit., p. 72. 
480 Horatio Southgate, Narrative of a Visit to the Syrian Church of Mesopotamia; with Statements 
and Reflections upon the Present State of Christianity in Turkey, New-York: D. Appleton & Co., 
1844, pp. 172-173. 
481 Abdoulahad, op. cit., p. 72. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 196 

Intensification of Transformation at the End of the XIX and 
Beginning of the XX Century (1890-1913) 

The process of transition to Catholicism gained significant speed, 
especially during the terms of Mgr Joseph-Emmanuel Thomas (1892-1900) and 
Mgr Addaï Scher (1902-1915). These two archbishops reduced the separation 
between the local Chaldean and Nestorian communities, making the patriarchal 
authority a unifying element. 

The symbolic figure of this period was the young bishop Thomas, who 
lived in the village of Guératil and became a symbol in the conversion process 
of the local Nestorian population to Catholicism. Bishop Thomas, who 
converted to Catholicism in 1890, entered into full union with Rome despite his 
Nestorian roots and was supported by Mgr Emmanuel Thomas. Guératil thus 
became a concrete example of Catholic missionary strategy on the ground, 
rather than just a site of Nestorian-Catholic dialogue. Thomas served within the 
Catholic Chaldean community in the village and its surroundings for about 
thirty-five years. After his conversion, he contributed to the strengthening of 
the union with Rome at the local level, ensuring the performance of Catholic 
rites in the local language and playing an effective role in the transformation 
process by contacting surrounding Nestorian clergy. Despite all his efforts, Mgr 
Thomas was not given an official Catholic episcopal title until 1914. He lost his 
life during the disturbances in the region during World War I, thus bringing his 
long-standing pastoral duty to a tragic end482. 

Bishop Thomas conducted rites in the village according to the Catholic 
rite and tried to win over surrounding Nestorian priests to the idea of union with 
Rome. In his person, the transformation of the Nestorian heritage into an East 
Christian identity united with Rome demonstrates the local dimension of the 
Chaldean Church's reorganization at the beginning of the 20th century. He lost 
his life during the disturbances in the region during World War I, thus bringing 
his long-standing pastoral duty to a tragic end483. 

 
482 Eugène Griselle, Syriens et Chaldéens: leur martyre, leurs espérances (Paris: 1918), p. 27; 
Annuaire Pontifical Catholique, founder, 1917, p. 400. 
483 Griselle, Syriens et Chaldéens: leur martyre, p. 27; Annuaire Pontifical Catholique, 1917, p. 
400. 



197 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

CHAPTER 1: THE SIIRT CHALDEAN CATHOLIC 
CHURCH: INSTITUTIONAL STRUCTURE, 
HIERARCHY, AND SPIRITUAL LEADERSHIP 

1.1. Relations between the Church and Rome 

1.1.1. Siirt as One of the Centers of Catholic Identity 

Siirt, in the process extending from the late Middle Ages to the beginning 
of the 20th century, became a focal point that transformed from a regional 
"secondary center" to a temporary patriarchal residence following the 
Catholicization drive. Traces of this transformation can be found in monastery 
manuscripts, professions of unity, synod decisions, embassy reports, statistical 
records, and personal lineages484 . 

Following the split in 1552, Siirt began to emerge as an institutional 
center by shifting toward a city inhabited by persons belonging to the Catholic 
sect. Indeed, there is no direct evidence of an independent East Syriac bishop 
or metropolitan in Siirt prior to the split resulting from the Nestorian Patriarch 
election on said date. However, the mention of Siirt as a center in the titles of 
Metropolitan Eliya of Nisibis in the colophons of 1477, 1480, and 1483, and 
Metropolitan Eliya of Gazarta in the 1504 colophon, reveals that the city 
functioned as a secondary religious center affiliated with a large metropolitan 
area485. 

Yusuf, the brother of Patriarch Yohannan Sulaqa (known as the first 
Chaldean Patriarch), was of Siirt origin and was one of the Catholic bishops 
consecrated in Rome in 1554. Yusuf was sent to India in 1555 with Patriarch 
Abdisho IV and was consecrated as the Metropolitan of India there. The 
intermediary role of this Siirt-born bishop in carrying Catholic unity to Asia is 
significant. The fact that Yusuf did not return to Mesopotamia and died in Rome 

 
484 For these subjects, see: David Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation of the Church of 
the East, 1318-1913, Louvain: Peeters, 2000; Joseph Simon Assemani, Bibliotheca Orientalis 
Clementino-Vaticana, Rome: Typographia Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, 1728; 
Jacques-Paul Migne, Theologiae Cursus Completus… Tomus Quintus, Paris: Apud Editores, 
1838; Eugène Tisserant, Eastern Christianity in India, Bombay-Calcutta-Madras: Orient 
Longmans, 1957; Pierre Raphael, The Role of the Maronites in the Return of the Oriental 
Churches, Beirut: Khalifae Press, 1935; Eng. trans. Youngstown, Ohio: St. Maron’s Church, 
1946; David Wilmshurst, The Martyred Church, London: East & West Publishing, 2011; Joseph 
Tfinkdji, L’Église chaldéenne catholique autrefois et aujourd’hui, Mosul: Imprimerie des Pères 
Dominicains, 1914). 
485 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 86-87. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 198 

or on the way to Rome in 1569 is important for emphasizing Siirt's place in this 
early Catholic mission movement486. 

Siirt took on a critical role in the institutional phase that began with the 
consecration of Patriarch Yohannan Sulaqa by Pope Julius III in 1553. The 
residence of Patriarch Abdisho IV Maron (and possibly his successor Shemʿun 
VIII) in the Maryakub Monastery near Siirt effectively elevated the city to a 
patriarchal residence. The same monastery also stood out as a center where 
religious manuscripts were produced. The production of manuscript copies here 
by Metropolitan Eliya Asmar Habib of Amid and Metropolitan Hnanisho of 
Mardin shows that the Catholic identity in the specific context of Siirt was also 
reinforced through scribal activity487. 

The burial of Patriarch Abdisho IV in a monastery in Siirt after his death 
reveals that the city was not just a provincial town but also served as an 
important institutional refuge and center for the Chaldean Patriarchate. Records 
indicating that Patriarch V. Yahballaha also resided in Siirt until the late 16th 
century confirm this role488. 

1.1.2. The Position of Siirt in the Chaldean Church and the Union 
Process with Rome (16th-19th Centuries) 

Following the reforms of Simone Sulaqa approved by Rome, the shift of 
patriarchal authority toward centers outside Mosul, particularly Siirt, increased 
the strategic importance of this city. During the period of Patriarch Abdisho and 
his successor Atalia, the patriarchate was de facto governed through Siirt, even 
if it did not always apply directly to Rome. Missionaries sent by Rome and 
patriarchal documents were delivered to congregations through the monastery 
in Siirt. This situation indicates that Siirt served as an intermediary center in the 
process of Chaldean allegiance to Rome489. Furthermore, the fact that patriarchs 
consecrated numerous priests, bishops, and archbishops in Siirt demonstrates 
that it deepened its institutional function not only as an administrative center 
but also as a venue for training clergy and reinforcing Catholic identity. 

 
486 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 86-87. 
487 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 86-87. 
488 Assemani, Bibliotheca Orientalis Clementino-Vaticana, p. 165; Migne, Theologiae Cursus 
Completus, p. 540; Tisserant, Eastern Christianity in India, p. 145. 
489 Marc’ Antonio Barbaro, “Relazione del Cl. Marc’ Antonio Barbaro alla Serenissima Signoria 
Veneta delli negozi trattati con Turchi.” In Miscellanea novo ordine digesta et non paucis ineditis 
monumentis opportunisque animadversionibus aucta, edited by Joannes Dominicus Mansi, vol. 
1. Florentiae, 1764, p. 154. 



199 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

The Archbishop of Jêlu (Cilo)-Siirt-Salmas, IX. Simun (Simeon Denhâ), 
sent his profession of Catholic faith to Pope Gregory XIII in 1583 as proof of 
his Catholicism and received the pallium—the document of Roman 
recognition—via Leonard Abel, the Bishop of Sidon. Shortly thereafter, he 
moved the Chaldean Patriarchal administrative center, which had been in Siirt 
for some time, to Urmia–Salmas and passed away in 1600. Although the 
patriarchal seat was moved from Siirt, it indicates that the region continued its 
function as a center undergoing an episcopal transformation490. In a report from 
the same year regarding the Gregorian calendar and the promotion of unity, 
Leonard Abel recorded the loyalty of the Siirt basin to Rome by stating: 
"Among all the Christian nations in the East, only the Maronites in Lebanon, 
the Armenians in the Nakhchivan region of Iran, and the Assyrian Chaldeans 
in Karamit, Jezireh, and Siirt and its environs are truly united in obedience to 
the Apostolic See and are strict Catholics"491. Moreover, this record 
demonstrates that Siirt played a significant role in early Chaldean records and 
hosted a substantial Chaldean population. 

This status can also be traced through Catholic documents published or 
expressed in subsequent years. Indeed, in the report sent to Rome by VII. 
Patriarch Eliya in 1610, "Siirt" was explicitly mentioned among the five 
metropolitan and nine episcopal sees, and the city was recognized as an 
independent diocese. Here, the fact that the Bishop of Siirt, Isho‘yahb, was the 
nephew and successor of Eliya Bar Tappe, the Metropolitan of Diyarbekir 
(Amid) and Jezireh (Gazarta), demonstrated the continuity mechanisms 
through patriarchal families492. Bar Tappe (1599–1618) held the title 
"Metropolitan of Amid, Gazarta, and Seert" in religious colophons; he 
effectively resided in the Maryakub Monastery, was responsible for Siirt, and 
extended his authority as far as Amid and Gazarta. He was followed by Mar 
Kursyâ Isho‘yahb (1617–1628). His mention occasionally as the metropolitan 
of "Siirt," "Amid," or "Hesn Kayfa" (Hasankeyf) reflects the practices of 
establishing multi-centered authority. Subsequently, the rise of Eliya (d. 1660) 
from the patriarchal family explains the resistance of the traditionalist line and 
dynastic continuity in the 17th century493 In fact, this should be seen as an 
indication that the tradition of hereditary succession from uncle to nephew in 
the priesthood, bishopric, and metropolitanate within the Nestorian tradition 
continued for a long time in Siirt and other environs, despite the union with 
Rome. 

 
490 Assemani, Bibliotheca Orientalis, pp. 167, 319, 429. 
491 Raphael, The Role of the Maronites, p. 18. 
492 Wilmshurst, The Martyred Church, p. 348. 
493 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 87–88. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 200 

At the threshold of the 17th century, the 1610 profession of faith by the 
Chaldeans recorded their declaration of Roman supremacy and loyalty to the 
Pope, alongside complaints about "heretical treatment in the East" and a 
provision of subjection to the Latins in Palestine. In a letter dated March 8, 
1616, from the Synod of Amida to Pope Paul V (Camillo Borghese, 1552-
1621), the errors of Nestorius and Theodore (tenets of faith conflicting with 
Catholic doctrine) were rejected, Roman teachings were adopted, and 
"Archbishop İlyas/Elyasa of Siirt" was among the signatories. The arrival of 
Adam Arkhimandrit at the Archbishopric of Amid after his Roman mission, the 
transfer of the existing Bishop İlyas to Siirt, and his subsequent elevation to the 
Archbishopric of Jerusalem displayed the institutional functioning of the policy 
of unity in the regional network, including Siirt494. 

On November 22, 1669, "Metropolitan Yohannan of Siirt" was among 
the signatories of the letter expressing obedience and loyalty sent by X. 
Patriarch Eliya Yohannan Marogin to Pope Clement IX. In another manuscript 
copied in 1702, the recording of Shemʿun Bar Tappe as the bishop "residing in 
the Maryakub Monastery" confirmed that Siirt remained at the heart of the 
hierarchy through its monastic center495. 

The consecration of Shemʿun Kemb of Sedar as the Catholic bishop for 
Siirt prior to the departure of the Chaldean Patriarch of Diyarbekir, Joseph III, 
to Rome in 1730 served to re-establish the center-periphery bond of Siirt. Kemb 
also undertook the patriarchal vicariate in Amid in the absence of the Chaldean 
patriarch, attempting to ensure the continuity of the existing religious hierarchy 
and prevent disruption of affairs. This situation also showed that the Bishop of 
Siirt possessed the qualifications to fill the patriarchal office and confirmed 
Siirt's strategic importance in Catholic patriarchal politics, similar to Amid496. 
In 1738, two villages in the diocese were reclaimed from the Catholics by an 
unnamed "heretical bishop" following the efforts of Nestorian clergy, partly 
due to the patriarch's absence from the region. While this situation revealed the 
fragility of local loyalties and the continuity of the Nestorian-Chaldean 
(Catholic) conflict, it can also be accepted as an indication of the lack of 
Catholic clergy and the decline of activities in the Siirt region. While Kemb's 
name later appeared as "scribe" in a 1746 manuscript, Tfinkdji mentions, based 
on local tradition, that he served as bishop for forty years. This reflects the fact 

 
494 Assemani, Bibliotheca Orientalis, pp. 171, 776. 
495 Assemani, Bibliotheca Orientalis, p. 171; Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 88. 
496 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 493–494. 



201 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

that despite the tensions on the ground, the Bishopric of Siirt possessed a long 
history497. 

These religious and hierarchical letters illuminating the same phase also 
reveal the local sovereignty-patronage economy with specific sums. In a letter 
dated December 28, 1737, Bishop Simon of Siirt wrote to his patriarch from 
Diyarbekir, stating that approximately 600 piasters were paid to the Turks (by 
borrowing with interest) for the bishop's arrival at the church in Diyarbekir, and 
previously, approximately 800 piasters of "avania" were collected under the 
pretext of asking where the Patriarch was. Bishop Kemb of Siirt, complaining 
of not receiving replies to his letters despite numerous attempts with the 
Propaganda Fide498, the central authority responsible for missionary activities 
in the Catholic world, and the Chaldean Patriarch, reported that despite this 
silence, the congregation awaited the Patriarch's return with great impatience. 
In follow-up letters to the Vatican dated April 1738 and March 5, 1739, it was 
recorded that "the Patriarch, who was promised to return in one year, had not 
been seen for nine years," that the Bishop of Siirt could not stay in Diyarbekir 
due to expenses, and that the people called for his return using the analogy of a 
"body without a head, a city without walls." In a letter sent to Rome from the 
people of Mardin dated March 6, 1739, similar to the people of Siirt, the death 
of said city's archbishop, their state of being "surrounded by heretics," and a 
request for holy relics/indulgences (indulgentiae) were added. These texts 
emphasized that the bishop carried a "double burden" between Diyarbekir and 
Siirt, highlighting the risk that "if he stayed in Siirt, Diyarbekir, and if he stayed 
in Diyarbekir, Siirt" would be reverted to their former sects by Nestorian clergy. 
This also indicates one of the reasons for the breakaways from the Chaldean 
Community mentioned above499. As seen, the Bishop of Siirt faced great 

 
497 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, pp. 86–88; Wilmshurst, The Martyred Church, 
pp. 332, 351; Tfinkdji, L’Église chaldéenne catholique autrefois et aujourd’hui, pp. 493-494. 
498 Propaganda Fide (full name Congregatio de Propaganda Fide) is a central institution 
established by the Catholic Church in 1622 during the reign of Pope Gregory XV. Today it 
operates under the name "Dicastery for Evangelization." The primary goal of the institution is to 
organize and manage Catholic missionary activities worldwide, ensure the appointment of 
missionaries, support the establishment and organization processes of local churches, and carry 
out administrative, financial, and institutional structures for the spread of Catholicism. 
Propaganda Fide played a decisive role in the establishment and institutionalization of relations 
between Rome and the Eastern Christian churches operating in Ottoman lands, especially 
between the 17th and 19th centuries. The envoys, reports, and correspondence sent by the 
institution during the union processes of Chaldean, Syriac, Maronite, and Armenian Catholic 
communities with Rome constitute important source material. In this framework, centers such as 
Siirt, Amid (Diyarbekir), and Mosul were among the regions where Propaganda Fide's 
interventions and Catholicization trends were concentrated; a rich accumulation of documents 
regarding these processes has formed in the institution's archives. 
499 Bessarione: Pubblicazione periodica di studi orientali. Vol. VII, year IV, 1st half. Rome: 
Direzione, S. Pantaleo, 1899–1900.], pp. 337, 580-583; Guglielmo De Vrie, “Seert,” 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 202 

difficulties as he had to attend to the Chaldean congregation in both cities. 
Given that the distance between the two city centers is approximately 190 km 
today, it is evident that the Bishop of Siirt performed his duties under great 
hardship. 

Despite the long stay of the Chaldean Patriarch in Rome and the 
temporary struggle of missionary activities, the figures provided by Patriarch 
Laʿzar Hindi in 1757 show that 5,000 of the approximately 20,000 Catholics 
affiliated with the Patriarchate of Amid lived in the Siirt region, indicating a 
significant Chaldean presence. While this confirmed the regional density of the 
Catholic community, it also pointed to the re-strengthened presence of 
Nestorians in some villages during the same period500. 

The episcopal lineage established in Siirt in the second half of the 16th 
century went through phases of continuity and interruption in the 17th and 18th 
centuries. First, Yusuf (Joseph, 1553-1582) was consecrated as the Bishop of 
Siirt by Yohannan-Shemun Sulaqa; in 1561, he was assigned by Abdisho IV to 
the Chaldeans of India. In 1580, he was mentioned among the Chaldean bishops 
expressing obedience and loyalty to Pope Gregory XIII. Yesu-Yab (1582-1617) 
was likely consecrated by Eliya V; his name appeared as the Latin "Jesus Dedit" 
in letters to Pope Paul V in 1610 and 1617. Eliya/Eliya (1617-1620?) was first 
assigned as the Archbishop of Amida (signatory of the 1616 Amida Synod) and 
was subsequently assigned to Siirt. Hezekyas (Ezechias, 1620?-1652?) was 
recorded as the Archbishop of Siirt in a 1620 document presented to Pope Paul 
V. Yuhanna (Joannes, 1652-1673?), who was appointed after him, was among 
the signatories of the profession of faith to Pope Clement IX on November 22, 
1669. His successor, Bishop Yuhanna-Shemun Kémo (1744-1786), re-
established institutional stability in Siirt during his administration of over forty 
years. However, even during these periods, sectarian changes occasionally 
occurred in the Siirt region501. 

The year 1681 constitutes an institutional breaking point in the Eastern 
Christian world. Following the joining of a significant number of Nestorians to 
the Catholic union around Amid, Pope Innocent XI officially established the 
Babylonian Chaldean Catholic Patriarchate, thereby initiating the Catholic line 
that continues to this day. This development not only marked the birth of a new 
patriarchal lineage but also ensured that the activities of the Dominican, 
Capuchin, and Carmelite missions in Mesopotamia were directly linked to the 
Apostolic Delegation; it established the superstructure of Catholic 

 
Enciclopedia Cattolica. Vol. XI. Vatican City: Ente per l’Enciclopedia Cattolica e per il Libro 
Cattolico, 1953, pp. 322, 334-335. 
500 Wilmshurst, The Martyred Church, p. 351. 
501 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 493-494. 



203 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

institutionalization in the East. Thus, Siirt became one of the functional focal 
points of this patriarchal network502. 

The reflection of this institutional superstructure in Siirt can be traced 
particularly through the reports of Lazare-Timothée Hindi. In summaries from 
the years 1757-1759, it was recorded that there were eight churches and 
approximately five thousand Catholics in Siirt. These data demonstrate that the 
city was not only a local congregational center but also functioned as a regional 
metropolis in the mid-18th century and reinforced its Catholic institutional 
backbone early on503. 

Consequently, this founding phase between 1681 and 1759 reveals that 
several fundamental goals were systematically pursued: 

• The rooting of the Unio (union) policy in Nestorian circles, 
• Making canonical legitimacy visible (bestowal of the pallium, 

patriarchal approval), 
• Directly linking the local hierarchy to Rome through the Apostolic 

Delegation, 
• Weaving the station-church-school network in embryonic form in key 

centers like Siirt. 

These strategic goals overlap exactly with the framework provided by 
Michel when defining Latin missions504  and the diagrams depicting the 
Catholic superstructure in the East in the Rivista Illustrata Della Esposizione 
Missionaria Vaticana published by the Vatican in 1926505. Thus, from the mid-
18th century onward, Siirt became not only a provincial bishopric but also one 
of the backbone points of the institutional network established by Rome in the 
East. 

The Babylonian Chaldean Patriarchate strengthened its relations with 
Rome from 1681 onward as a unified structure that also included a portion of 
the Nestorians. After this date, the process of Catholicization settled onto an 
institutional path; while the election of the patriarch was generally conducted 
by bishops, the Pope's authority for direct appointment was reserved in cases 
such as the patriarchate of the assistant bishop determined by the right of 

 
502 R.P. Michel, Les Missions Latines en Orient, Paris: Librairie Victor Lecoffre - J. Delhomme 
et G. Briguet, 1896, p. 105; Rivista Illustrata Della Esposizione Missionaria Vaticana, Rome: 
Tipografia Poliglotta Vaticana, 1926, p. 84. 
503 A. Vacant and E. Mangenot [dir.], Dictionnaire de théologie catholique, Paris: Librairie 
Letouzey et Ané, 1931, Vol. 2, p. 248. 
504 Michel, Les Missions Latines en Orient, p. 105. 
505 Rivista, 1926, p. 84. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 204 

succession or the resignation of the patriarch. Thus, while Rome maintained the 
principle of "union" with the Eastern churches, it gained the opportunity to keep 
the patriarchal institution under supervision through a hierarchical bond. This 
situation became a factor that strengthened the loyalty of Chaldean patriarchs 
to Rome, especially at the end of the 18th and beginning of the 19th centuries. 
Over time, this practice applied not only to patriarchs but also to bishops. 

Developments in the bishoprics of Siirt and Mardin at the end of the 18th 
and beginning of the 19th centuries were decisive for the institutionalization of 
the Chaldean Church's relations with Rome and the restructuring of the local 
church hierarchy. During this process, the irregular consecrations of 
Archbishop Pierre Schauriz of Siirt and his brother, Bishop Michel Schauriz of 
Mardin, and their subsequent gain of legitimacy from Rome, are the most 
significant examples illuminating the church politics of the period. 

The Bishopric of Siirt and the Pierre Schauriz Incident (1793-1822) The 
vacancy of the episcopal see of Siirt for seven years (sede vacante) caused a 
serious institutional erosion in the church-village network, the clerical cycle, 
and foundation management. To fill this vacancy, the Siirt-born priest Pierre 
Schauriz was irregularly consecrated by Hnan-Yesu, the heir of Nestorian 
Patriarch Eliya XI, without Rome's permission. Although this situation was met 
with backlash in Rome, the crisis was resolved after Schauriz showed remorse, 
traveled to Rome, and was pardoned by Pope Pius VI. Pierre Schauriz was 
officially confirmed as the Archbishop of Siirt in 1796506. This 1796 
confirmation was not only a personal pardon but also a turning point that re-
established the legitimacy of the episcopal see of Siirt. Schauriz's profession of 
loyalty to Rome resolved legal uncertainties regarding the validity of marriages, 
priestly appointments, and clerical licenses, bringing local authority into 
compliance with universal Catholic norms. This process demonstrated Siirt's 
capacity to reconcile local needs with Roman centralization and initiated a 
stable period that lasted until Schauriz's death in 1822. 

The Bishopric of Mardin and the Michel Schauriz Case a similar 
legitimacy crisis occurred in Mardin, this time regarding Pierre Schauriz's 
brother, Michel Schauriz. In the competitive environment between the 
Metropolitan of Mosul, Mgr. Jean Hormez, and Mgr. Augustin Hindi, Augustin 
Hindi, aiming to strengthen his own position, had Michel Schauriz consecrated 
as the Bishop of Mardin by a Nestorian bishop residing in Siirt. 
Excommunicated due to this irregular transaction, Michel Schauriz showed 
remorse and was pardoned by Pope Pius VI in 1795 and appointed to the 
Bishopric of Mardin, which had been vacant for seven years. Michel Schauriz, 

 
506 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 493-494. 



205 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

who held this position until his death in Amid (Diyarbekir) on April 3, 1810, 
was remembered in sources for his piety and successful administration507. 

As a result of institutional transformation, the processes experienced by 
the Schauriz brothers, through the cycle of "irregular consecration - application 
to Rome - official confirmation," became a concrete indicator of inter-sectarian 
competition and the search for Roman-centered institutional stability in the 
region. The most lasting effect of these events was the change in the 
administrative tradition among the Chaldeans. Its first important result was 
ending the bond of kinship at administrative levels. The practice of transferring 
religious offices through kinship (from uncle to nephew), common among 
Nestorians and also seen among Chaldeans, ended with this period. Merit, 
patriarchal recommendation, and Roman approval began to be taken as the 
basis for episcopal appointments rather than blood ties. Secondly, it can be said 
that the consolidation of central authority on behalf of Rome was ensured. The 
visibility of Rome as the source of legitimacy increased in practical areas such 
as bishops' preaching tours, temple repairs, and registration authorities. 

The transition process from Joseph VI Audo to Peter Elia Abolionan in 
the patriarchal chain, the bestowing of the pallium sent from Rome, and the role 
of Dominican provincial administrators are particularly emphasized in 
contemporary sources. In this context, Gaetano Moroni's alphabetical 
encyclopedic index provides a detailed account of these transitions and the ties 
of the patriarchal institution with Rome508. On the other hand, Francesco 
Cassini da Perinaldo states that while the Chaldean rite had lost its former 
splendor in the 18th century, Catholic institutions in the East were reorganized 
thanks to the Apostolic Delegate administration in Rome509. 

By the 1830s, Catholic missions in Mesopotamia faced a serious 
"resource crisis." The example of Salmas reveals the dimensions of this crisis. 
In 1835, there were no more than five clergymen in the region to perform 
Chaldean obligations. Of these, only Don Isaia di Giacobbe and Don Giorgio 
di Nutale (both students of the Propaganda Fide) could fulfill their duties 
properly. Other clergy were either very old or poorly educated; furthermore, 
they suffered from a lack of books and tools and were forced to till the land to 

 
507 Annuaire pontifical catholique, Paris: Maison de la Bonne Presse, 1914, p. 507. 
508 Gaetano Moroni, Indice Generale Storico-Archeologico, Venice: Tipografia Emiliana, 1879, 
p. 82. 
509 Francesco Cassini da Perinaldo, Breve cenno sulla Chiesa Caldea e sulle sue attuali 
condizioni, Geneva: Tipografia e Libreria di Giacomo Agnelli, 1853, p. 138. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 206 

provide for their livelihoods. Churches were in ruins, and Salmatia had 
remained without a pastor for four years510. 

This picture prompted a radical solution for the Propaganda Fide in 
Rome. Training local Christian youth in Rome and Catholic countries and 
returning them to their homelands as permanent personnel was seen not only as 
a theological goal but also as a necessary tool for institutional sustainability. 
This strategy directly shaped teacher training activities in centers like Siirt, the 
establishment of boys' and girls' schools, and the vertical link established with 
the Syro-Chaldean Seminary in Mosul. 

The figures in which this line materialized at the turn of the century are 
noteworthy. As of 1901, a total of forty-eight students were enrolled in the 
Syro-Chaldean Seminary in Mosul, three of whom were from Siirt. During the 
same period, a boarding and day home school was operated in Siirt, and 
education was also provided for boys and girls through the Ayn Salib line511. 
These figures demonstrate that Siirt was not just an episcopal center but also a 
key provincial station in the Propaganda Fide's human resource strategy. 

Consequently, from the 1830s and 1840s, the policy of training local 
clergy transformed into an institutional line supported by schools established in 
Siirt and the Mosul seminary. The operation of this line made it possible to 
transfer Catholic identity to younger generations through Siirt's educational 
networks, while also enabling the production of a clerical class directly linked 
to Rome under the supervision of French missionaries. These developments 
would be further consolidated in 1856 with the transfer of the Mosul mission to 
the authority of the French Dominicans. This strategy for training local clergy 
merged with French policies of cultural and diplomatic influence in the region, 
making Siirt not only a religious center but also a base for education and cadre 
production. Indeed, the success of the Dominican and nun networks at the end 
of the 19th and beginning of the 20th centuries was a direct result of these local 
clergy policies established in this early period512. His patriarchal leadership was 
shaped by a comprehensive and effective service approach that did not ignore 
any duty or responsibility; this holistic approach significantly contributed to the 
institutional continuity of the Catholic Chaldean Church by strengthening both 
its pastoral functioning and institutional structure. 

 
510 Annali Della Propagazione Della Fede, Vol. IX, Lyon: Tipografia di Pélagaud, 1842, pp. 96–
97. 
511 Œuvre d’Orient, n° 244, Paris: Oeuvre des Ecoles d’Orient, 1901, pp. 478, 481, 527. 
512 Annali, 1842, pp. 96–97; Œuvre d’Orient, 1901, pp. 478, 481, 527. 



207 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

1.1.2. Michel Cattola and Recognition of the Local Hierarchy 
(1826–1855) 

Michel (Michele) Cattoula/Michel Cattola, born in Telkef, became the 
first bishop appointed to Siirt without a bond of kinship. Born in Telkef in 1792, 
Michel Cattola served as a monk in the Rabban Hormizd Monastery before 
becoming a priest in 1823 and was consecrated as the Metropolitan of Siirt by 
the patriarchal administrator Augustine Hindi in Amid on September 15, 1826. 
In the same year, in the context of the tension between the patriarchates of 
Mosul and Amida, Joseph V (Augustine Hindi) appointed Cattola to the 
Archbishopric of Siirt against his rival Jean Hormez; thus, the see of Siirt 
emerged as an active position in the internal patriarchal factional balances and 
undertook a critical role within the Rome-centered policy of unity513. 

The registration of Cattola in Pontifical inventories as of 1838 confirms 
that this hierarchical order in Siirt was recognized by Roman-centered systems; 
thus, local authority and universal canon law met on a platform of official 
mutual recognition514. During this period, the Monastery of Maryakub (Mâr 
Yaʿqûb el-ʿUzla) served as the episcopal residence, and Cattola attempted to 
revitalize monastic life as soon as he took office. Ten monks were brought from 
Rabban Hormizd, but only two were able to stay for more than a year. Cattola, 
who passed away in 1855, was buried in the same monastery515. One of the 
reasons the Bishop of Siirt brought so many priests was likely to strengthen the 
existing religious structure to convert the Nestorian presence in the region to 
Catholicism. 

Field observations also support this institutional structure. In 1841, 
William Francis Ainsworth noted that "Mar Michel" was the bishop while he 
was in Siirt, observing that episcopal authority was exercised through a city-
centered presence and maintained through circulation within the district-village 
cycle516. In early 1844, the presence of approximately eight priests and 190 
Chaldean families was identified in the region. These data revealed a pastoral 
density of approximately 24 families per priest. This ground, consisting of the 
family nucleus, the priestly cadre, and the village-church network, showed that 
the Bishopric of Siirt had transformed from a titular position into a practical 
and regulatory authority capable of producing continuity in preaching cycles, 

 
513 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 493-494. 
514 Annuario Pontificio, Rome: Tipografia della R. C. A., (1854, 1866), p. 176. 
515 Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 740. 
516 William Francis Ainsworth. Travels and Researches in Asia Minor, Mesopotamia, Chaldea, 
and Armenia, Vol. II. London: John W. Parker, 1841, p. 129. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 208 

sacramental administration, marriage and baptismal registers, and church 
repairs517. 

In the financial-institutional plane, the record of the bishop named 
Michel (Michael) receiving 4,500 piasters from the fund sent by the Vatican for 
the Chaldeans points to a central support channel operating at the provincial 
scale. This sum must have been directed toward items such as priestly 
maintenance, small-scale school or chapel repairs, and liturgical consumables. 
The pastoral network consisting of eight priests and approximately 190 families 
gained stability through such external resources518. 

In conclusion, the 1826-1855 period demonstrates that Siirt rose as an 
archbishopric recognized by Rome based on İwo fundamental pillars. The first 
of these is the central confirmation of religious legitimacy through registration 
in Pontifical records519; the second is the consolidation of the local institutional 
backbone through sites like Mâr Yaʿqûb el-ʿUzla and the operation of a 
sustainable pastoral network at the priest-family-village scale520. This ensemble 
shows that after 1855, Siirt reached a threshold of institutional stability defined 
by the triangle of episcopal administration, monastic core, and financial 
support; even internal patriarchal tensions were made functional for the 
production of local legitimacy521. 

1.1.3. Institutional Consolidation of the Siirt Bishopric and 
Canonical Polarization: The Period of Michel Pierre Bar-Tatar 
(1836–1884) 

The appointment of Michel Pierre Bar-Tatar, born in Salmas/Khosrova, 
to the Bishopric of Siirt consolidated the institutional backbone of the bishopric 
in the mid-19th century. Bar-Tatar's consecration as a priest in 1836 and as a 
bishop on November 13, 1838, and especially his archiepiscopal administration 
between 1858–1884 and the official Roman confirmation in 1864, ensured the 
continuity of the Siirt see522. During this period, Bar-Tatar made Siirt a 
permanent center in the context of liturgical calendars, institutional directories 

 
517Asahel Grant, The Nestorians; or, Lost Tribes. London: C. Dolman, 1843 pp. 5-7; The Dublin 
Review, 1844, p. 136. 
518 George Percy Badger, The Nestorians and Their Rituals, Vol. I, London: Joseph Masters, 1852, 
p. 172; Grant, 1843, pp. 5-7; The Dublin Review, Vol. 16 (March–June 1844). London: C. 
Dolman, p. 136. 
519 Pontificio, 1854, p. 176. 
520 Travels and Researches…, 1841, p. 129; Grant, 1843, pp. 5-7; The Dublin Review, 1844, p. 
136. Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 740. 
521 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 493–494; George Percy Badger, 1852, p. 172. 
522 Pontificio, 1866, p. 206; Gams, 1873–1886, p. 457. 



209 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

(Gerarchia Cattolica), and council correspondence by linking the bishopric 
with educational and administrative networks centered on Rome and the 
Chaldean Patriarchate523. In the same period, it appears that Bar-Tatar also 
found a place in the Ottoman State Yearbooks524. 

1.2. Episcopal Periods 

1.2.1. Canonical Tensions and Bar-Tatar's Dual Positioning 

1.2.1.1. The Bishopric of Siirt and Canonical Polarization: 
Michel Pierre Bar-Tatar’s Dual Positioning (1858-1884) 

The period of Bishop Michel Pierre Bar-Tatar of Siirt (1858-1884) 
coincides with the period when authority and administration debates between 
the Chaldean Patriarchate within the Catholic union and the papal see in Rome 
were most intense. In this process, while the Bishopric of Siirt stood out as an 
international figure displaying unwavering loyalty to Rome, it also played a key 
role in defending the autonomous canonical rights of the Chaldean church along 
the patriarchal line. 

1.2.1.2. Loyalty and Assurance to Papal Authority (1860) 

The letter sent by Bar-Tatar, together with Patriarch Joseph Audo and 
other bishops, to Pope Pius IX in Diyarbekir in 1860 is the clearest expression 
of this loyalty. The letter proclaimed unwavering loyalty to Papal authority at 
an international level, describing temporal attacks against the Pope as "unjust 
attempts" and "usurpation." This document highlighted Bishop Bar-Tatar as a 
figure offering direct assurance to the Papal see from Siirt and confirming his 
position within the international Catholic union525. 

 
523 The Nestorian Churches of Kurdistan, United States Catholic Magazine 3, no. 9 (September 
1844), p. 590; La Gerarchia Cattolica, la Capella e la Famiglia Pontificia per l’anno 1882. Rome: 
Monaldi Tipografia, 1882, p. 377; Ordo Recitandi Officii Divini Sacrique Peragendi... Rome: 
Sacra Congregazione di Propaganda Fide, 1871, p. 79. 
524 Canan Seyfeli, “The Administration of the Chaldean Patriarchate and Ottoman State 
Yearbooks (1847-1918),” SBARD - Journal of Social Sciences Research 16, no. 32 (2018), p. 
106. 
525 La potestà dei Romani Pontefici... Rome: coi tipi della Civiltà Cattolica, 1861. pp. 46-48. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 210 

1.2.1.3. Defense of Patriarchal Autonomy and Canonical 
Objections (1860–1884) 

However, this loyalty exacerbated tensions experienced with Rome’s 
centralizing policy regarding the internal management of the Chaldean church 
and the autonomous powers of the patriarch. These fluctuations stemmed 
fundamentally not from a divergence in Catholic faith, but from differences of 
opinion regarding the functioning of the administrative mechanism and the 
autonomy of the Chaldean Catholics. 

1.2.1.4. The Malabar Crisis and Stance Against the Delegation 

The crisis deepened in 1860 with the appointment of the Dominican 
Henri Amanton to the Apostolic Delegation. Bishop Pierre Bar Tatar of Siirt, 
together with Patriarch Audo and other bishops, decided to take back the keys 
to the Seminary in Bawira (Bervari)526, an institution for training clergy for the 
Chaldean community, out of concern over its delivery to the Dominicans. 
Furthermore, Patriarch Audo, with the support of the bishops, planned to 
consecrate an assistant bishop (Thomas Rokos) and send him to the Malabar 
Church with the aim of re-establishing the authority of the Chaldean 
Patriarchate. This action was carried out despite Amanton’s opposition and 
proved that the Siirt see gave full support to Patriarch Audo’s line of 
autonomy527. 

1.2.1.5. Canonical Resistance and the First Vatican Council 

Bar-Tatar continued to remain close to the Patriarchal line during 
Patriarch Joseph Audo’s attempts to act autonomously. His "non placet" (I do 
not accept) vote alongside Patriarch Audo in the context of the First Vatican 
Council clearly displayed the cautious and resilient stance of the Siirt see 
against doctrinal debates and Rome's centralizing decisions528. 

1.2.1.6. Objections to Interference in Educational Institutions 

In correspondence sent to the Propaganda Fide, interferences made in 
Chaldean seminaries for training clergy, educational institutions, and the school 

 
526 "Seminary" here refers to institutions for training clergy. 
527 Charles De Clercq, Histoire des Conciles d’après les documents originaux. Tome XI, Conciles 
des Orientaux Catholiques. 2e partie: 1850–1949. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1952, pp. 
558–559. 
528 The Vatican Council. London: 1871. p. 194. 



211 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

of theology were criticized. Sharp objections were raised against Apostolic 
Delegate Amanton and the Dominicans for attempts to ignore the Chaldean 
hierarchy. By emphasizing the necessity of defending the legitimate rights of 
the Chaldean church, the canonical question, "Do delegates have the authority 
to remove all Catholic Eastern nations from Catholic unity?", showed that the 
Bishopric of Siirt emerged as a critical knot of authority targeting Rome's 
centralizing policy in order to protect canonical rights529. 

In conclusion, during the period of Bishop Michel Pierre Bar-Tatar, the 
Bishopric of Siirt positioned itself on the fine line between deep loyalty to Papal 
authority and the defense of the canonical autonomy of the Chaldean 
Patriarchate, becoming an important actor not only in regional pastoral affairs 
but also in international Catholic politics. 

1.2.2. Bishop Naamo and Vicarial Administration (Makdassi) 
(1885–1892) 

Following Bar-Tatar’s death, the election of Jacques Michel (Jacobus) 
Naamo as the Bishop of Siirt on March 24, 1885, reveals a logic of continuity 
and transmission maintained through educational and administrative channels 
of the city-centered Chaldean hierarchy. Naamo's career background shows that 
the episcopal see was not merely a local leadership but a formation node 
operating in an organic link with the Rome-Patriarchate system. His promotion 
to the priesthood in 1863, his undertaking of the first directorship of the 
patriarchal seminary in 1867, and his service as the patriarchal vicar in Baghdad 
in 1875 provided him with experience in both training clergy and the oversight 
of institutional auditing and educational curriculum transfer. This accumulation 
enabled the Bishopric of Siirt to undertake a central role in the last quarter of 
the 19th century, bringing theological and administrative capital to the field, 
namely to local education and institutional practices530. 

 
529 Pallath, Paul. Rome and Chaldean Patriarchate in Conflict: Schism of Bishop Rokos in India. 
Kottayam, 2001 pp. 331–335 
530 O. Werner, Orbis Terrarum Catholicus, sive Totius Ecclesiae Catholicae et Occidentis et 
Orientis Conspectus Geographicus et Statisticus. Friburgi Brisgoviae: Sumptibus Herder, 1890, 
p. 166; Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 495-496. The heirless death of Bar-Tatar, who occupied 
the upper echelon of the Chaldean Catholic Church hierarchy, brought to the agenda an important 
dispute regarding the legal status of clerical property in the late Ottoman provinces. At the center 
of this dispute lies the question of whether the assets in the possession of a clergyman belonging 
to the clerical class would be considered personal property or institutional property belonging to 
the church. Records reflected in the Sharia registers clearly demonstrate that this issue was not 
automatically resolved within the Ottoman legal order; on the contrary, it was linked to specific 
legal conditions and burden of proof. According to Ottoman Sharia law, real estate and properties 
in the possession of a bishop (mitra) do not automatically transfer to the church or the poor of the 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 212 

 
congregation upon his death. For such a transfer to be possible, ownership must be clearly 
documented either by a valid foundation deed or a will confirmed by the court. In the Bar-Tatar 
case, the inability to present a legal document of this nature stating that the properties belonged 
to the "poor of the congregation of the churches of Siird" weakened the church's claim to 
institutional property and made said real estate subject to "heirless" status. This situation indicates 
that the boundary between the personal wealth of the clergy and church property was clearly 
separated in Ottoman law and that an automatic interpretation in favor of the church was not 
accepted. The activation of the beytülmal (public treasury) in cases of heirless death functions as 
a fundamental legal and administrative mechanism preventing the wealth of individuals 
belonging to the clerical class from turning directly into communal property. In the Bar-Tatar 
example, due to the absence of an heir and the lack of a valid will, a provision was established 
that the properties should be sold and the proceeds transferred to the treasury. This practice 
reflects a state-centered understanding of disposition and supervision that limits the possibility 
of the church expanding its economic power through the personal savings of bishops. In the law 
of the Chaldean Catholic Church, the fact that the high-level clerical class does not marry and 
does not have children makes the property issue structurally even more complex. The fact that 
monks and bishops do not have "offspring and family" creates a legal vacuum of first-degree 
heirs upon their death. From the perspective of church law, while this situation makes the transfer 
of property to the institution natural, since a condition of hereditary succession based on blood 
ties or a clear will is sought in Ottoman Sharia law, said properties often transfer to the treasury. 
In this framework, clerical celibacy does not constitute an advantage for the church; on the 
contrary, it produces a structural fragility that can lead to the loss of institutional property. 
Attempts to acquire property through "pseudonyms" reflected in the Sharia registers should be 
evaluated as a practical reflection of this legal impasse. The attempts of monks to purchase houses 
adjacent to the church in their own names, even though they had no need for personal housing, 
reflect the effort to realize the institutional expansion envisaged by church law through indirect 
ways in the face of the limitations of Ottoman law. Nevertheless, such collusive transactions were 
met with suspicion by the local administration and the court and were made the subject of 
investigation in most cases. This demonstrates that the state closely monitors and attempts to 
keep under control the institutional property accumulation of non-Muslim communities. Another 
striking issue in the Bar-Tatar case is the explicit rejection of the application of a firman issued 
to the Armenian Catholic Patriarch Hasun Efendi to the Chaldean community. This approach 
reveals that within the Ottoman millet system, Catholic communities were not evaluated as a 
single and homogeneous legal category, but as structures defined separately that established 
different legal and administrative relations with the sultan. A property or privilege regulation 
granted to Armenian Catholics was not accepted as a precedent for the Chaldeans; thus, the 
Chaldean Church was deprived of the opportunity to rely on another Catholic authority in 
property disputes and was made directly accountable before local Sharia courts. The fact that the 
probable heirs of Bar-Tatar resided in "foreign lands" was also evaluated as an impediment to 
inheritance (mâni‘-i irs). This approach carries not only a legal but also a political dimension. 
Aimed at preventing the transfer of the wealth of provincial non-Muslim elites to foreign 
countries, this practice can be read as part of a state policy aiming to keep property within local 
boundaries against the international ties of the Chaldean clerical hierarchy with centers such as 
Rome and Baghdad. Consequently, the Bar-Tatar case clearly demonstrates that the property 
regime of the Chaldean Catholic Church in the late Ottoman period was shaped in the field of 
tension between church law and Ottoman Sharia and administrative law. The celibacy status of 
the clerical class and the institutional property understanding of the church produced a continuous 
fragility in the face of the will and legal succession conditions of Ottoman law. This fragility 
directed the church to indirect property strategies such as "pseudonyms," while the state limited 
such institutionalization through the beytülmal practice. Thus, the Bar-Tatar example shows that 
the economic existence of the Chaldean Church was shaped on a ground open to constant 
negotiation and conflict due to uncertainties between personal wealth and institutional property. 



213 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Naamo's experience in seminary management and patriarchal vicariate 
was conducive to organizing the transfer of personnel in Siirt as an institutional 
culture. The processes of selecting, testing, and assigning young clergy were 
harmonized with episcopal correspondence and permit regimes in the city and 
patriarchal-centered calendar, examination, and promotion regulations. Thus, 
Siirt functioned as a center that produced learning and professional circulation, 
not just congregational oversight531. 

 

Image 1. Mgr Jacques-Michel (Jacobus) Naamo 

With Naamo's resignation in 1888, the see remained vacant for four 
years; this situation made the "person-dependent" fragilities of the 
administration on the ground visible. The fact that Naamo held the title 
"Archbishop of Basra" until his death in 1895 showed that the departure from 
Siirt was compensated for by a title transfer and a reframing of authority532. 

 
See Serhad Ürek, Transcription and Evaluation of Siirt Sharia Register No. 421 (1311-1327 AH 
/ 1893-1909 AD), (Master's Thesis, Siirt University Institute of Social Sciences, 2020), p. 326; 
Pınar Gök, Transcription and Evaluation of Siirt Sharia Register No. 421 (1311-1327 AH / 1893-
1909 AD) (Master's Thesis, Batman University Institute of Social Sciences, 2020), pp. 233-234. 
531 O. Werner, op. cit., p. 166; Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 495–496. 
532 Tfinkdji, op. cit., pp. 495–496. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 214 

This process demonstrates that the lack of a permanent episcopal signature 
could be remedied by mechanisms stepping in by proxy. 

1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée) 

He was born in Alqosh on January 13, 1847. A member of the 
Congregation of Saint Hormisdas (Antonian Order), Makdassi began monastic 
training in Rabban Hormizd in 1864; he became a priest on June 1, 1879, after 
receiving education at the Propaganda Fide in Rome from 1869. This 
educational background explains the normative repertoire he applied while 
serving as proxy in Siirt later on. Makdassi, who became the Patriarchal Vicar 
of Siirt in 1888, was elected to this see in 1890; he was consecrated in Mosul 
on July 24, 1892, officially becoming the successor to Monsignor Kaynaïa. 
Makdassi's approach to ritual order, personnel assignment, correspondence 
protocol, and seal usage was based on the technique of adapting between 
Roman teaching and Eastern tradition533. This technique produced linguistic 
mediation and archivability in local disputes and permit processes; it 
maintained administrative and canonical validity together on the ground. 

The consecration of Makdassi as the Bishop of Zakho under the name 
Timotheos on July 24, 1892, made the institutional output of the proxy period 
visible. Siirt functioned as a center that not only was administered but also 
trained administrators. The vacant years should be understood not as a 
structural void, but as a transition laboratory producing a personnel curve534. 

Bilingual seal and correspondence practices (Chaldean/Ar.-Ottoman) 
showed that canonical certification was carried out together with property, 
church, and school affairs in Siirt. Prayer intentions, appointment permits, and 
construction permissions became traceable in the same correspondence regime; 
therefore, even though the episcopal seat remained vacant between 1888-1892, 
the continuity between institutional memory and current execution was not 
effectively severed535. 

 
533 avid Wilmshurst, The Ecclesiastical Organisation, p. 743; Tfinkdji, op. cit., p. 519; Annuaire 
pontifical catholique, continued by P. Eutrope Chardavoine, (Paris: 1917), p. 344. 
534 Tfinkdji, op. cit., p. 519; Wilmshurst, op. cit., p. 743. 
535 Tfinkdji, op. cit., p. 519. 



215 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Image 2. Mgr Timothêe Makdassi 

When the 1885-1892 period is considered as a whole, the course of 
Naamo's educational and administrative-based career, the 1888 resignation and 
title transfer, and the subsequent vicarial management and bilingual protocol 
application by Makdassi emerge as a threshold period in which the Bishopric 
of Siirt refined the "institutional techniques" providing the cycle of legitimacy. 
This process made Siirt an educational node integrated into the Rome–
Patriarchate line and positioned it as an operative bishopric through a 
correspondence and seal system functional in the Ottoman provinces536. The 
steady use of said titles and seals by the bishopric in all its official transactions 
became the primary tool for introducing the institutional presence of the 
Chaldean society and clergy to the competent authorities in the provinces and 
consolidating this introduced presence in the administrative field. 

 
536 Werner, op. cit., p. 166; Tfinkdji, op. cit., pp. 495-496, 519; Wilmshurst, op. cit., p. 743. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 216 

1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: The Last Ottoman 
Chaldean Patriarch and the Bishopric of Siirt 

 

Image 3. Mar Joseph Emmanuel Thomas 537 

Joseph Thomas was born in Alqosh on August 8, 1852. In 1869, he was 
admitted to the Gazir College near Beirut and completed his religious education 
there under the supervision of Jesuit missionaries. After returning to Mosul, he 
was ordained to the priesthood by Mgr Elie XII on July 10, 1879. Recognizing 
the rare merits of the young clergyman, Mgr Elie XII entrusted Thomas with 
the management of the patriarchal clerical school he had recently re-established 
in Mosul and later assigned him as his secretary. In 1890–1891, he 
accompanied Patriarch XII. Elie on his journey to Rome and Europe. 

 
537 “Le synode des Chaldéens-Unis présidé par Mgr Altmayer, délégué apostolique en 
Mésopotamie,” L’Illustration, no. 3064 (16 November 1901): p. 308. 
 



217 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Joseph Thomas was elected to the Archiepiscopal see of Siirt on 
September 4, 1890; however, his consecration was only performed on July 24, 
1892, alongside J. Timotheos-Makdassi (still Bishop of Zakho) and under the 
name "Emmanuel" by Patriarch XII. Elie. This two-stage process places the 
Siirt bishopric within a founding period that completes the canonical sequence 
(election–consecration–confirmation) and clarifies its pastoral program538. 
Thomas's administration between 1892-1900 aimed simultaneously at 
restructuring the local church order and training an educated clerical cadre. 

The construction of the new cathedral dedicated to the Holy Family in 
1895 was not merely the emergence of a new place of worship, but signified 
the re-inscription of the Catholic presence into the city fabric with an 
architectural and institutional declaration. By gathering clerical training, rites, 
congregational meetings, and the missionary education network into a single 
center, this cathedral became a focal point where the goals of "establishing 
order" and "training personnel" were spatially centralized539. 

In the spring of 1900 in Mosul, the bishops assembled under the 
chairmanship of Mgr Henri Altmayer elected Thomas, who had been the 
Archbishop of Siirt for eight years, as patriarch unanimously, following various 
difficulties raised by the Ottoman government540 . Presented under the name 
Emmanuel II on July 24, Thomas was officially confirmed by Pope Leo XIII 
on December 17, 1900541. As of this date, Thomas became the patriarch of the 
entire Chaldean Church and Babylon, which he had managed with great 
devotion for fourteen years. 

During Chaldean Patriarch Thomas's first ad limina apostolorum visit 
to Rome in 1902, within the framework of this official and canonical obligation 
defined by bishops visiting the Pope at regular intervals, presenting reports on 
the status of their dioceses, and praying at the tombs of the Apostles Peter and 
Paul, Pope Leo XIII bestowed upon Thomas the title "Delegatus ad 

 
538 Tfinkdji, op. cit., pp. 494–496. 
539 Tfinkdji, op. cit., pp. 494–496. 
540 The presence of the Pope's representative during the patriarchal election was seen as an 
interference in internal affairs by the Ottoman State for a long time. Therefore, the Sublime Porte 
avoided confirming Thomas's patriarchate. This objection was reflected in many 
correspondences. BOA, BEO. 1496/112164 (5 Safar 1318-4 June 1900) Lef 3; BOA, İ.HUS. 
177/42 (20 Jumada al-akhir 1327-9 July 1909) Lef 2; BOA, BEO. 1522/114087 (25 Rabi' al-
awwal 1318-23 July 1900) Lef 3, 5; BOA, HR.TH. 244/77 (28 Rabi' al-awwal 1318- 26 July 
1900) However, despite these objections, the Ottoman State confirmed Thomas’s patriarchate in 
1901. BOA, BEO. 1743/130689 (25 Rajab 1319-7 November 1901). 
541 Annuaire pontifical catholique, 1914, pp. 466–468. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 218 

Nestorianos"542. This title signified an important authority and responsibility 
for working on the Nestorian congregation that needed to be won over to 
Catholicism. Thomas performed this duty successfully; in 1904, two Nestorian 
bishops, one being from the patriarchal family, along with numerous priests and 
believers converted to Catholicism. During his patriarchate, vicariates and 
stations were established wherever needed, schools were opened, and vacant 
posts were filled. The manner in which he exercised the patriarchal office was 
characterized by a holistic and effective management approach that did not 
ignore any duty or responsibility; this qualified leadership consolidated the 
institutional organization as well as the pastoral restructuring of the Catholic 
Chaldean Church markedly543. 

Thomas, the most prominent name among the modern-era Chaldean 
bishops of Siirt, guided both the re-strengthening of regional church authority 
and the steady implementation of the principle of allegiance to Rome at the 
provincial scale throughout his religious career rising from the priesthood to 
the patriarchal title544. During his bishopric, his concluding of a construction 
project that had remained unfinished for a long time and opening it for the use 
of the congregation constituted a remarkable example demonstrating his 
entrepreneurial capacity and effectiveness in public communication545. 

As a local religious leader, Emmanuel Thomas did not use his 
representative capacity only at the Siirt scale; he also developed an active 
diplomatic profile through contacts established with senior state officials in 
Istanbul during his travels to Rome. Correspondence, press records, and 
bureaucratic documents from the 1898-1902 period show the diplomatic 
language and protocol practices of the bishopric operating in the center-
province-neighboring community axis, and how these increasingly transformed 
into a security infrastructure. Consequently, within this framework, Thomas 
was received by the Grand Vizier on September 23, 1898, while he was in 
Istanbul546. In addition to these contacts established with state dignitaries, he 
also communicated with other minority religious representatives; his visit to the 
Armenian Catholic Patriarch Azarian on November 26, 1898, was part of this 

 
542 Following the letter sent from the Ministry of Interior prior to Patriarch Thomas’s visit to 
Rome, the Minister of Justice and Sects notified the Office of the Grand Vizier that there was no 
harm in granting passports to the two nuns going to Rome with the Chaldean Patriarch. BOA, 
Y.A.HUS. 430/37 (5 Rabi' al-awwal 1320-12 June 1902) Lef 6, Lef 8. 
543 Annuaire pontifical catholique, 1914, pp. 466-468. 
544 Annuaire pontifical catholique, 1914, pp. 466-468. 
545 BOA, Y.EE. 131/32 (29 Rabi' al-awwal 1313-19 September 1895); Ramazan Balcı, 
Missionary Activities in Eastern and Southeastern Anatolia (1876-1908). Ankara: Turkish 
Historical Society Publications, 2010, pp. 133-134. 
546 Stamboul, September 23, 1898, p. 1. 



219 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

diplomatic circulation547 . The level of protection and acceptance provided to 
him by the Ottoman authorities is noteworthy: the fact that he was given a 
gendarmerie escort to ensure his safety upon his arrival in Constantinople for 
eye treatment548 appears as a clear indication of this policy of protection. 

Thomas's successful episcopal administration and representative skill 
in Siirt led to his emergence as a patriarchal candidate following his 
predecessor. However, documents dated September 14, 1898, show that the 
unanimous election of Archbishop Emmanuel Efendi of Siirt as patriarch by 
the Chaldean Metropolitans in the presence of the Pope's representative was 
interpreted by Ottoman authorities as "interference" in internal communal 
affairs. This interpretation delayed Thomas's official recognition by the state 
for a while and made visible a tension where Vatican–Chaldean canonical 
consultative policy clashed with the Ottoman communal regime549. The process 
resulted in his election as patriarch under the name Emmanuel II at the synod 
assembled in Mosul on July 9, 1900, under the chairmanship of the Apostolic 
Delegate for Mesopotamia, Mons. Altmayer, and his confirmation by Pope Leo 
XIII on December 17, 1900. The notification of Metropolitan Emanuel Efendi 
of Siirt's election to the Ottoman State on July 23, 1900, and the definition of 
the Pope's proxy's presence there within the framework of "prayer and 
communal solidarity," revealed the bishopric's strategy of formal compliance 
against the central bureaucracy's will to draw boundaries550. 

Another element showing the accumulation of protection capital 
around the bishopric during this period is the bestowing of decorations dated 
June 9, 1902. The fact that the Medjidie Order (III) was given to patriarchal 
vicars in Mosul, Beirut, Basra, Baghdad, Rome, and Siirt, as well as to Father 
Yakup and Davud, and the Osmanieh Order (III) was given to Zebunizâde Safa 
Bey, indicates the construction of a wide protection network reinforcing the 
legitimacy and daily freedom of movement of the bishopric551. 

The administrative and sociological background in the field is 
strikingly conveyed in the 1898 report of Ahmed Fazıl, the Naib (judge 
substitute) of Siirt. The report states that under the combination of Shafi'i 
jurisprudence and local feudal practices, the life and property safety of non-
Muslims could not be protected even with the guarantee of "dhimma"; 

 
547 Stamboul, November 26, 1898, p. 1. 
548 Stamboul, September 16, 1898, p. 2. 
549 BOA, DH.ŞFR. 248/82, (27 Rabi' al-akhir 1316-14 September 1898). 
550 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 494–496; Ark: A Catholic Monthly Concerning the Eastern 
Rites. [Place Missing], 1946, p. 175; BOA, Y.MTV. 108/36 (4 Jumada al-awwal 1312-3 
November 1894). 
551 Stamboul, June 9, 1902, p. 1. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 220 

individuals were tied to the protection, and sometimes buying-selling 
relationships, of a Kurdish bey or agha; insults were experienced during rites; 
and Chaldeans had not been able to build even a small church for twenty years 
552. In the same context, the finding that Jesuit priests operated "under the 
protection of foreign consuls and Ottoman officials whose favor they won with 
gifts," and that Catholic priests under the protection of Düyûn-ı Umûmiye 
(Public Debt Administration) officials and Jesuit and Dominican companies 
spread the promise of "material–spiritual freedom," showed that legitimacy was 
derived through institutional networks such as schools, printing houses, and 
orphanages553. 

When all these elements are combined, it is observed that the bishopric 
underwent a multi-layered transformation during the Thomas period. With the 
completion of the cathedral in 1895, a public-religious core space was created; 
with the 1898 protocol records and 1902 decoration bestowals, the bishopric 
settled into Ottoman administrative semantics; and with the 1900 Mosul synod 
and Papal confirmation, the canonical flow was carried to a higher scale554. 

 
552 "Christians are the unfortunate people of the Kurdistan infidels… In the eyes of Shafi'is, 
dhimma is not granted to Christians… a Christian family is seen being sold… insult during 
service… Chaldeans have not been able to build a small church for twenty years." See BOA, 
Y.EE. 131/32 (29 Rabi' al-awwal 1313-19 September 1895); Balcı, op. cit., pp. 133-134. 
553 Balcı, op. cit., p. 142. 
554 Tfinkdji, 1914, pp. 494–496; Stamboul, September 16, 1898, p. 2; Stamboul, September 23, 
1898, p. 1; Stamboul, November 26, 1898, p. 1; Stamboul, June 9, 1902, p. 1; BOA, DH.ŞFR. 
248/82, 27 Rabi' al-akhir 1316 (14 September 1898); Ark, Catholic Monthly Concerning the 
Eastern Rites, p. 175; Y.MTV. 108/36 (4 Jumada al-awwal 1312-3 November 1894); Balcı, op. 
cit., pp. 133-134, 142). This integrated process transformed the Siirt bishopric into a platform for 
advancement producing stability, representation, and governance in the Rome-patriarchate-
Ottoman triangle. 



221 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Image 4. Council of United Chaldeans 555 
 

1.2.2.3. Bishop Addai Scher/Addy Shir of Siirt 

In the 1902–1915 period, with Addai Scher, the Siirt bishopric entered 
a new phase combining intellectual capital, multilingual production, and 
institutional network logic. His election to the see of Siirt on August 10, 1902, 
and his taking office after being consecrated by the patriarch in Mosul on 
November 30, 1902, is an indication that the momentum formed in the era of 
Emmanuel Thomas would be completed by the knowledge-production axis. 
While Scher's mother tongue was Chaldean, his knowledge of French, English, 
German, Arabic, Turkish, Kurdish, Persian, Armenian, Aramaic, and 
additionally Greek and Latin provided the infrastructure for a knowledge-
production centered episcopal identity in Siirt. His journey along the Beirut-
Istanbul–Rome–Paris line in September 1903 and his reception by Pope Pius X 
marked the direct integration of this accumulation into Roman and European 
scientific circles556. 

 
555 “Le synode des Chaldéens-Unis présidé par Mgr Altmayer, p. 308. 
556 Said Olgun, Non-Muslims in the Sanjak of Siirt during the Final Period of the Ottoman State, 
Libra Publications, Istanbul 2020, pp. 88-89. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 222 

 

Image 5. Mgr Addai Scher 557 

Although Addai Scher was the Bishop of Siirt, he also took care of the 
situation of Chaldeans in Adana. This shows his intention to unite the Chaldean 
identity in different regions of the Ottoman geography and make the presence 
of this community visible. In this period, especially after the 1909 Adana 
Incidents, public interest was largely directed toward the Armenian tragedy. 
Scher's remark, "Campaigns are being organized for the Armenians, but no one 
thought of the poor Chaldean Christians," is both a reproach and a demand for 
the Chaldeans to be noticed. By emphasizing that Chaldeans were as much 
"victims" as Armenians, he wanted them to become part of this humanitarian 
aid network. While Addai Scher was in France, he addressed the Western public 
on this issue through the influential French newspapers of the period, La Libre 
Parole and Le Gaulois, using the letter from the bishop of Adana. This was not 
merely a call for aid, but also a strategy to make the voice of the Chaldeans 
heard in the European press. He explicitly gave the addresses of charitable 
institutions and Catholic networks in Paris. It shows that he aimed to bring the 
Chaldean issue to the agenda of Western Catholic circles. This also 

 
557 Annuaire pontifical catholique, 1914, p. 496. 



223 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

demonstrates that Scher acted with diplomatic awareness, using his religious 
position to secure international support. A striking comparison takes place in 
Scher's expressions: "Aid campaigns have already been organized in Istanbul 
and Europe for the benefit of Armenians. But no one thought of the poor 
Chaldean Christians." This sentence reinforces the perception that the suffering 
endured by the Chaldeans was being "ignored." Thus, Scher defined the 
Chaldeans as a "forgotten Christian community" and appealed to the conscience 
of philanthropic circles in the West. This approach can be evaluated as an 
attempt to keep them on the agenda through both victimhood and religious 
brotherhood. The sense of "being forgotten" and "neglect" is distinct in Scher's 
expression. This is the common psychological reaction of small Christian 
communities (Chaldean, Nestorian, Syriac) left in the shadow of the intense 
interest toward Armenians. At the end of his article published on June 12, 1909, 
Addai Scher transformed his appeal to coreligionists and missionary 
organizations in Europe into a concrete aid organization. Scher stated that he 
would leave Paris in a few days, reach Istanbul in approximately fifteen days, 
and planned to stay there for a while. Furthermore, he requested that any aid for 
the victimized Chaldeans in Adana be sent to the editorial office of the Le 
Stamboul newspaper in Istanbul-Pera, at No. 7 Dervish Street. These 
expressions show that Scher not only created public opinion but also undertook 
the role of an active religious leader organizing the process of collecting and 
distributing aid. 

This initiative of Addai Scher makes him more than just a bishop; he 
becomes the voice of the Chaldean nation. He did not want the Chaldeans to be 
forgotten within the complex ethnic and religious table in Ottoman lands; he 
tried to ensure that Chaldeans were recognized as a "national-religious identity" 
alongside other Christian communities such as Armenians, Syriacs, and 
Maronites. With this effort, Scher aimed to increase the international visibility 
of the Chaldean community as both a religious and an intellectual 
representative558. 

The Siirt Episcopal Library founded by Addai Scher served as a local and 
regional archive bringing together its multilingual collection and patriarchal-
centered manuscripts with the corpus of Oriental languages. This library 
undertook a central role in terms of preserving Syriac manuscripts and bringing 
them into research, and the important manuscripts in its collection are as 
follows: 

 
558 La Réplique, May 14, 1909, 6th year, no. 300, ed. Henri Rochelle, p. 2; The New York Herald 
(New York), 12 June 1909, p. 10. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 224 

• Kitâb al-ʿIffah (Liber Castitatis / Book of Chastity): Penned by Ishaq 
of Nineveh (Jesus-denah), Bishop of Basra in the second half of the 8th 
century, it dealt with the history of monastery founders. The first part 
of the work (folio 1v–44r) documented details regarding monastic life, 
activities of founders, and monastic discipline, providing important 
contributions to Syriac religious and cultural history. J. B. Chabot's 
1896 edition (Le Livre de la Chasteté composé par Jésusdenah, évêque 
de Bacrah, publié et traduit par J. B. Chabot) brought the text to the 
academic world and revealed the importance of monastery libraries in 
Siirt559. 

• Codex XXII: 39 × 28 cm in size, consists of 11 quires; contains two 
columns and 20 lines per page. Written in Estrangelo (Syriac 
uppercase). Dated to 1910 (Gregorian 1599) and completed by priest 
ʿAbdallāhād in Jezireh (Gazarta/Cizre). The Gospel book was donated 
to Saint Georgios Church by residents of Diok village. 

• Codex XXXIV: Bears the title "Explanations on difficult words 
occurring in the Torah." 23 × 17 cm in size, 14 quires, and contains 26 
lines per page. Includes interpretations of Syriac scholars such as Mar 
Aprem, Yuhannan, Abraham of Beit Rabban, and Mar Michael. 
Transcribed by priest Ishaq in the Rabban Hormizd Monastery on May 
10, 1587; copied from codex number 21. 

• Codex XXXV: Bears the title "Book of Reasons for the Psalms of 
Blessed David." Recently repaired and expanded. The old copy comes 
from codex number 28 and consisted of 20 quires; only seven leaves 
remain from the first quire. Four new quires were added to the 
beginning (a, b, c, d). A copy exists in the Vatican Library. 

• Codex XLIX: Bears the title "Jardin des Délices." 35.5 × 25 cm in 
size, 27 quires, and contains 38 lines per page. Transcribed by priest 
Benjamin in the Rabban Hormizd Monastery in Siirt on May 19, 1587. 
Copied from manuscript number 28 dating to the 14th century; includes 
a list of Doctores added after the colophon. 

• Codex L: Bears the title "Book of Scholia." 34 × 24 cm in size, 36 
quires, and contains 24 lines per page. Penned by Doctor Théodore (Bar 
Koni) from the Kaskar region. Completed in May 1584 by Salomon, 
son of Hanna from the Adamo family, and copied from codex number 
23 (1539). 

• Codex LXXXI: Bears the title "Book of Reasons for the Sacraments 
of the Church." Penned by Timotheos II, who died in 1353. The 
manuscript was copied from codex number 84 (1565). Contains a 
"Discourse on the majesty of the mysteries" attributed to Narsai as a 

 
559 Arthur Adolphe Vaschalde, “The Monks of Rabban Hormizd,” The Catholic University 
Bulletin 8, no. 4 (October 1902), p. 473. 



225 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

second text. 23.5 × 17 cm in size, 14 quires, and contains 21 lines per 
page. Transcribed by deacon Isa of Alqosh on October 20, 1585. 

• Codex CLV: Bears the title "On Feasts"; contains 13 treatises 
(Christmas, Holy Mary, Epiphany, Lent, Passion, Resurrection, Feast 
of Martyrs, Ascension, first Sunday after Pentecost, Golden Friday, 
Rogations, etc.). 25 × 17.5 cm in size, 19 quires, and contains 25 lines 
per page. Copied from codex number 82 in Siirt; transcribed by deacon 
Seleimon on February 6, 1886. 

• Codex CLXIX: Bears the title "Collection of Synods." Covers subjects 
regarding church faith and discipline. 35 × 26 cm in size, 42 quires, and 
contains 41 lines per page divided into two columns. Not dated; 
evaluated to be older than the 14th century. Missing quires were 
completed by Priest Elias from the Monastery of N.-D. des Semences 
(December 28, 1903). 

• Codex CXCIII: Bears the title "Collection of Synods." In very poor 
condition; copied from a copy belonging to 2054 (Gregorian 1743) and 
transcribed by monks Lazar and Etienne in 1884. 

• Codex CCXXXIX: Bears the title "Exegesis of the Discourses on the 
Book of Abba Isaiah." Penned by Dadishoʿ ʿOatraya from the 
Rabkennare Monastery and copied from codex number 74 in Siirt. 
Copying was done by priest Benjamin from the Monastery of Notre-
Dame des Semences. 23 × 16 cm in size, 135 double pages, and 24–30 
lines per page. No colophon; dated approximately 1885. 

This collection shows that the Siirt Episcopal Library was in a central 
position both in terms of protecting Syriac culture and literature and in 
providing sources for academic research560. 

Thanks to Addai Scher's studies and his connections with France, his 
presentation on "Yawsef Hazzaya" at the Academy of Inscriptions and Belles-
Lettres in Paris on April 16, 1914, opened the text-knowledge capital collected 
in Siirt to the European scientific world. He established close relations with 
French scientific and missionary institutions and visited France in 1909. Thanks 
to these connections, mission work, and his loyalty to France, he was honored 
with a French decoration on March 18, 1914. His efforts reinforced the 
symbolic prestige of production originating from Siirt, and his output of 
approximately thirty works (literature-history-language-religion) made the 
cultural archaeology of the bishopric visible. Before the war, it is stated that he 
had a collection of around three hundred Arabic and Syriac works in his library 
in Siirt. During the war, he became one of the victims of the brutal war near 

 
560 Jacques Vosté, O.P. Catalogue de la Bibliothèque syro-chaldéenne du couvent de Notre-Dame 
des Semences près d’Alqos (Iraq). Rome: Bureaux de l’« Angelicum »; Paris: Librairie 
Orientaliste P. Geuthner, 1929, pp. 12, 15, 21, 34, 57-58, 66, 73, 92. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 226 

Kavaközü, attached to Eruh. However, there are several different accounts 
regarding his death561. 

According to the Annuaire pontifical catholique 1905, the bishopric of 
Siirt is defined with 23 main stations, 23 churches/chapels, 7 boys' schools, 1 
girls' school, and 20 secular priests; it was stated that a bishop who recently 
returned from Nestorianism resided in Cuératel 562. Thus, it is understood that 
the distribution of worship, education, and clergy was organized over a multi-
centered topography; the gendered teaching scheme continued, and inter-
sectarian transitions were transformed into cadre accumulation. Examining the 
financial flow during the period of Archbishop Addaï Scher in the records of 
the Œuvre des écoles d’Orient between 1907-1914; it is seen that 112 francs 
were transferred to him in the name of mass intentions in 1907, 200 francs for 
himself in 1908, and additionally 100 francs for masses. Similarly, 663 francs 
were allocated in 1912 for the people of Hamoran and Deh Mazn villages looted 
by local tribes, and 300 francs (10 francs to himself) for the episcopal schools 
in 1914. When these items are evaluated as a whole; it is understood that the 
micro-financial sustainability mechanism established in the triangle of 
sacramentum (mass/worship), paideia (education), and social aid operated 
effectively563. Thus, high acceptance, gendarmerie escorts, and decoration 
bestowals recorded at the end of the 1890s 564 were articulated with financial–
spiritual flows such as mass intentions, school appropriations, and crisis aid 
during the Scher period; the bishopric continued its function as an 
"intermediary institution" on four pillars: symbolic legitimacy (protocol and 
decorations), security and freedom of movement (gendarmerie escort), 
sacramental continuity (mass intentions), and education–human power 
investment (school allocations). When these pillars are read together with long-
term records documenting visibility in Roman systems, it becomes clear that 
the bishopric turned the state-church-community bargaining space into 
institutional legitimacy and a service economy565. 

Between 1902–1915, Addai Scher transformed Siirt into a 
spatial/institutional network with a multilingual library and a network 

 
561 Olgun, op. cit., pp. 88–89; The New York Herald (New York), 12 June 1909, p. 10; L’Avenir 
républicain: journal de Granville, 5 February 1916, 84th year, no. 6, p. 2; La Croix de Tarn-et-
Garonne (Montauban), 2 March 1924, p. 2. 
562 A. Battandier, P. E. Chardavoine, p. 290. 
563 (Œuvre d’Orient. June 1907, pp. 429–430; July 1909, p. 106; July 1913, p. 108; January 1915, 
pp. 339, 341). 
564 Reception by the Grand Vizier: September 23, 1898, p. 1; Visit to Azarian: November 26, 
1898, p. 1; escort: September 16, 1898, p. 2; Medjidie/Osmanieh orders: June 9, 1902, p. 1. 
565 Ainsworth, op. cit., p. 129; Ordo Recitandi, p. 79; Stamboul, September 16, 1898, p. 2; 
September 23, 1898, p. 1; November 26, 1898, p. 1; June 9, 1902, p. 1; Œuvre d’Orient, June 
1907; July 1909; July 1913; January 1915). 



227 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

consisting of 23 stations (23 churches/chapels), 8 schools (7 boys, 1 girls), and 
20 secular priests. He operated this system through micro-financing with item-
by-item traceable appropriations (such as 112 + 200 + 100 + 663 + 300 + 10 
francs) on an annual basis; simultaneously, he opened a symbolic window to 
European scientific circles with the "Yawsef Hazzaya" presentation and the 
French decoration. His massacre in Kavaközü in 1915 severely interrupted this 
knowledge-network-financial synchronicity; however, the library and written 
heritage have continued to make the functioning of the Siirt bishopric visible 
with concrete data and figures as a center that was integrated with Rome at the 
end of the 19th/beginning of the 20th century, possessed high international 
representative capacity, and was a network-builder at the regional scale566. 

1.3. The Construction and Licensing Process of the Siirt Chaldean 
Catholic Church 

The Chaldean Catholic community in and around Siirt displayed a 
strong institutional presence with deep roots as an autonomous episcopal center 
affiliated with the Patriarchate of Mosul in the 19th-century provincial 
geography of the Ottoman Empire. Arvchival documents, yearbooks, and 
academic studies reveal in detail how the community established its 
organization in the fields of education and religion under the sharp supervision 
of the Ottoman administration. 

In the Ottoman State, the construction, repair, and expansion of places 
of worship belonging to non-Muslim communities were subject to a multi-
layered permit regime shaped by both Sharia law and customary-administrative 
regulations over a long period extending from the classical period to the 
Tanzimat and Reform (Islahat) processes. While this regime was based on a 
legal ground recognizing the religious needs of non-Muslim communities, it 
treated places of worship not merely as religious spaces, but as elements 
directly related to the public sphere, neighborhood order, and social hierarchy. 
Therefore, structures such as churches and synagogues were subject to 
administrative supervision in the Ottoman provinces not only due to their 
worship function but also through their spatial visibility and representative 
powers. In the classical period, the principle of "existence from antiquity" 
formed the fundamental basis for the legal legitimacy of non-Muslim places of 

 
566 Olgun, op. cit., pp. 88-89; Annuaire pontifical catholique, VIIIth year - Year 1905, founder 
Mgr A. Battandier; continued by P. Eutrope Chardavoine (Paris: Maison de la Bonne Presse, 3 
and 5, rue Bayard, 1905), p. 290; Œuvre d’Orient, June 1907, pp. 429–430; July 1909, p. 106; 
July 1913, p. 108; January 1915, pp. 339, 341; Ainsworth, Travels and Researches, p. 129; Ordo 
Recitandi, p. 79; Stamboul, September 16, 1898, p. 2; September 23, 1898, p. 1; November 26, 
1898, p. 1; June 9, 1902, p. 1. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 228 

worship. Repair of existing churches and synagogues was generally seen as 
possible; however, the construction of a new place of worship, especially if 
located within the Muslim neighborhood fabric, was an exceptional process 
conducted under strict supervision. Within this framework, the state carefully 
examined elements such as the location, dimensions, relationship with the 
surroundings, and ownership status of the places of worship; it attempted to 
limit initiatives that could damage the "religious and spatial superiority" of 
Muslim neighborhoods. 

Significant expansions occurred in the legal status of non-Muslim 
communities with the Tanzimat (1839) and the Reform Edict (1856); requests 
regarding the construction of places of worship and schools gained a clearer 
and written legal ground. Nevertheless, these regulations did not produce 
absolute freedom in the Ottoman provinces; on the contrary, they made the 
licensing processes more detailed, more bureaucratic, and more controlled. The 
three-stage approval mechanism, completed with local council examinations, 
provincial reports, Ministry of Interior evaluations, and finally the imperial 
decree, turned the construction of non-Muslim places of worship into one of 
the most visible bargaining spaces of center-province relations. In this context, 
the Ottoman church licensing regime should be evaluated not only as a set of 
legal procedures but as a dynamic administrative field where population 
growth, migration from rural to urban areas, institutional expansion requests of 
communities, and local social sensitivities intersect. Especially in the 19th 
century, requests for church construction in the provinces often led to debates 
at the neighborhood scale, local opposition, and long-term correspondence; this 
situation required the central authority to activate both its reformist discourse 
and its order-preserving reflexes at the same time. 

The construction and licensing process of the Siirt Chaldean Catholic 
Church provides a concrete and traceable example of the institutional 
negotiation conducted by a non-Muslim community around a place of worship 
in the Ottoman provinces within this historical and administrative framework. 
The documents to be discussed below clearly demonstrate that church 
construction was not merely an architectural activity but a multi-layered 
process shaped by ownership, neighborhood sensitivities, financial means, and 
the supervision strategies of the central administration. 

Ottoman archival documents directly reflect the institutional needs of 
the Chaldean Catholic community developing around a place of worship in Siirt 
in the 19th century and how this need was negotiated with administrative 
supervision mechanisms. The background of this process can be read through 
the community's will for church-centered organization and the state's "spatial 
regime" regarding non-Muslim structures from before the Tanzimat. Indeed, an 



229 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

early request for a primary school seen in the Siirt-Cizre basin clearly shows 
the tendency to institutionalize education and worship institutions within the 
same spatial core. A minute dated March 13, 1840 (29 Dhu al-Hijjah 1255 AH) 
recorded that the Chaldean Catholic community living in Cizre applied to the 
Sublime Porte for the construction of a primary school in the courtyard of the 
foundation mansion belonging to the church; emphasizing that the school was 
located on real estate belonging to the church and within the boundaries of the 
church neighborhood. In the document, the demographic size of the community 
was also stated as 64 households and 106 people567. This record is important in 
terms of showing that even a community limited in population attempted to 
consolidate its institutions on the ground of foundation law and church-centered 
spatial continuity. 

In the pre-Tanzimat period, the repair or reconstruction of places of 
worship belonging to non-Muslim communities was subject to strict 
supervision by the Ottoman administration; applications were often evaluated 
within the framework of the principle of remaining "according to the ancient 
form" and the conditions of not creating conflict with the Muslim neighborhood 
fabric. Documents numbered HAT 1635/9 dated 1841, HAT 1655/26 dated 
1847, and A.}MKT.UM. 130/41 dated 1853 show that renovation requests 
regarding the churches and schools of the Chaldean community were carefully 
handled by the Sublime Porte and that the legitimacy of new construction 
initiatives was often established through the continuation of existing spatial 
rights 568. This administrative line encouraged communities to keep 
construction activities predominantly within their own property boundaries and 
their own neighborhood fabric; property certainty became a primary condition 
for reducing social sensitivities and facilitating the permit process. 

Within this framework, the turning point when the need for a new 
church in Siirt materialized is the request for an imperial decree dated 
September 11, 1859 (15 Safar 1276 AH). At this date, an application was made 
for the construction of a new church on the community's property in the 
Aynsalib Neighborhood; it was stated that the existing church was inadequate 
in the face of the increasing population and that a new church was needed due 
to the "increase" of the community569. The legal backbone of this request 
consisted of the plot being in communal ownership and not constituting an 
intervention in Muslim neighborhoods. Therefore, the search for a license 
turned into an administrative negotiation space where variables such as not only 

 
567 BOA, C.MF. 90/4455, March 13, 1840. 
568 BOA, HAT 1635/9, 23 Rabi' al-awwal 1257-15 May 1841; BOA, HAT 1655/26, 29 Rajab 
1263-13 July 1847; BOA, A.}MKT.UM. 130/41, 22 Jumada al-akhir 1269-2 April 1853. 
569 BOA, İ.HR. 171/9247, September 11, 1859. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 230 

worship needs but spatial suitability, proof of ownership, and neighborhood 
balance intersected. 

The scale and visibility of church construction in Siirt also make the 
architectural supervision practices of the Ottoman administration visible. The 
document dated July 29, 1867, clearly records that the length of the church was 
determined as 46, the width as 32, and the height as 24 cubits (zira), and the 
bell tower was limited in a manner "not to compete with the minarets"570. This 
record shows that as non-Muslim places of worship gained visibility in the 
provincial city silhouette, the center activated its sensitivity to "silhouette 
superiority" and public hierarchy. The same supervision logic was supported at 
an earlier date by the principle of "according to the ancient form." The 
document dated March 28, 1853, emphasizing that the church should be 
constructed as a continuation of the existing legitimate space and "according to 
the ancient form," does not deem it permissible to build "in another manner" in 
new neighborhoods571. Thus, the permit mechanism was operated through both 
legal continuity (continuation of existing rights) and spatial limitation (height 
and visibility control). However, the rights recognized by the Tanzimat and 
Reform regulations were not always implemented without problems in the 
provinces; local opposition and neighborhood sensitivities could turn church 
construction into a persistent field of dispute. On June 17, 1895, it was deemed 
appropriate to temporarily halt the construction on the grounds that it could 
"disturb the peace of the people" due to its proximity to the Fahriye and 
Mahmudiye madrasas and the Tomb of Sheikh al-Horani572. This record reveals 
that the neighborhood fabric was perceived not merely as a physical 
environment but as a religious-social hierarchy and a field of public superiority; 
thus, a non-Muslim temple could be opened to debate through proximity 
relationships. At stages where local objections intensified like this, the 
continuation of construction could often be possible through an imperial decree. 
The document dated July 31, 1895, states that construction of the church, which 
had been temporarily suspended upon the complaint of the Muslim people, was 
allowed again in accordance with the imperial decree and the elimination of 
objections was notified to the province573. The central intervention implied in 
this record shows that reforms in the provinces operated "top-down" and that 
local resistance could be overcome by political support as much as legal 
legitimacy. Indeed, it is understood that local resistance continued despite the 
imperial decree. In this document, it was recorded that the Chaldean Catholic 
Archbishop Emanuel of Siirt requested that an order be given to the local 
government to prevent those who wanted to obstruct the church, the 

 
570 BOA, İ.HR. 223/12996, July 29, 1867. 
571 BOA, A.}MKT.UM. 130/41, March 28, 1853. 
572 BOA, A.}MKT.MHM. 702/14, June 17, 1895. 
573 BOA, DH.ŞFR. 180/109, July 31, 1895. 



231 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

construction of which had begun in accordance with the imperial decree574. 
Thus, the bishop emerges as not only a religious leader but as a corporate actor 
who undertakes the administrative representation of the community, manages 
the bureaucratic circulation between the center and the province, and makes the 
continuation of the process possible by carrying local opposition to the center. 

The limited financial capacity was also decisive in spreading the church 
construction process over many years. As understood from the document dated 
October 4, 1896 (March 22, 1312 AH), although two firmans had previously 
been issued for the construction of a church in Siirt, construction could not be 
continued due to the inability to provide for construction expenses; however, as 
of 1896, it was stated that the expense had been provided, reported via a petition 
by the Archbishop, the Chaldean delegate in Siirt and its environs, and with a 
memorandum arriving from the Armenian Catholic Patriarchate 575. This record 
shows that the construction process was closely related not only to 
administrative procedures and local opposition but also to the community's 
capacity to produce financing and its support networks. Furthermore, the 
Armenian Catholic Patriarchate's play of a supportive role through 
correspondence indicates that institutional relations and solidarity channels 
between Catholic communities could be functional in construction processes in 
the provinces. 

In conclusion, the construction and licensing process of the Siirt 
Chaldean Catholic Church is a typical example clearly showing how 
bureaucratic mechanisms regarding non-Muslim places of worship in the 19th 
century Ottoman provinces operated, on what grounds local neighborhood 
sensitivities were activated, and the supervision strategies of the central 
administration. The process was shaped by the community's population growth 
and need for representation on one hand; on the other, it was limited by criteria 
such as property certainty, the principle of "according to the ancient form," and 
silhouette and visibility supervision. The correspondence in 1895-1896 reveals 
that the imperial decree and the bureaucratic follow-up power of community 
representatives (especially the bishop) played a critical role in overcoming local 
resistance, and the completion of the construction was ultimately made possible 
through the provision of financial resources and the functioning of institutional 
support networks576. 

 
574 BOA, Y.PRK.AZN. 13/29, H-19-02-1313 / August 2, 1895. 
575 BOA, ŞD. 2649/41, H-22-03-1312 / October 4, 1896. 
576 BOA, İ.HR. 171/9247; BOA, A.}MKT.UM. 130/41; BOA, İ..HR. 223/12996; BOA, 
A.}MKT.MHM. 702/14; BOA, DH.ŞFR. 180/109; BOA, Y.PRK.AZN. 13/29; BOA, ŞD. 
2649/41; BOA, C.MF. 90/4455. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 232 

1.4. Siirt Chaldean Community: Institutional Organization 
and Interaction with the Ottoman Administrative System 

1.4.1. Early Institutionalization Attempts and Legal 
Foundations (1840–1856) 

In the first half of the 19th century, the Siirt Chaldean Catholic 
community needed a new church due to increasing population, liturgical needs, 
and institutional strengthening efforts. This need became not merely a religious 
requirement but a socio-demographic and spatial necessity. Population growth, 
migration from rural to urban areas, urbanization trends, liturgical capacity 
needs, and the desire for spatial representation were among the fundamental 
reasons for this request. Nevertheless, the institutional determination of the 
Chaldean community was evident even in the pre-Tanzimat period. A minute 
dated March 13, 1840 (29 Dhu al-Hijjah 1255 AH) documented that the 
Chaldean Catholic community residing in Cizre applied to the Sublime Porte to 
construct a primary school in the courtyard of the foundation mansion 
belonging to the church577. This early request indicates that the 
institutionalization of education in a church-centered manner and subject to 
foundation law was seen as a priority goal for the community. However, in the 
pre-Tanzimat period, the Ottoman administration's approach proceeded along 
a distinctly restorationist line; new construction and repair requests were 
subjected to strict supervision. Within this framework, while evaluating 
renovation applications regarding the community's churches and schools, the 
preservation of structures "according to the ancient form" and avoiding direct 
contact or conflict with Muslim neighborhoods were among the fundamental 
conditions578. Said conditions directed the Chaldean community to conduct 
construction activities predominantly on their own property and within their 
own neighborhood boundaries; thus, meeting institutional needs was 
simultaneously shaped within a spatial limitation regime where public 
sensitivities were considered. These data show that there was a small but 
organized population in the city center and a wider demographic base in the 
countryside. Tribal attacks, famines, and local instability experienced from the 
1830s onward directed Chaldean families to move from villages to the city; 
attraction factors in the city such as trade, crafts, and missionary schools 
accelerated migration. 

 
577 BOA, C.MF. 90/4455, H-29-12-1255 / March 13, 1840. 
578 BOA, HAT 1635/9, H-23-03-1257 / May 15, 1841; BOA, HAT 1655/26, H-29-07-1263 / July 
13, 1847; BOA, A.}MKT.UM. 130/41, H-22-06-1269 / April 2, 1853. 



233 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

The institutionalization process of the Chaldean Catholic community 
developing around churches and schools turned into an "administrative 
sensitivities laboratory" due to the administration's supervision regarding 
property, space, and public sensitivities. Indeed, examples extending to the 
early pre-Tanzimat period clearly demonstrate that the institutional expansion 
of non-Muslim communities in the provinces was conducted within a strict 
framework of oversight established between legal legitimacy 
(property/foundation status) and social balance (Muslim neighborhood 
sensitivity). 

In the pre-Tanzimat period, the repair or reconstruction of places of 
worship and schools belonging to non-Muslim communities were subject to 
strict supervision by the state. The principle of remaining "according to the 
ancient form" and the condition of not creating direct contact or conflict with 
Muslim neighborhoods were the primary criteria in evaluating these requests. 
Documents numbered HAT 1635/9 dated 1841, HAT 1655/26 dated 1847, and 
A.}MKT.UM. 130/41 dated 1853 reveal that renovation applications regarding 
the Chaldean community's churches and schools were carefully examined by 
the Sublime Porte; it was attempted to keep construction activities mostly 
within the community's own property and within its own neighborhood 
boundaries579. 

A decisive turning point regarding developments in the Siirt center 
emerged with the decree dated September 11, 1859 (15 Safar 1276 AH). In this 
document, it was stated that the existing church in Siirt was inadequate due to 
the increasing population, and permission was requested for the construction of 
a new place of worship on a plot belonging to the community in the Aynsalib 
Neighborhood. The dimensions of the planned structure were recorded as 40 
cubits in length and 25 cubits in width; in granting the license, the plot being 
entirely in communal ownership and not constituting any intervention in 
Muslim neighborhoods emerged as the primary condition580. On this legal 
ground, the Aynsalib Church, the largest Chaldean temple in the city center, 
was constructed in 1867581. However, spatial expansion around the church did 
not always proceed without problems. Over time, the need for new spaces for 
the accommodation and service needs of the priests serving in the church was 
another issue that drew the administration's attention. It was reported that a 
house adjacent to the church in the Aynsalib Neighborhood was sold by 
neighborhood residents Yusuf bin Hanna and his sister Sebdi to the 
community's monks Nesi Hormuz and Nesi Kuma; however, as a result of 
secret and public investigations, it was understood that this sale was carried out 

 
579 BOA. HAT 1635/9; HAT 1655/26; BOA. A.}MKT.UM. 130/41. 
580 BOA, İ..HR. 171/9247, H-15-02-1276 / September 11, 1859. 
581 BOA, İ..HR. 223/12996, H-29-07-1283 / December 7, 1866. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 234 

using a "pseudonym" (nam-ı müstear) for the purpose of including said house 
in the church. In the documents, it was particularly emphasized that the monks 
had no need for acquiring private housing due to their being single and 
constantly residing in churches; despite this, the persistence shown in 
accelerating the title deed transfer transactions strengthened suspicions that the 
property effectively belonged to the church. During the examinations, it was 
also stated that a house was planned to be purchased similarly through 
"collusion" (muvazaa) on behalf of Dominican priests; the commission 
requested that the legal procedure to be conducted for such transactions be 
asked of senior authorities via "confidential inquiry" (mahremâne istîzân)582. 
These records show that church and community property in the provinces were 
closely monitored by the administration in the context of "institutional 
expansion strategy"; non-Muslim property was transformed into an area of 
legal-administrative suspicion through concepts such as "pseudonym" and 
"collusion." A similar tension was experienced during the reconstruction of the 
primary school at the beginning of 1860. The start of construction by Matran 
Hacı Bedros without permission at a point near the Great Mosque and 
intertwined with Muslim households led to a social tension expressed in the 
documents as "dispute and conflict among the people"583. With the intervention 
of the Sublime Porte, it was strictly reported that the school could only be built 
within the church garden and in accordance with procedure. In the decision 
given the next day, while it was accepted that the school was in ruins, 
permission was granted for its construction on the condition of not disturbing 
the Muslims and "not ringing things like bells"584. This example clearly 
demonstrates the state's policy of balance between recognizing the education 
needs of non-Muslim communities and protecting public order and social 
sensitivities in the public sphere. 

Maarif yearbooks and local records show that from the mid-19th 

century, Chaldean educational activities in Siirt evolved from domestic spaces 
toward institutional structures. Education, which began in a single room of a 
house in the Aynsalib Neighborhood in 1859, gained an institutional character 
with the efforts of Metran Petros (Petrus Bartartar) by purchasing the adjacent 
house and converting it into a school. The legal ground provided by the Reform 
Edict supported this process; however, a larger-scale structure could not be built 
due to the reaction of the Muslim population around the Great Mosque. 

 
582 Pınar Gök, Transcription and Evaluation of Siirt Sharia Register No. 421 (1311-1327 AH / 
1893-1909 AD), Master's Thesis, Batman University Institute of Social Sciences, Batman 2020, 
pp. 223-224. 
583 BOA, HR.MKT. 318/69, H-23-06-1276 / January 6, 1860. 
584 BOA, HR.MKT. 319/1, H-24-06-1276 / January 7, 1860. 



235 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 the end of the century, Chaldean schools in the Siirt sanjak had reached 
a distinct institutional density. According to Maarif records, the Chaldean 
Rüşdiye (middle) School stood out among the non-Muslim rüşdiyes operating 
in the sanjak in 1892. In this school, a total of 125 students, 80 boys and 45 
girls, received education. This rüşdiye, where girl and boy students received 
education together, constitutes a remarkable example considering the 
provincial conditions of the period. The Maarif Yearbook dated 1898 shows 
that a total of 80 students, 50 boys and 30 girls, were enrolled in the Chaldean 
Catholic School in the Siirt center585. 

In light of these data, the Chaldean schooling process in Siirt can be 
evaluated in three stages: the first institutional attempt beginning with the 
conversion of houses into schools in 1859–1860, the high student capacity 
reached with the opening of the Chaldean Rüşdiye School in 1892, and the 
continued operation of the Catholic Chaldean School after 1898 where girl and 
boy students were educated together. This process demonstrates that Chaldean 
schools were not merely institutions providing religious education; they also 
undertook an important role in terms of girls' participation in education and 
social modernization at the provincial scale. Indeed, late 19th-century 
yearbooks and archival documents clearly demonstrate that the Chaldean 
community in Siirt developed a strong institutional structure in the field of 
education by integrating with the Ottoman maarif system586. These events 
clearly display the fine balance policy between the state's recognition of 
education needs and the preservation of public order. 

1.4.2. Institutional Peak: Education and Spiritual Leadership 

The Siirt Chaldean Community became an important center in the 
Ottoman provinces with its strong spiritual and scientific institutions. The 
community possessed a strong hierarchy as an episcopal center affiliated with 
the Patriarchate of Mosul. There were 19 priests and 26 churches in 33 villages 
under the jurisdiction of the bishopric587. Records of the Diyarbakır Provincial 
Yearbook, 1286 (p.121), document the presence of Archbishop Batris Efendi in 

 
585 Salname-i Nezaret-i Maârif-i Umumiye, 1316 AH, p. 952; 1317 AH, p. 1052; 1318 AH, p. 
1052; 1321 AH, p. 399. 
586 Çelik, op. cit., pp. 191-194; Abdurrezzak Çelik & Mehmet Dağ, “An Examination on the 
Status of Educational Services in the Sanjak of Siirt in the 19th Century”, Turkey and Turkish 
World Researches in Memory of Ibn Khaldun-VI, Ankara: Iksad, 2020, pp. 353-354. 
587 Louvet, Mgr. M.-J.-B. La Mission des Dominicains à Mossoul de l’Ordre de Saint-Dominique. 
Paris: Victor Lecoffre, 1891, p. 83. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 236 

Siirt and Archbishop Pavlus Efendi in the neighboring center of Cizre, showing 
that the community's spiritual leadership was officially recognized588. 

When the educational activities of the Chaldeans in Siirt are examined, 
it can be said that they adapted quickly to the transformations experienced 
under the influence of modernization in the 19th century. Indeed, their 
educational activities rose to the rüşdiye level by moving rapidly from domestic 
space (1859) to institutional space. According to the Maârif Yearbook, 1316 
AH (pp. 952-953), the Catholic Rüşdiye School belonging to the Chaldean 
Community was opened as early as 1270 AH. The data of this school prove the 
community's leadership in educational modernization589. Indeed, according to 
1892 and 1898 records, the school had a total of 80 students, 50 boys and 30 
girls. This institution, where girl and boy students received education together 
at the rüşdiye level, shows that the Chaldean community undertook an active 
role in social modernization and the participation of girls in education. 
Furthermore, with the support of the Dominican and French Jesuit missions, 
not only religious education but also the spread of French and Syriac literacy 
was ensured in the schools590. In the Yıldız Perakende Maarif Evrakı record 
from 1894591, the presence of two Chaldean schools in Siirt is noted. 

In conclusion, the Chaldean institutions in Siirt, in the process extending 
from 1853/54 to the beginning of the 20th century, constituted a strong example 
of institutional autonomy in the Ottoman provinces through episcopal centers, 
educational institutions at the rüşdiye level, and the pedagogical support of the 
Catholic mission network. While the community strengthened its educational 
and religious life, it remained in constant dialogue and negotiation with the 
necessity of adapting to the spatial and social boundaries determined by the 
Ottoman administration. 

 

 
588 Diyarbakır Provincial Yearbook, 1286 AH, p. 121. 
589 Maârif Yearbook, 1316 AH, pp. 952-953. 
590 Duval, La Mission des Dominicains, pp. 5-9; Joseph Yacoub, Le peuple assyro-chaldéen. Un 
peuple oublié. Paris: L’Harmattan, 1985, p. 36. 
591 BOA, Y.PRK.MF. 3/31, (29 Dhu al-Hijjah 1311-July 3, 1894). 



237 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

CHAPTER 2: ACTIVITIES, MISSIONARY 
NETWORKS, AND SOCIAL SERVICES 

2.1. Catholic Missionary Activities and Field Penetration 

2.1.1. Opening of the Catholic Missionary Residence and 
Penetration into the Field via Schools 

The presence of Catholic missionaries in the Middle East, as mentioned 
in previous sections, dates back to earlier centuries prior to the 19th century. 
Carmelites, Capuchins, Lazarists, and Dominicans operated through 
missionaries across the Vatican, Iran, Iraq, and Turkey. One of the areas of 
operation is the Siirt region, the subject of our study. Until the second half of 
the 19th century, this region was managed by local assistants and clergy rather 
than being a permanent missionary center. After the Catholic mission was 
transferred from the Italians to the French in 1856, the Dominicans expanded 
their fields of activity and aimed to establish a station in the Siirt region, which 
they viewed as a highly promising area for Catholicism. By the mid-19th 
century, the Siirt bishopric was a noteworthy center in terms of population and 
institutional density for Catholic missionary activities, even though it was 
initially only a provincial station. However, there was no permanent station 
here yet. In this context, in 1866, there were 33 villages attached to the diocese, 
20 local priests providing pastoral services, 5 active schools, and approximately 
400 students enrolled in these schools592. 

These figures indicate that Siirt established a capillary network 
expanding within a “diocese-school-village” triangle in the mid-19th century. 
The simultaneous growth of pastoral coverage and pedagogical expansion 
reveals that not only the liturgical needs of the Catholic community but also 
their educational demands were systematically met. In particular, the increase 
in the number of priests proportional to the village network and the fact that 
student numbers reached four hundred suggest that the diocese brought the 
liturgy-catechesis line to an organized internal logistics at the student/teacher 
scale593. 

Furthermore, this expansion of the mission served as a primary 
motivation for establishing a permanent missionary center in Siirt. 

 
592 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, p. 210; Charles G. Herbermann ed., The Catholic 
Encyclopedia: An International Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and 
History of the Catholic Church, Vol. 10 (New York: The Encyclopedia Press, Inc., 1913), p. 599. 
593 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, 1867, p. 210. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 238 

Consequently, the snapshot of 1866 shows that Siirt was not merely a religious 
center but had become a point of educational, social, and institutional 
concentration. The high proportion of Catholics within the total population 
(approximately 78%) also reveals the extent of the sectarian transformation in 
the region. Simultaneously, the capillary organization connecting villages to the 
central diocese indicates the existence of a strong local base upon which the 
network of schools and monasteries to be established by the French Dominicans 
in the following decades would rest. This picture explains the infrastructure that 
prepared Siirt to become one of the most strategic provincial centers of the 
French Dominican mission in the late 19th century: with its population density, 
village connections, clerical cadre, and educational institutions, Siirt became 
both a local center and a crossroads for the international Catholic network in 
Mesopotamia. 

Indeed, this station was established in 1882 with the approval of Pope 
Leo XIII by Monsignor Leon/Lion594, one of the religious representatives of the 
Vatican in the Mosul region, with the aim of organizing Catholic activities in 
the region extending from Siirt to Mosul. Therefore, the early 1880s mark a 
critical period during which Catholic missionary activities in Siirt became 
institutionally permanent. The opening of a missionary residence in this city by 
the Dominicans was the first step of this process. Being aware that missionary 
activities were important for women as well as men, Monsignor Leon/Lion 
brought two nuns with him in the first stage and assigned them here 
permanently. Thus, shortly after the opening of the station, the Catholic mission 
station in Siirt achieved a permanent structure with the arrival of the nuns in the 
region595. 

 
594 The Catholic representative is referred to as Leon in some publications and Lion in some 
documents; both usages are provided together. 
595 Kamo, Mission jésuite, p. 89; Almanach des âmes, p. 370; Piolet, Les Missions catholiques, 
p. 270; Herbermann, The Catholic Encyclopedia, Vol. 10. p. 648). 



239 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Image 6. A Chaldean Woman596 

One of the most important texts emphasizing the importance of Siirt for 
the Catholic mission is the letter of Father G. Duval dated February 27, 1883. 
Duval estimates the population of Siirt, both Muslim and non-Muslim, at 
approximately 15,000 and records that there were 2,350 Christians among 
them. This Christian population consisted of 300 Armenian 
"schismatic/Gregorian" families, 100 Chaldean families, 50 Jacobite families, 
and 20 Protestant families. Duval also reports that one Catholic school became 
operational in the city and two schools were opened in Catholic villages. His 
statement that "many schismatic (Gregorian/Nestorian) villages could be 
entered through schools" clearly reveals the Catholic mission's strategy of 

 
596https://rosettaapp.getty.edu/delivery/DeliveryManagerServlet?dps_pid=IE2964475  



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 240 

establishing inter-sectarian influence through education597. This is also 
important as it shows that the established station immediately focused on 
educational affairs. The following year, in 1884, Father G. Galland's 
observations further detailed this population profile. Galland identified 
approximately 30 Chaldean Catholic villages and a Catholic population of 
6,000 in the Dek-Hassker basin (?). Additionally, approximately 4,000 
Armenians and 1,000 Nestorians lived in the same region. Thus, it is understood 
that a total of 11,000 Christians maintained an organized presence around 
Siirt598. 

The years 1882–1884, representing the second phase of Catholic 
missionaries among the Chaldeans, namely the permanent phase, show that the 
Dominican mission established an effective organizational network not only in 
the city center but also in the countryside. While the residence opened in Siirt 
became the center for pastoral and liturgical activities, a technique of pastoral 
access circulating along the city–country line was developed through schools. 
This technique reinforced the institutional loyalty of Catholic villages and 
proved to be the most effective tool for gaining influence over the communities 
described as “schismatic,” such as Armenians and Jacobites, through 
education599. Thanks to this station, the missionaries assigned here had the 
opportunity to visit and conduct more activities in the surrounding villages than 
before. In conclusion, with the approval of the Vatican-affiliated representative, 
the 1882-1884 period is characterized by the permanent settlement of the 
Dominican residence in Siirt and the emergence of the inter-sectarian influence 
strategy carried out through educational activities. These years demonstrate that 
Siirt emerged in the history of Catholic missionary work not just as a provincial 
stop, but as a center organized in a city-country unity where social 
transformation was targeted through education. This situation is also supported 
by statistical data provided by Vital Cuinet600. 

The fundamental characteristic of these schools belonging to the 
Chaldean Catholics in Siirt was that they were managed directly by the 
churches and provided instruction in French and Arabic under the auspices of 
the RR. PP. Dominicains. Thus, the institutional presence in Siirt was not 
limited to a Chaldean Bishopric but was placed within a pedagogical and 
linguistic framework through the Dominican mission. The prominence of 
French in the curriculum reveals that Catholic education functioned not only as 
a religious transmission but also as a cultural capital transfer. This was also a 

 
597 Œuvre des écoles d’Orient, September 1883, pp. 131-144, 140-144. 
598 Œuvre des écoles d’Orient, May 1884, pp. 312–313. 
599 Kamo, 1999, p. 89; Œuvre d’Orient, n°138, 1883, pp. 131–134, 140–144; n°142, 1884, pp. 
312–313. 
600 Cuinet, La Turquie d’Asie, Vol. II, pp. 498, 535, 597–598 



241 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

reflection of France’s role as the protector of Catholics in terms of culture, 
politics, and missions. 

When considered alongside the missionary and political influence of a 
Western power like France in the region, Siirt can be evaluated as one of the 
most typical examples of the local-missionary joint-operation model. Local 
clergy and community members acted in coordination with the pedagogical 
programs provided by the Dominicans; the daily operation of church schools 
served both the transmission of religious identity and the internalization of 
French as a language of social status. This policy appears consistent with the 
long-term strategy of Catholic missionaries to raise a "local elite generation." 
Indeed, Catholic missionaries trained local elements through their own 
education systems and reassigned them to the region to both reduce costs and 
be more effective in these societies. 

The language policies of the missionaries and the arguments used in their 
schools became symbols of cultural and political expansionism in the late 19th 
and early 20th centuries. One of the primary soft powers used by dominant 
powers to increase or permanentize their influence in areas they wished to 
control was teaching their language. This continued increasingly just before 
World War I. Indeed, the differences between pre-war and post-war language 
politics in regions such as Siirt and Mosul are noteworthy. Although Arabic 
was still a strong language of the curriculum in the late 19th century, it was 
recorded that French became increasingly dominant in the first half of the 20th 
century. Tijmen C. Baarda’s study on Dominican-Iraqi academic production 
emphasizes that this change in direction led to a pedagogical shift "favoring 
French over Arabic," particularly around Mosul and Siirt, which left a 
significant mark on local intellectual production601. The shift toward French 
emphasized by Baarda actually aligns with the spirit of the language and 
politics of the era. Until the beginning of the 20th century, French was the 
primary European language ensuring the spread of popular culture in the 
Middle East and diplomacy in Europe and many parts of the world. For Eastern 
Catholic Christians, French was also a language that facilitated common 
understanding and communication. In this context, it is a known fact that 
Maronites, Catholic Jacobites, Chaldeans, and Catholic Armenians prioritized 
French in their education. Consequently, the missionary snapshot of 1889 is a 
critical moment showing both the institutional density and the linguistic 
orientation of Catholic missionary activities in Siirt. It is understood that in this 
phase where French and Arabic were taught together, the language-curriculum 
focus was established directly through Dominican pedagogy; while a dual 

 
601 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, pp. 478-481, 527; Tijmen C. Baarda, “Dominican-Iraqi 
Scholarship between Rome and Mosul: Textual Authority and Cultural Dependency (1878-
1950),” Intellectual History of the Islamicate World, Vol. 8, no. 2-3, 2020, pp. 263-282. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 242 

language regime existed before the war, French emerged almost exclusively 
after the war as the primary tool strengthening the Catholic community's 
cultural ties with the West. Additionally, this situation facilitated the entry of 
minorities into state institutions, such as the telegraph office, which required 
knowledge of French602. 

2.1.2. Cadre Crisis and the Local Clergy Strategy: Fragility 
and the Search for Sustainability of the Catholic Mission in Siirt 
(1891–1892) 

One of the primary problems of the Catholic Church in Ottoman lands, 
particularly in Siirt, was the lack of missionaries who were fully versed in 
Catholic tenets of faith and could represent this sect in an educated society. This 
demand could not be fully met by foreign missionaries sent from the Vatican 
or France who were strangers to the region and society. In accordance with its 
centuries-old missionary policy, the Vatican realized as of the 1840s that 
Eastern missions could not be sustained solely by missionaries coming from 
Europe, and made it a systematic policy for local Christian youth to receive 
education in Catholic countries and return to their homelands. This policy is 
called the “local clergy” (klero) strategy carried out by the Vatican through the 
Propaganda Fide603. The second factor was French protection. The protection 
and logistical support provided by French consulates made it possible for 
Dominicans and nuns to work in safety, acting as a “horizontal shield” in many 
areas from road safety to property acquisition604. 

As understood from the explanations above, one of the most significant 
problems of the Siirt-centered Catholic mission network in the late 19th century 
was the lack of a local clerical cadre to assist them in missionary duties. A 
reflection of this in the final period was the closing of the school in 
Radouan/Rıdvan in 1891 because no local priest could be found to serve, and 
the simultaneous dispersal of the Catholic community in the city for the same 
reason, which clearly demonstrated the mission network’s dependency on 
personnel and its fragility. In the journal Œuvre d’Orient, this situation was 

 
602 Their command of foreign languages, primarily French, ensured that Chaldeans were 
frequently employed in state ranks. One of the examples that can be given for this situation is 
Antuvan Ibrahim Chaldean Efendi, born in Egypt; he held many different positions including the 
Ministry of Post and Telegraph. See Presidential Ottoman Archive (BOA), DH.SAİD.d. 2/426 
(29 Dhu al-Hijjah 1255-March 4, 1840). Another name is Abdulmesih Hilmi Efendi, born in 
Diyarbakir. Hilmi Efendi, who began his civil service life in the Rüsumat (Customs) Ministry, 
later served in various regions of the empire. See BOA, DH.SAİD.d. 129/285 (29 Dhu al-Hijjah 
1285-April 12, 1869). It is possible to increase these examples in light of archival documents. 
603 Annali Della Propagazione Della Fede, Vol. IX, Lyon: Tipografia di Rusand, 1842, pp. 96-97. 
604 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, pp. 478-481, 527. 



243 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

recorded as a typical example of the “cadre sensitivity” of Catholic institutions. 
Indeed, in this document, Catholic missionaries emphasized that the primary 
reason they lost their influence in the region was their lack of sufficiently 
equipped missionaries605. Despite such deficiencies, the continued conversion 
to Catholicism in Nestorian villages during the same period shows that pastoral 
gains at the village level could be sustained steadily despite the lack of local 
priests. In this case, it can be thought that the desire of local Nestorians to 
benefit from the increasing French and missionary influence in the region was 
effective. We believe there is no other explanation for why this community, 
which had existed in this region for centuries, showed such interest in recent 
periods despite the lack of missionary personnel and work. 

To close the personnel gap in Siirt and reach a sufficient number of 
trained cadres, a solution was seen in the strategic establishment of a teacher 
training and boarding school model in the Siirt region in recent periods. For this 
purpose, the “Home School” established initially for small children served as 
both an orphanage providing shelter and education for orphaned children and 
met the need for local cadres by training village teachers. Thus, the school 
undertook a dual function: ensuring pastoral continuity for Catholic 
missionaries in the region and providing an education-personnel production 
cycle606. This system was in a vertical connection with the Syro-Chaldean 
Seminary in Mosul. Students selected from among those studying at the school 
in Siirt were sent to the seminary in Mosul for higher education. Those who 
successfully completed their clerical education there returned and served as 
priests or missionary teachers in the Siirt region. 

One of the most important criteria connecting the Chaldean society in 
Siirt to France or the Vatican was the financial dimension of the education and 
missionary activities carried out in the region. For the society, which could not 
meet such expenses or, according to missionaries, had not fully reached this 
consciousness, to continue in the Catholic faith, the financial dimension of the 
missions remained a continuous dependency on Rome. This dependency was 
confirmed by missionary reports even on the threshold of World War I. The 
report titled Mesopotamia: Review of the Civil Administration, prepared by the 
British government, specifically emphasized the need of Catholic communities 
for Roman support in mission areas607. 

 this section of our study is evaluated generally, it shows that the fate 
of the Catholic mission in Siirt, especially in the 1891-1892 period, directly 

 
605 Œuvre d’Orient, n°190, May 1892, p. 278. 
606 Œuvre d’Orient, n°244, January 1901, pp. 478, 481, 527. 
607 His Majesty’s Stationery Office, Mesopotamia: Review of the Civil Administration, London: 
HMSO, 1920, p. 51. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 244 

depended on the existence of a local priest and teacher cadre. However, the lack 
of “local clergy” increased the fragility of the network; to close this gap, the 
Home School–Seminary line extending from Siirt to Mosul was developed; 
French protection provided the diplomatic framework for this line to stay afloat. 
Thus, Siirt became one of the most visible examples of the tension between 
cadre dependency and the strategy of continuity in Catholic missionary 
activities at the end of the 19th century. 

2.1.3. The Consulate-Protection-Schooling Triangle (1894-
1913) 

At the end of the 19th century and the beginning of the 20th century, the 
institutionalization of Catholic missions in the provinces was not limited to the 
opening of schools and monasteries but was shaped by the combination of 
diplomatic protection, consular support, and educational networks. In a multi-
ethnic and multi-sectarian provincial center like Siirt, this triple tripod was the 
fundamental element that guaranteed the continuity of Catholic institutions. As 
is known, these activities carried out by consulates under the discourse of 
“humanitarian aid” and “religious protection” were actually tools for 
penetrating the internal affairs of the Ottoman State and weakening its authority 
in the region. In particular, Britain, within the framework of the “Eastern 
Question” in the second half of the 19th century, used minorities as a pressure 
element on the Ottoman Empire and followed a balance policy suitable for its 
own interests through their social-political positions. In this context, consulates 
were not only diplomatic institutions but also functioned as pioneering 
extensions of the European powers that would later penetrate the region. Thus, 
the internal social and political relations of Ottoman minorities were shaped by 
the influence of international interventions beyond local dynamics; consulates 
became centers for both information gathering and guidance in the border 
regions of the empire608. It is known that the protective reflex shown by Britain 
for Protestants was also valid for the French regarding Catholics. Indeed, the 
protection and logistical support provided by French consulates made it 
possible for Dominicans and nuns to work in safety, acting as a “horizontal 
shield” in many areas from road safety to property acquisition609. 

France’s policy of protecting and sheltering Catholic missionaries was 
also reflected in Ottoman documents. An Education Ministry (Maarif Nezareti) 

 
608 Dilşen İnce Erdoğan, “The Impacts of American Missionaries on the Outbreak of Armenian 
Rebellions,” Süleyman Demirel University Faculty of Arts and Sciences Journal of Science, issue 
9 (2003): 147-166. Also see the same author's work titled Activities of American Missionaries 
and the Van Armenian Rebellions (1896), IQ Kültür Sanat Publishing, Istanbul 2008. 
609 Œuvre d’Orient, n°244, 1901, s. 478-481, 527. 



245 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

document dated July 3, 1894, recorded a total of 21 Chaldean schools: 3 in 
Diyarbekir, 10 in Mardin, 6 in Mosul, and 2 in Siirt. This record is the reflection 
in official documents of the political and cultural influence established by the 
French, especially through educational initiatives linked to the Maurinists,over 
the Catholic communities in the region610. Schooling became the most visible 
tool of French influence beyond pastoral service. Continuing this process, 
another document dated July 4, 1899, stated that the activities of Latin, French, 
and Dominican priests in Bitlis-Siirt and its environs at the city scale were 
directly protected by the French Consul of Mosul and the French Embassy in 
Istanbul611. At this point, French protection intervened not only at the 
diplomatic level in large centers like Istanbul but also in the safeguarding of 
daily activities in the provinces. Thus, Catholic missionaries used the French 
consular and embassy network as a ground of security and legitimacy to bypass 
the restrictions imposed by Ottoman authorities. 

The individual reflections of the effects in the field of education in the 
documents are also noteworthy. Elias Hanna (age 22), a Chaldean Catholic 
youth from Siirt, thanks to his education in a secondary school (idadi) and a 
French school and his proficiency in writing and reading Arabic fluently, won 
the idadi teacher examination on September 3, 1910, and received a teaching 
permit. This example shows that through the combined teaching of French and 
Arabic, Catholic youth found opportunities for advancement within the 
Ottoman educational system and that mission schools penetrated the Ottoman 
provincial bureaucracy through individuals612. The correspondence of Antoun 
Abdulnour dated December 12, 1913, reveals the extent of the Catholic-
Jacobite (Syriac Orthodox) competition in the Siirt and Bsheiriya region. 
Abdulnour reported the competition for attraction carried out between the 
Catholic Latin rite and the Eastern rite over the Syriac Orthodox community of 
approximately four thousand people through elements of education, financial 
support, and diplomatic protection613. 

 
610 BOA, Y.PRK.MF. 3/31, (29 Dhu al-Hijjah 1311-July 3, 1894). 
611 BOA, Y..PRK.MF. 3/31, (24 Safar 1317-July 4, 1899). 
612 BOA, MF.MKT. 1159/74, (27 Sha'ban 1328). 
613 Khalid S. Dinno, The Chaldean Catholic Church: Its History, People, and Identity, 
Bloomington: AuthorHouse, 2017, p. 211-212. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 246 

2.2. Development of Educational Institutions and Numerical 
Analysis 

2.2.1. Chaldean Educational Institutions in the Sanjak of Siirt 
(1890–1898): Numerical Structure and Inter-Communal 
Comparison 

In the last quarter of the 19th century, the Sanjak of Siirt hosted numerous 
educational institutions belonging to the Armenian Gregorian, Armenian 
Protestant, and Chaldean Catholic communities, in addition to the Muslim 
majority. In this period, education was not merely a field of pedagogical 
activity; it was a fundamental element that shaped the institutional presence of 
communities, their social visibility, and their relationship with the state. The 
position of the Chaldean community in the field of education presents a 
remarkable appearance in terms of both quantitative size and organizational 
capacity. 

2.2.2. Year 1890: Male-Weighted, Institutionally Dense 
Structure 

According to data from 1890, 4 boys' schools belonging to the Chaldeans 
were operating in the Sanjak of Siirt. 8 teachers served in these schools and a 
total of 325 male students received education. In the same year, the total number 
of students belonging to non-Muslim communities was 1,730, and Chaldean 
students accounted for approximately 18.8% of this total. This ratio shows that 
Chaldeans possessed the second-highest non-Muslim student population in the 
sanjak after the Armenian Gregorian community (1,350 students). It is 
understood that Chaldean schools did not yet include female students during 
this period; education was conducted predominantly for male children. In 
contrast, the relatively low number of students per teacher suggests that these 
schools had a strong structure in terms of institutional density and educational 
quality. According to the 1892 Bitlis Provincial Yearbook, there were 3 
Chaldean schools in the Sanjak of Siirt. A total of 125 students, including 45 
girls and 80 boys, were educated in these schools. In the same year, the total 
number of non-Muslim students in the sanjak was 521, and Chaldean students 
accounted for approximately 24% of this total. This ratio shows that compared 
to 1890, the proportional weight of the Chaldean community in the non-Muslim 
educational field increased. The most striking development was the inclusion 
of female students in Chaldean schools. This situation reveals that the Chaldean 
community underwent a gender-based expansion in its understanding of 
education and adopted pedagogical modernization trends. In the same year, 



247 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Armenian students accounted for approximately 57% of the total, while 
Protestant students accounted for 18%. 

2.2.3. Year 1898: Institutionalization at the Rüşdiye Level 

According to the 1898 Education (Maarif) Yearbook data, one Chaldean 
Catholic Rüşdiye (Middle School) was operating in the center of Siirt. A total 
of 80 students, 30 girls and 50 boys, were studying in this school. In the same 
year, there were a total of 428 students in the three non-Muslim middle schools 
located in Siirt. Accordingly, the Chaldean Catholic Rüşdiye hosted 
approximately 18.7% of the non-Muslim student population at the middle 
school level. This ratio demonstrates that the Chaldean community showed 
institutional presence not only in primary education but also at the secondary 
education level. In this table where the Armenian Rüşdiye was far ahead with 
250 students, the Chaldean Rüşdiye had a more balanced and stable student 
structure compared to the Protestant Rüşdiye (98 students). Between 1890–
1898, Chaldean educational institutions occupied a quantitatively limited but 
institutionally dense position within the non-Muslim educational structure in 
the sanjak of Siirt. The educational structure, which was only for male students 
in 1890, expanded to include female students as of 1892; as of 1898, it deepened 
the institutionalization process by moving to the rüşdiye level. Although 
Chaldean schools lagged behind the Armenian community in terms of student 
numbers, teacher density, the relatively early inclusion of female students in the 
system, and representation at the secondary education level show that this 
community's importance given to education and its level of institutional 
consciousness were high. This situation reveals that Chaldeans were not just a 
demographic element in Siirt, but possessed a community structure that 
sustained and reproduced itself through education614. 

2.3. Testimonies and Missionary Reports 

2.3.1. Catholic Chaldeans in Siirt and the Activities of the 
Dominican Mission in the Testimony of Missionary R. P. Berré 

Missionary R. P. Berré was a Catholic missionary belonging to the 
Dominican order and is known as a mission manager who served particularly 
in Mosul and its surroundings at the beginning of the 20th century. Berré 
assumed responsibility for relations with both Chaldean Catholic communities 
and other local Christian and Muslim communities in the mission field, 
conducting active work in the fields of education, health, and social services. 

 
614 Kucak, a.g.m., s. 263-264. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 248 

He is known for presenting missionary activities within the framework of 
Catholic values and a philanthropic perspective. Berré published an article 
specifically about the Chaldeans in the La Croix (Paris) newspaper on April 26, 
1910. La Croix is one of the Catholic-leaning daily newspapers established in 
Paris in the mid-20th century, specifically in the 1880s. This newspaper, which 
still exists today, is known for conveying news, social, and religious debates of 
Catholic communities in France. In the text, it is important that Berré conveys 
the activities he observed in his own mission field from a Catholic mission 
perspective. In this context, the writing constitutes a valuable source for 
understanding the activities carried out by missionaries in the fields of 
education, health, and social aid, specifically among the Chaldean communities 
in and around Siirt, and the effects of these works on the local social structure. 

According to Berré, the fundamental aim of the Dominicans was not to 
spread the Catholic faith by force, but to establish a spiritual union with Eastern 
Christian communities, especially the Chaldeans. In this context, mission 
schools and orphanages in Siirt provided education and teaching opportunities 
for Chaldean children while also mediating the development of peaceful and 
trust-based relations with the non-Christian population, especially Muslim and 
Yezidi circles. While educational institutions contributed to the younger 
generations gaining religious and social consciousness, dispensaries and 
hospitals directly affected public health, creating networks of solidarity and 
trust on a regional scale. 

Father Berré emphasizes that the missionaries worked in close 
cooperation with the local Chaldean clergy. Missionaries provided not only 
religious guidance but also pedagogical support, helping local churches 
maintain their own rites. The Dominican mission ensured that participation in 
the Catholic union took place in harmony with local cultures and identities by 
prioritizing the preservation of local rites instead of Latinization. 

The social aid dimension was also a fundamental part of the mission. 
According to Berré’s account, the Dominicans served everyone "without 
distinction of race, language, or religion"; they treated patients by risking their 
lives, especially during epidemic periods. Dispensaries and guesthouses in Siirt 
were open not only to Christians but also to Muslim and Yezidi patients; thus, 
the mission functioned as both a religious and a social solidarity center. These 
institutions provided a significant contribution to the establishment of trust 
between the Chaldean society and other ethnic and religious groups. 

The text also shows that these services were described for the purpose of 
aid and philanthropy from a Catholic missionary point of view. Father Berré 
presents the activities of the Dominicans as a manifestation of universal 



249 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Christian philanthropy and emphasizes that through their work, the living 
conditions of both the Chaldean society and other surrounding peoples were 
improved. In this respect, while the text carries the quality of socio-cultural 
observation, it also carries the quality of an ideological narrative legitimizing 
the benefits provided by the Catholic mission to the communities. 

In conclusion, it can be said that Father Berré's testimony reveals two 
fundamental aspects for the Catholic Chaldean community in Siirt at the 
beginning of the 20th century. First, when evaluated in terms of the social and 
humanitarian function of the Dominican mission, establishing a relationship of 
trust and solidarity among the multi-religious societies in the region by 
providing education, health, and aid services through schools, hospitals, and 
orphanages; and second, the France-centered perspective of civilization and 
philanthropy merged with the effort to include the Chaldean community in the 
Catholic union. These two aspects show that in the Siirt example, Catholic 
missionary work carried out both social service and theological re-acquisition 
goals together 615. 

2.3.2. Evaluation via Maurice Pernot's 1912 Report: Catholic 
Missionary Network and Educational Activities in Siirt 

The report prepared by Maurice Pernot in 1912 reveals the organization 
of Catholic institutions in Siirt in detail. The data provided by Pernot show that 
there was an institutional Catholic missionary network in Siirt in the early 20th 

century and that this network undertook comprehensive education and social 
care functions beyond just religious propaganda616. 

According to the data in Pernot's report, the educational activities of 
Catholic institutions in Siirt were quite extensive. 99 students were receiving 
education in the boys' school in the city center; 20 of these were Muslim and 
they took lessons in French, Turkish, Arabic, and their own community 
languages (Chaldean, Armenian, Syriac). While there were 31 students in the 
girls' school, 90 children were housed in a cross-sectarian shelter. 10 children 
were receiving education in the Sœurs de la Présentation girls' orphanage. In 
the village of Aynsalib (Aïn-Salib) surrounding Siirt, there was a girls' school 
with 62 students and a shelter housing 61 children. Additionally, a total of 97 
students received education in three village schools in the city. Through these 
data, Pernot's report shows that the educational activities of the Catholic 

 
615 BOA, MF.MKT. 1159/74, (27 Sha'ban 1328). 
616 Maurice Pernot, Rapport sur un voyage d’étude à Constantinople, en Égypte et en Turquie 
d’Asie (Janvier–Août 1912), Paris: Typographie Firmin-Didot, 1912, s. 151-152. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 250 

network were active not only in the city center but also in the surrounding 
villages617. 

In addition to educational activities, the effectiveness of Catholic 
institutions in the field of social services also draws attention in Pernot's report. 
A pharmacy/hospital operating in the city served 5,000 patients in 1911 alone. 
This shows that Catholic missionaries also created a wide area of influence in 
the field of health services. 

Pernot's report demonstrates that Catholic missionaries in Siirt did not 
just provide religious education but also established an educational system 
based on the principle of inter-sectarian inclusiveness. This educational system 
enabled students from different ethnic and religious groups to learn together, 
expanding the social scope of Catholic missionary activity. 

In light of these data, the education and social care activities of the 
Catholic missionary network in Siirt can be read as an inclusive social impact 
strategy beyond the religious mission. Maurice Pernot's 1912 report reveals 
both the quantitative and qualitative dimensions of this process, shedding light 
on the importance of Catholic missionary work in the context of 
institutionalization and social transformation in the region. 

Consequently, the 1894-1913 period before the First World War was a 
phase where Catholic missionary activities in Siirt were consolidated through 
consular protection, schooling, and financial support mechanisms. The data 
presented together by Ottoman archival documents and French field reports 
clearly show that French Catholic institutions left a lasting impact not only on 
religious communities but also on the educational and social structure of the 
Ottoman provinces. 

2.4. Social and Medical Mission: Father Joseph De Boissieu 

2.4.1. Father Joseph De Boissieu’s Medical Missionary 
Practice and the Dimension of Moral Responsibility 

French Dominican Missionary Father Joseph de Boissieu arrived in Siirt, 
attached to the Bitlis province, in 1906, which would be his final residence in 
the early years of the 20th century. This city, with a population of approximately 
15,000, was mountainous and located at a certain distance from the left bank of 
the Tigris. The city was the center of a Chaldean archbishopric and the 

 
617 Pernot, pp. 151-152. 



251 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Dominican mission operated a school here; however, its activities frequently 
reached the surrounding villages for the education of children, religious 
services, and medical aid. De Boissieu emerged as one of the figures 
representing the medical dimension of the Dominican mission. However, his 
practice differs from “medical missionary work” in the classic sense on an 
important point: De Boissieu was not a physician, but by acting like a doctor, 
he placed the moral authority of medical knowledge and care at the service of 
the pastoral mission618. 

2.4.1.1. Father Joseph De Boissieu and the Moral Dimension of 
Catholic Representation 

De Boissieu's "doctor" identity was based not on scientific competence 
but on moral persuasive power and the motivation to help. The limited medical 
knowledge he acquired in the monastery library was deemed sufficient in the 
information void of the Ottoman provinces; this gave him the image of a "priest 
who shows God's mercy with his hands." In this respect, medical practice was 
for him not a scientific discipline but a theological tool of representation: 
healing is the worldly form of direct divine grace. For this reason, "acting like 
a doctor" was perceived as the duty of "materializing God's healing." 

De Boissieu's role as a physician did not only aim to heal individual 
patients; it also became a socio-cultural performance reinforcing the regional 
legitimacy of the mission. The "miraculous" perception created by modern 
medicine in the Ottoman provinces gave his actions a sacred legitimacy. In this 
way, De Boissieu ensured the transmission of faith through the body among 
Kurdish communities where religious preaching could not find a direct 
response, turning healing into a kind of “spiritual language of communication.” 
Within the framework of the mission to “save people in the name of God,” he 
prioritized moral responsibility rather than scientific authority619. This situation 
made the theological essence of the Catholic mission, compassion, service, 
mercy, visible through the healing of the body. 

2.4.1.2. Epidemics, Administrator Support, and the Missionaries' 
Working Environment 

The fact that missionaries entered the region using doctoring and 
medicine created a suitable working environment for them not only among the 

 
618 Henri Turgis, Un missionnaire soldat: Vie et mort du Père de Boissieu de l'Ordre des Frères 
prêcheurs, 1878-1915, Paris, 1921, p. 17 
619 Turgis, Un missionnaire soldat, p. 17-28. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 252 

Nestorians but also in their relations with Siirt Chaldeans and Kurds. This 
enabled them to be protected from the reactions of different communities and 
to travel freely. Because Chaldean leaders and Muslim officials who were 
examined by missionary doctors provided them with assurance out of a sense 
of gratitude for the treatment620. 

Throughout the 19th century, epidemics common in Eastern Anatolia 
(malaria, cholera, etc.) provided an unmissable opportunity for priest-doctor 
missionaries. The fact that Ottoman and Iranian officials in the region also 
suffered from diseases made it easier for missionaries to win their trust and 
continue their travels safely. This environment of trust accelerated the obtaining 
of permits for mission houses; indeed, the Governor of Urmia in Iran personally 
invited the missionaries and allocated furniture and a house to them621. 

2.4.1.3. Religious Sphere of Influence in Exchange for Free 
Service 

Missionary organizations carefully selected the people they would send 
to the mountains of Hakkâri and Siirt. It was thought that alleviating physical 
ailments was the "shortest way to the hearts of these highlanders who had 
remained distant from civilization." This was materialized by the decision that 
the first missionaries to be sent should be doctors. Dr. Grant stated that he 
gained the trust of the governor of Urmia and the people in a short time thanks 
to his profession; it was recorded by Rufus Anderson that Dr. Wright, who came 
after him, was also received "like a prince" by the Nestorians and the 
surrounding people622. 

To win over the people, missionary doctors did not charge the people 
they examined for either the examination or the medicine. However, their only 
condition was that the patients listen to their sermons before the examination. 
Ottoman officials also treated these people with tolerance and provided them 

 
620 Murat Gökhan Dalyan, The Hakkâri Diary of American Missionaries in the 19th Century, Öncü 
Kitabevi, Ankara 2012, pp. 9-11; Asahel Grant, The Nestorians; or, the Lost Tribes, London 1843, 
p. 6; John S. Guest, History of the Yezidis: In the Footsteps of Meleke Tawus and Mishefa Resh, 
trans. İbrahim Bingöl, Avesta Pub., Istanbul 2001, p. 141; Anderson, History of the Missions of 
the American Board of Commissioners for Foreign Missions to the Oriental Churches I, Boston 
1872, p. 176; Report of the American Board of Commissioners for Foreign Missions, Hartford 
1836, p. 56; Robert E. Speer, The Hakim Sahib, The Foreign Doctor: A Biography of Joseph 
Plumb Cochran, M.D., of Persia, Fleming H. Revell Company, New York 1911, pp. 55-57. 
621 Dalyan, op. cit., pp. 9–11; Grant, op. cit., p. 6; Guest, op. cit., p. 141; Anderson, op. cit., p. 
176. 
622 Dalyan, op. cit., p. 29; Grant, op. cit., p. 6; Anderson, History of the Missions II, Boston 1872, 
p. 286. 



253 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

with protection due to their health services. In some cases, even horsemen 
escorts and travel permits were given, thus increasing the missionary priests' 
freedom of movement623. In conclusion, these medical contacts established 
with the Siirt Chaldeans became the primary tool for the Catholic missionary 
concept of mercy, service, and moral responsibility, embodied in the person of 
Father Joseph de Boissieu, to be carried into the daily life of the local people 
and to create a lasting effect in the region. Medicine, in this context, functioned 
as an element that healed not only the body but also social relations624. 

2.5. Humanitarian Aid and Vocational Training Activities 

2.5.1. Catholic Orphanage for Siirt Chaldeans 

The Dominican orphanage in Siirt served as an important refuge for 
Christian children orphaned especially following the ethnic and religious 
conflicts in the region in the late 19th century. After the 1895 incidents, the fact 
that many Syriac, Armenian, and Chaldean children in and around Siirt were 
left unprotected made the role of these institutions even more critical. Bringing 
the Siirt orphanage to the agenda in the French Catholic press of the period was 
not only an account of pastoral activity but also an effort to keep interest in 
Eastern missions alive among the French public625. 

2.5.2. Vocational Training Courses for Siirt Chaldeans: 
Carpeting 

Missionary activities carried out in Ottoman lands in the last quarter of 
the 19th century were not limited to religious propaganda; they also included 
social services such as education, health, and vocational training. Within this 
framework, the opening of vocational courses such as carpeting became a 
common practice among Armenian, Syriac, and Chaldean communities, 
especially in the eastern provinces of the Ottoman State. These courses 
provided the opportunity to earn income for orphaned children and women, 
while increasing the interest of the local people in missionary institutions and 
strengthening the social legitimacy of these institutions. Therefore, such 
activities functioned as a tool for establishing influence over the community 

 
623 Aubrey Herbert, Ben Kendim: Final Travels in the Ottoman Country, trans. Yılmaz Tezkan, 
21. Yüzyıl Pub., Ankara 1999, p. 118; Grant, op. cit., p. 11; Thomas Laurie, Dr. Grant and the 
Mountain Nestorians, p. 106. 
624 Turgis, Un missionnaire soldat, pp. 17-28. 
625 Année Dominicaine. 1898. Review edited by a Meeting of Writers followed by… Paris and 
Brussels: Société Belge de Librairie, Oscar Schepens & Cie, Publishers, 16 Rue Treurenberg, p. 
567. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 254 

through indirect social effects rather than the direct religious aspect of 
missionary work. 

An important example of Catholic missionary activities in Siirt is the 
carpet weaving workshop opened in 1904 under the guidance of nuns. This 
initiative aimed not only to provide support to orphans in need but also to enable 
them to acquire a profession as productive individuals. Thus, it was made 
possible for them to both earn an income that would meet their expenses during 
childhood and gain a skill with which they could sustain their livelihoods in the 
future626. Although initially opened only for girls, boys were later included in 
this carpet workshop. By 1911, nine children were being taught carpet weaving 
in the boys' orphanage operated by the Dominicans627 . This situation shows 
that the mission developed a comprehensive program aimed at integrating not 
only girls but also male orphans into economic life. 

Among the activities of the Catholic nuns, basic education for girls, 
vocational workshops, and especially the carpeting workshop draw attention. 
This workshop became a space for a social-religious pedagogy defined as 
"worker-apostleship" beyond being just an economic production center. Thus, 
the participation of local women and girls in economic life was encouraged 
while the intergenerational transmission of Catholic identity was 
strengthened628. This situation shows that carpet courses contributed to the 
Catholic missionaries being favored in the region and to the community's 
strengthening both economically and culturally. 

One of the most unique aspects of this carpet weaving workshop 
established by Catholics in Siirt is its reliance on local raw material usage. 
Apart from Central Anatolia, the Siirt region and its surroundings is one of the 
rare areas where the Angora goat is raised. The shiny and silky hair of the 
Angora goat, locally called "Kech/Keçi" and valued for its wool, was washed, 
combed, and turned into yarn; village women brought the yarn they spun in 
their homes to the workshop. These yarns were used both in their natural tones 
and dyed when necessary; thus, undyed but elegant-looking carpets were 
produced. Patterns were mostly adapted from Persian carpet models629. 

 
626 Henri Turgis, Un missionnaire soldat: Vie et mort du Père de Boissieu de l'Ordre des Frères 
prêcheurs, 1878-1915, Paris, 1921, pp. 21-22. 
627 Pernot, op. cit., p. 151. 
628 Œuvre d’Orient, April 1, 1954, pp. 265–267. 
629 Turgis, op. cit., pp. 17–28. 



255 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Image 7. Father De Boissieu 

Father de Boissieu, who was responsible for the management of the 
workshop, gave great importance to this activity. He meticulously carried out 
the preparation of models, control of work, and accounting; he tried to collect 
orders by writing letters to his family and circle of friends in France. 
Additionally, he made plans to purchase a goat herd to reduce raw material 
costs and aimed to expand the workshop. These efforts did not go unrewarded; 
in particular, Countess Louis de Farcy, his mother's childhood friend and 
godmother, supported the project by giving large orders. 

Until the outbreak of the war, the workshop covered the expenses of the 
orphanage and provided a professional opportunity for poor families to earn a 
living. Thus, the mission developed economic productivity as well as 
philanthropy. Although Boissieu was not an orator, he gained trust in his 
environment with his honesty, humility, and sincere attitude; he endeavored to 
guide his students and workers both materially and spiritually, directing them 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 256 

toward God. In this respect, the carpeting workshop became a center where 
Catholic missionary work was materialized, with economic production and 
religious education conducted together. 

This carpet workshop opened by Catholics for the Siirt Chaldeans 
became a missionary tool both economically and culturally thanks to the 
brilliance, durability, elasticity, softness, and superior dye-holding properties 
of the Angora goat mohair. This workshop represented a model of missionary 
activity that integrated religious, vocational education, and foreign trade 
dimensions. Mohair played a strategic role in this model as an element in both 
local economic development and international trade relations630. 

Missionary activities did not only carry the aim of religious propaganda; 
they included methods of establishing a relationship with the community in 
areas such as education, health, and vocational training and providing long-term 
influence. Vocational courses such as carpeting supported the economic 
independence of the community while simultaneously establishing trust in 
missionary institutions and strengthening the community–missionary bond. 
The Siirt example offers an important model in terms of both economic 
production and cultural transmission as one of the most concrete manifestations 
of this process. 

2.6. Cultural Impact and Missionary Identity 

2.6.1. Catholic Nuns, Education, and French Cultural Impact 
in Late Ottoman Siirt 

An encrypted telegram sent by the Governor of Bitlis to the Ministry of 
Interior during the summer of 1899 reveals the concrete dimensions of the 
Catholic network in Siirt. According to this, there were two Latin Catholic 
priests, two French, three from Mosul, two from Mardin, two from Siirt, and 
nine nuns in the city; 50-60 girls and boys were receiving education, and it was 
claimed that “approximately 100 people from the Ancient Syriacs and 
Armenians were made Catholic.” Additionally, it was reported that a brawl 
broke out in a church under the pretext of a “game” and a dispute was 
experienced with officials 631. Another correspondence in the same period 
records that after about fifteen years of residence, the Latin Nuns requested a 
new house and plot as a result of their increasing activities, but these requests 
were rejected on the grounds that they were “hostile to the Imperial 

 
630 Turgis, op. cit., pp. 23-24. 
631 BOA, DH.TMIK.M. 73/59, (20 Rabi' al-awwal 1317-July 29, 1899), Lef 1. 



257 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Government.” The French Embassy intervened in the matter, putting forward 
the “French subject” status of the nuns and supported the request. From this 
point on, the file turned into a diplomatic negotiation between the Bitlis 
Province and the Land Registry (Defter-i Hâkânî)632. Similarly, despite reports 
containing heavy accusations against Metropolitan Emanuel Efendi locally, 
instructions were given from the center to treat him well633. The translation of 
the French Embassy memorandum included in the continuation of the text 
contains allegations of ill-treatment, the threat of missionaries leaving the city, 
and the demand that “the priests in Siirt be treated in the same way as French 
priests are treated.” This demand is a clear reflection of France’s policy during 
the 19th century to become the natural protector (protectorate) of Catholic 
elements in Ottoman territories. It is understood that as a result of diplomatic 
pressure, Catholic missionaries achieved their demands after some time634. 

The social transformation experienced through the role of women's 
congregations was decisive in the late-Ottoman institutionalization of the 
Chaldean Catholic bishopric in Siirt. Following the Mosul-centered 
restructuring of the Dominicans, the Sœurs de la Présentation de Tours nuns 
sent to the region in 1874 ensured that the Catholic mission took root not only 
in liturgical-theological fields but also in education and social service 
dimensions. Among the activities of the nuns, basic education for girls, 
vocational workshops, and especially the opening of a carpet workshop stand 
out. This workshop became a space for a social-religious pedagogy defined as 
“worker-apostleship”; while encouraging local women's participation in 
economic life, it strengthened the intergenerational transmission of Catholic 
identity635. These activities were carried out in direct connection with the 
Dominican printing house in Mosul and the Syro-Chaldean Seminary opened 
in 1878. The institutions in Siirt functioned with the cadre and liturgical text 
support provided by the central structure in Mosul, elevating Siirt to the position 
of “one of the local centers” of the Dominican mission. 

The institutional role of women's congregations also found echoes in the 
press of the period. In a news report published in the Stamboul newspaper on 
September 16, 1898, the educational activities of the Marist Brothers and the 
Nuns of the Apparition were mentioned with praise. The report emphasized that 
male and female students were educated separately with modern pedagogical 
methods and that the social transformation of the communities was accelerated 
in this way. In particular, the fact that French was “fluently spoken by many 

 
632 BOA, HR.TH. 230/19, (9 Rabi' al-awwal 1317-July 18, 1899). 
633 BOA, HR.TH. 231/123, (13 Rabi' al-akhir 1317-August 21, 1899), Lef 2, 3, 5. 
634 BOA, DH.TMIK.M. 73/59, (20 Rabi' al-awwal 1317- July 29, 1899), Lef 3. 
635 Œuvre d’Orient, April 1, 1954, pp. 265-267. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 258 

locals” shows the cultural results of education636. In this period, French became 
a status symbol and a symbol of ties established with the West; it became an 
indispensable capital in trade and diplomacy for youth raised in Catholic 
schools. Consequently, the activities of the Présentation de Tours and 
Apparition nuns and Dominican missionaries not only consolidated the 
institutional structure of the Catholic community in Siirt but also became one 
of the most visible channels of European-style education and cultural 
modernization in the Ottoman provinces. The more effective participation of 
women in social life through education was recorded as one of the most 
important gains of this process. 

 

Image 8. Chaldean Women637 

 
636 Turgis, Un missionnaire soldat, pp. 33-34. 
637 Arménie [Kurdistan] [Image fixe]. Chaldéennes de Mardin / [mission] Grenard ; [photogr.] 
Grenard ? ; [photogr. reprod. par] Molteni [pour la conférence donnée par] Grenard 



259 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

2.6.2. Joseph de Boissieu’s Missionary Activities in Siirt: 
Patriotism for France, State Policy, and Sacrifice 

Father Joseph de Boissieu served as one of the French Catholic 
missionaries in Ottoman territories at the end of the 19th and the beginning of 
the 20th century, serving a multi-faceted mission at both the individual and 
institutional levels. In this period, missionary work was beyond a purely 
religious dissemination activity; it became an important part of the cultural 
influence policies applied by France in the Ottoman geography. French 
Catholic missionaries systematically carried out education, health, vocational 
training, and cultural transmission activities in addition to religious 
dissemination, especially among the minorities in the region. Behind these 
activities lay both the religious motivation specific to the Catholic mission and 
the aim of strengthening France's own national interests. 

This double motivation is clearly seen in Father Joseph de Boissieu’s 
own expressions. In a letter he wrote to his mother from Mosul, he says, “Under 
the gaze of God, we work diligently for two causes you taught us to love since 
our childhood: our France and our religion. Here, too, the motive of all our 
actions and apostolic activity is the interests of these two great causes.” This 
expression defines Boissieu's concept of service as a combination of love for 
the homeland felt for France and loyalty to the Catholic faith. His presence in 
Siirt was shaped both by the fulfillment of a religious mission and by the goal 
of consolidating France's political influence in the region. 

The start of World War I was a turning point for Boissieu's missionary 
activities. Not being able to hear from France for weeks in Siirt created deep 
anxiety for him. Upon learning from the newspapers that France had entered 
the war and called all its citizens to the defense of the homeland, the Father's 
patriotism deepened and his sole aim became joining the military service. This 
decision reveals his loyalty to the homeland as well as his missionary 
identity638. 

Although Father de Boissieu was exempt from military service, he 
applied to the French consul in Van, stating that his health had improved and 
that he was “as strong as the Turks.” The consul accepted this request and 
registered him. However, the hostile and suspicious attitude of the Unionist 
officials he encountered in Bitlis during his journey shows that French 
missionaries were seen as elements of foreign influence by the Ottoman 
administration. He was accused of being agents aiming for the French to seize 

 
638 Turgis, Un missionnaire soldat, pp. 33-34. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 260 

Ottoman lands; these accusations were a concrete reflection of the political 
propaganda and anti-Western perception of the era. 

Boissieu was arrested while traveling via Diyarbekir and Siverek and 
was held in custody for a few days. The fact that the consul was not released 
while he himself was set free reveals the difficulties and risks missionary 
activities faced in war conditions. The process of passing through Urfa to 
Aleppo and arriving in Beirut using the railway built by the Germans reinforced 
Boissieu's determination to join the military service on behalf of France. This 
journey was not only a geographical movement; it was also a demonstration of 
sacrifice and will639. 

In Beirut, Boissieu encountered the hospitality of the Brothers of Saint 
Genis Laval and met another clergyman, Father R…, from Mosul. Having to 
report to the Turkish police every day and the conditions of lack of freedom 
show that the missionary activities of the period were carried out under political 
and military pressures. Their release on December 7 and their departure for 
Port-Said on an Italian ship with the support of the American consul reveal the 
efforts of missionaries to overcome the obstacles they faced. 

In Alexandria, Father de Boissieu’s meeting with his cousin, whom he 
did not know, constitutes a dramatic example of both personal and historical 
coincidence. The fact that both clergymen were known by the same name and 
lost their lives in the war symbolizes the price of individual sacrifice and 
missionary service. In conclusion, Father Joseph de Boissieu's presence in Siirt 
was not just a religious duty, but also a part of France's cultural and political 
influence strategy in the Middle East. His patriotic consciousness, individual 
sacrifice, and the difficulties he faced constitute an important example for 
understanding the operational logic of French Catholic missionary work in the 
region and the relationship between state and religion640. 

2.7. Institutional Financing and Education Network Structure 

2.7.1. Intramural Boys' Schools, Seminary Connection, and 
Micro-Financing Regime in the 20th Century 

At the beginning of the 20th century, the organization of Catholic 
institutions in Siirt was shaped through the vertical bond between the city-
center schools and the central seminary in Mosul. In the city of Siirt, two boys' 

 
639 Turgis, Un missionnaire soldat, pp. 33-34 
640 Turgis, Un missionnaire soldat, pp. 33-34. 



261 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

schools were active in 1900: these were the “Home School” within the 
Bishopric and the Aïn-Salib School located in the Chaldean neighborhood of 
the city. The Home School had a total of twenty-two students, seven boarding 
and fifteen day students. This institution not only functioned as an orphanage 
but also undertook the mission of training teachers for the villages around Siirt. 
In terms of the financial sustainability of the Catholic educational structure, the 
appropriations made to episcopal schools are noteworthy: 200-franc 
appropriations were recorded in 1900 and again in 1902. This is also important 
in terms of showing that the schools received financial aid from Catholic 
missionary institutions abroad alongside local aid to continue their activities 
and thus education and instruction were maintained. A portion of the students 
who successfully completed these schools continued to the clerical school 
called the Syro-Chaldean Seminary located in Mosul for better and higher 
education. In 1900, forty-eight students were recorded in said school, three of 
whom came directly from Siirt. This situation clearly shows a “personnel 
supply line” operating between local school–orphanage institutions and the 
central formation in Mosul641. 

The institutional structure of this period was recorded within a wider 
framework in the 1905 Annuaire pontifical catholique. In the source, Siirt is 
defined under the heading “Chaldoeorum– Chaldean rite.” In the 1905 record, 
it is stated that 6,000 Catholic families were attached to 23 main stations; 20 
secular priests served and a bishop who returned from Nestorianism served in 
Cuératel. The inventory of assets was completed with 23 churches and chapels, 
seven boys' schools, one girls' school, and the Dominican residence642. This 
table shows that the Catholic institutional network in Siirt formed a backbone 
based on not only pastoral but also educational and demographic density. 

The publication organizations attached to the Catholic mission and 
financial reports between 1906-1914 reveal the micro-financing regime in the 
operation of the Siirt bishopric and its schools. Accordingly, the financing of 
said schools and missionary personnel depended on revenues coming from 
abroad. Indeed, this increased over time. While this amount was 200 francs in 
the early 1900s, later in the following years, the 300-franc school appropriation 
from the money transferred to the Siirt region by Catholic donors became a 
fixed standard. This can be traced from Catholic sources. Indeed, it is observed 
that it was 300 francs for each year in 1906: 300 francs; 1907: 300 francs; 1908: 
300 francs; 1911: 300 francs; 1912: 300 francs; 1914: 300 francs, and this 
amount never changed. In addition to this fixed fee, additional donation items 
for liturgical activities and extraordinary situations were also recorded. For 

 
641 Œuvre d’Orient, n°244, May-June 1901, pp. 478, 481, 527; n°249, March-April 1902, p. 718. 
642Annuaire pontifical catholique, 1905, p. 290. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 262 

example, in 1907, 112 francs for liturgical activities for Archbishop Addaï 
Scher; in 1908, 200 francs for the Archbishop and 100 francs for masses; in 
1912, 663 francs of aid for the people of Hamoran and Deh-Mazn villages 
looted by Kurds; in 1914, in addition to 300 francs for schools, “10 francs for 
Archbishop Addaï Scher” aid was recorded643. This micro-financing regime 
established a system combining liturgical continuity (sacramentum), schooling 
(paideia), and disaster relief (e.g., 1912 attacks) on the same line. 

This micro-financing regime guaranteed the continuity of three main 
dimensions of the Siirt Catholic mission and its community: 

• a) Sacramentum: Appropriations allocated for mass intentions and 
liturgical practices ensured the continuity of clerical services. 

• b) Paideia: Thanks to school allocations, it became possible to train 
teachers, educate orphans, and spread basic education in villages. 

• c) Social Aid: Aid provided to villages in times of crisis (e.g., the 1912 
Kurdish attacks) functioned as a vital tool in sustaining the existence 
of the Catholic community. 

In conclusion, the Siirt experience between 1900–1914 formed the local-
social backbone of the bishopric–station–school matrix with the vertical 
education line established between the boarding-day format of intramural 
schools and the seminary in Mosul. Thanks to the micro-financing system, 
Catholic institutionalization, which combined liturgy, education, and social aid, 
created not only a religious but also a cultural and social continuity. 

 
643Œuvre d’Orient, June 1907, pp. 429-430, 444-445; July 1908, pp. 638-639; July 1909, pp. 106, 
116-117; July 1912, p. 317; July 1913, pp. 108-119; January 1915, pp. 339, 341. 



263 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

Image 8. Chaldéens et Syriens de la province de Mardin644 

 

CHAPTER 3: CATHOLIC CHALDEAN 
PRESENCE IN SIIRT: ADMINISTRATIVE SYSTEM, 
DIPLOMACY, AND SECURITY 

3.1. Background and the Framework of the "Long XIX 
Century" 

From the perspective of the Ottoman State, the Chaldean Patriarchate 
was accepted as a communal identity integrated into the millet system. From 
1843 onwards, patriarchal elections were linked not only to Rome but also to 
the approval of the Sublime Porte, thus maintaining the legitimacy of the 

 
644 https://incipit.icp.fr/records/item/4155-chaldeens-et-syriens-de-la-province-de-
mardin?offset=3  



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 264 

patriarchate through the practice of "dual recognition"645. This framework 
reflected the delicate balance of Ottoman–Roman relations: while the Sublime 
Porte sought to keep the patriarchates under administrative and political 
control, Rome consolidated its influence in the East through "union churches." 
One of the primary characteristics of the 19th century was the production of 
permanent institutional patterns by the Catholic mission network in the 
provinces. Dominicans, Lazarists, and female orders (e.g., Sœurs de la 
Présentation, Sœurs de la Charité) under French protection established a multi-
dimensional infrastructure in centers like Mosul, Siirt, and Van with institutions 
such as schools, hospitals, orphanages, dispensaries, and printing houses. These 
institutions not only conducted religious education and aid activities but also 
became carriers of French cultural influence. Catholic missionary work met the 
communities' demands for modern education, health, and social services on the 
one hand, while on the other, it produced a diplomatic network that was difficult 
for the Ottoman administration to supervise. Thus, by the end of the 19th 
century, the Mosul–Siirt–Van line had become one of the regions where 
Catholic missionary activities were most concentrated. Along this line, 
Dominicans established influence particularly over Chaldean and Syriac 
communities, while women's congregations provided both social and cultural 
transformation through orphanages and girls' schools. These developments not 
only institutionalized Catholic communal identity in the Eastern provinces but 
also created a permanent basis for the diplomatic interventions of European 
states646. 

In this context, the year 1848 constituted a critical turning point regarding 
the Chaldean Patriarchate's relations with Rome and the role of the Ottoman 
central authority in this process. The Pope notified the Ottoman Ministry of 
Foreign Affairs that, upon the resignation of Patriarch Jacob for the Chaldeans 
in Baghdad, Metropolitan Joseph had been elected patriarch and that he had 
approved this election on behalf of the papacy. The letter also requested the 
recognition of the new patriarch by the Sublime Porte647. This example 
highlights the hierarchical authority of Rome in patriarchal elections while 
simultaneously demonstrating the practice of "dual recognition," which 
required this authority to gain political legitimacy through a decree (ferman) 
obtained from the Ottoman State. 

In the same year, an incident in the Mosul field, described in archival 
documents as "the excessive intervention of the French consular circle in the 
Chaldean church," revealed the diplomatic dimension of the process. France, as 

 
645 E. Graf von Müllinen, Die lateinische Kirche im türkischen Reiche, Berlin 1903, p. 33. 
646 For general background see: Documents diplomatiques: Affaires de Turquie. 1900–1901, 
Paris 1902; Hilaire de Barenton, La France catholique en Orient…, Paris 1902, pp. 297-298. 
647 BOA, HR.SYS. 1768/12 (7 Jumada al-awwal 1264-April 11, 1848). 



265 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

a requirement of Catholic protection, sought to establish influence over the 
Chaldean Church, leading to friction with local administrators. Upon the 
incident, the Sublime Porte requested that the new patriarch election be 
resolved swiftly and "in a good manner with the French consul." Here, the 
Ottoman administration preferred to soften the diplomatic crisis by involving 
France in the process rather than completely rejecting its protection claims. 
However, in the same document, the state explicitly emphasized that the final 
word in the appointment of a patriarch belonged solely to itself, underlining 
that the patriarchal office could only gain official status through an imperial 
decree648. 

These developments show that while the Ottoman State took care not to 
oppose France—which held the Catholic protectorate—it remained the 
authority with the final say in patriarchal appointments despite Papal authority. 
Therefore, patriarchal confirmation processes were not merely religious 
procedures but also diplomatic nodes where triple power relations (Papacy-
France-Ottoman) intersected. For the Chaldean community, this process 
reflected both their loyalty to the spiritual authority of the Papacy and their 
search for security under the political authority of the Ottoman State. The 
recognition of the patriarchal election by both Rome and Istanbul allowed the 
community to integrate into the international Catholic world while preserving 
its "official nation" (millet) status within the Ottoman subjects. 

3.2. Administrative Representation, Educational 
Infrastructure, and Integration into Provincial Bureaucracy of the 
Chaldean/Chaldean Catholic Community in the Sanjak of Siird in 
the Late Ottoman Period 

During the period extending from the second half of the 19th century to 
the beginning of the 20th century, the prominent representation of the 
Chaldean/Chaldean Catholic community members living in Siirt and its 
environs within the Ottoman provincial bureaucracy was directly related to the 
community's high educational infrastructure and multilingual formation. By 
1877, the head of the Siird Liva Administrative Council was Mutasarrıf 
Süleyman Bey, and the natural members of the council included Naib Hasan 
Sabri Efendi, Mufti Hüseyin Efendi, Accountant Hasan Rıza Efendi, 
Correspondence Director Akif Efendi, and Deputy Foundations Accountant 
Hüseyin Efendi. Hacı Berho Agha, Hacı Musa Agha, Maksi Abdo Efendi, and 
Terzi Babi Efendi were among the elected members of the council. Spiritual 
leaders of non-Muslim communities, such as Armenian Delegate Ohannes 

 
648 BOA, İ.MSM. 34/975, (27 Safar 1264-February 3, 1848), Lef 1. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 266 

Efendi, Chaldean Bishop Batros Efendi, and Syriac Delegate Deputy 
Abdüşşuyu Efendi, were also included in the council, while Hacı Ahmed Efendi 
served as the chief secretary649. In this framework, it is understood that 
Chaldean representation was visible not only on the judicial level but also 
within the administrative structure at the provincial scale. 

The integration of Chaldean officials into the bureaucracy was supported 
by the qualified education provided by missionary schools alongside intra-
communal schools, thus providing the correspondence proficiency and 
financial/administrative expertise required for civil service. According to 
records in the Diyarbekir Provincial Yearbooks and Sicill-i Ahvâl (personnel) 
registers, Chaldean/Chaldean Catholic schools in Siirt and its surroundings 
functioned as a preparatory ground for civil service. 

Examining the data regarding the high education and language profiles 
of Chaldean community officials, names such as Mansur Galib Efendi, Davud 
Efendi, Yakob Efendi, and Cercis Anis Efendi are understood to have studied 
at Chaldean/Chaldean Catholic schools. The advanced French proficiency of 
some officials indicates an education level beyond local schools. Indeed, the 
record of Hanna Habib Efendi receiving education directly in "foreign schools" 
clearly demonstrates this situation. French proficiency revealed that these 
individuals were included in Catholic missionary education networks; the 
Ottoman administration pragmatically employed community members by 
utilizing this quality in roles requiring international language skills. 

The proficiency of Chaldean officials in foreign languages distinguished 
them in bureaucratic operations. Indeed, it is observed that the vast majority of 
educated individuals possessed literacy in Arabic, Turkish, and Chaldean 
(Syriac), while a significant portion also possessed French. Familiarity or 
speaking skills in Kurdish constituted an additional advantage, particularly for 
officials serving in rural districts. Thanks to their language skills and technical 
expertise, officials of Chaldean origin were concentrated in units requiring 
financial and administrative expertise. In light of the Sicill-i Ahvâl registers, 
Chaldean officials served in financial and treasury tasks such as accounting 
offices, treasury money-changing (sarraflık), weighbridge and warehouse 
stewardship, and provincial and district treasury trusts; in administrative and 
audit units such as the Public Debt Administration (Düyûn-ı Umûmiye), 
correspondence registration, inspectorate offices, saltworks administrations, 
and as members of the court of first instance in the judicial organization; and in 
modern institutions such as the Regie Administration and the Ziraat Bank. The 
common characteristics of these duties were the requirement for accounting 

 
649 Ayhan, op. cit., pp. 143-144. 



267 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

knowledge, correspondence proficiency, and reliability. The preference for 
Chaldean officials, especially in accounting and treasury roles, shows that the 
community was perceived as educated and technical personnel. 

Furthermore, the socio-economic background of state officials of 
Chaldean origin also shaped their career paths. In this context, the prevalence 
of urban and commercial professions among the fathers of Chaldean officials, 
such as drapers (bezzaz), jewelers, merchants, carpenters, and Public Debt 
officials, indicates that the community was positioned economically close to 
the middle and upper-middle classes. This socio-economic structure enabled 
children to be directed toward education at an early age and allowed them to 
begin civil service at young ages such as 15-18. This situation suggests that the 
transition to state civil service was adopted as a conscious and planned career 
path within the community650. 

In this framework, examples of representation in administrative councils 
at the provincial scale are also noteworthy. Indeed, it was recorded that 
Chaldean Delegate Deputy Mansur Efendi served on the Liva Administrative 
Council. Similarly, although Yusuf Efendi's name does not appear in the 
Diyarbekir Provincial Yearbook, records from 1872 reflect that Yusuf Efendi 
was a member of the Liva Court of Appeal651. As a final assessment, in the Late 
Ottoman period, the Chaldean/Chaldean Catholic community was positioned 
not only as a religious minority but also as a provincial bureaucratic component 
integrated into the technical and administrative functioning of the state, thanks 
to its intellectual capital, financial-administrative expertise, and multilingual 
competencies652. 

3.3. Property, Licensing, and Medical Practice: The 
Municipal-Provincial-Embassy Bargaining  

From the 19th century onwards, the Ottoman State generally met the 
rapidly increasing missionary activities and the interest of consulates in 
minority communities with suspicion and caution653. It was thought that the 
works carried out by missionaries under the names of education, health, and 
religious aid led non-Muslim minorities to gain political consciousness against 
the Ottoman administration and to draw closer to Western states. Therefore, the 

 
650 Kucak, op. cit., pp. 265–268. 
651 Diyarbakır Provincial Yearbook, 1291 AH (6th issue), p. 261. 
652 Kucak, op. cit., pp. 265-268. 
653 Dilşen İnce Erdoğan, “From American Board of Commissioners for Foreign Mission to Near 
East Relief: Activities of American Missionaries in Anatolia,” Belgi Journal 2, no. 14 (2017): pp. 
552-566. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 268 

state evaluated said activities not merely as religious or cultural movements but 
also as elements threatening the internal stability and territorial integrity of the 
empire. The deep distrust created in the Ottoman administration by foreign 
consulates, which were in direct or indirect relations with missionaries, 
supporting minority communities, particularly in Eastern and Southeastern 
Anatolia, within the framework of a protection policy. The state believed that 
behind the activities conducted under the guise of religious protection lay a 
search for political influence. Indeed, such interventions made into the internal 
affairs of minorities at the local level weakened the Ottoman administration's 
authority in the region over time and hindered central control. In the face of 
these developments, the Ottoman government, from the Tanzimat onwards, 
adopted a policy of taking the activities of foreign missionaries and consular 
officials under control and limiting them. Particularly, through regulations 
issued in the provinces, restrictions were imposed on opening foreign schools, 
conducting religious propaganda, and establishing direct contact with the local 
people. However, these efforts of the state could not yield full results due to the 
diplomatic pressure of Western states and the capitulations. We see a full 
reflection of this policy in the Siirt region. In this context, toward the end of the 
19th century, Catholic missionary activities in Siirt were subject to debate 
between the Ottoman central administration and diplomatic representations not 
only in education and pastoral services but also in the fields of property, 
licensing, and health. In an October 19, 1899, report from the Ministry of 
Interior, it was stated that three or four Dominican priests and several nuns had 
been present in the city for at least twenty years, occupied particularly with the 
education of Chaldean girls and boys. Additionally, it was stated that said 
priests and nuns provided medical aid but were "prohibited from practicing 
medicine" because they did not possess any medical diploma. In the same 
document, it was also recorded that the Dominicans used some houses they had 
expropriated as schools and places of worship654. 

The fact that some missionaries operating in the eastern provinces of the 
Ottoman State acted with a doctor's identity despite not having medical 
education or competence should be evaluated not only as an administrative 
violation but also as a serious ethical and moral problem. Such practices carried 
out under the guise of "medical aid" among the Nestorians can be characterized 
as a form of abuse that jeopardized public health within the framework of the 
health standards and professional ethics of the period. Missionaries examined 
patients and distributed basic medicines despite having no medical 
qualifications655. 

 
654 BOA, DH.TMIK.M. 76/53, (13 Jumada al-akhir 1317-October 19, 1899). 
655 Murat Gökhan Dalyan, Nestorians in the 19th Century, Doctoral Dissertation, Süleyman 
Demirel University, Institute of Social Sciences, Isparta 2009, p. 116. 



269 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Minorities like the Nestorians perceived these missionaries as real 
doctors due to structural reasons such as the shortage of doctors in the region, 
distance from modern medical knowledge, and lack of access to health services. 
The use of basic medicines and Western-style treatment methods by 
missionaries created a "modern" and "scientific" impact on the local people, 
leading them to gain legitimacy in the eyes of society. Therefore, the unethical 
medical practices of missionaries should be evaluated not only as individual 
irresponsibility but also as a reflection of the colonial hierarchy of knowledge 
and the discourse of medical authority656. 

These activities of missionary doctors carried the potential to produce 
harmful results for individual patients and constituted a professional violation 
of authority against state power in the eyes of the Ottoman administration. This 
situation also shows that missionary activities were an extension of the struggle 
for influence in the region rather than a religious or philanthropic effort. 
Medical aid was often used as a tool to win the trust of the local people and 
spread the missionary discourse. Therefore, such fake doctoring initiatives are 
extremely problematic ethically in terms of both the instrumentalization of 
human health and the conduct of missionary activity under the guise of aid. 
This situation was not an application specific only to Catholics but was also 
valid for Protestant missionaries. In this context, the Ottoman State's attempts 
to remove the English Missionary Brown, who "did not have medical 
authority", from the region through Van Governor Fikri Pasha in 1887-1888 
should be interpreted not only as an administrative measure but also as an effort 
to protect the state's public health ethics and professional audit principle. The 
state realized that the impact of such individuals on Nestorian society could 
yield negative results in terms of both physical health and social order657. 

When the issue of fake doctoring is considered generally, the 
unauthorized activities of missionaries in the field of medicine carry a serious 
legitimacy problem in terms of ethical responsibility, professional honesty, and 
the concept of humanitarian aid. Conducting "doctoring" activities without 
possessing the knowledge, experience, and sense of responsibility required by 
the medical profession can be evaluated as a violation of patient rights and a 
behavior contrary to human dignity, not only from the perspective of the 
Ottoman administration of the period but also from the perspective of universal 
ethical principles. This record displays several important dimensions together. 
First, it is understood that Dominican priests and nuns provided medical 
services beyond classic missionary activities. However, from the perspective of 

 
656 F.F.I., “A Day in Spring,” Quarterly Report of Assyrian Mission, No. XXXVIII, Published for 
the Assyrian Mission, London 1899, pp. 334-336; Murat Gökhan Dalyan, op. cit., pp. 116, 139. 
657 Isabella L. Bird, Journeys in Persia and Kurdistan (New York: G. P. Putnam’s Sons, 1891), p. 
319. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 270 

the Ottoman administration, these activities were contrary to the official 
standards of the modernizing health regime. Therefore, foreign clergy without 
diplomas were prevented from providing medical aid, and the practice of 
"doctoring" was subjected to state authority. Thus, health services turned into 
an important field of conflict regarding the sharing of authority between 
missionaries and the Ottoman administration. 

All these events show how the daily activities of Catholic missions in 
Siirt turned into a multi-layered bargaining space. On one side, nuns and priests 
strengthened their ties with the community through education, worship, and 
health services; on the other, the Ottoman administration sought to keep these 
activities under control through property and licensing mechanisms. However, 
the direct intervention of the French Embassy turned this local-central control 
line into an international issue. Consequently, this two-sided file from 1899 
clearly reflects how the property–licensing–protection triangle operated in daily 
practice in Siirt. The Ottoman State aimed to protect the social balances of the 
provinces while observing diplomatic obligations; French missions sought to 
legitimize their presence through education, health, and charitable institutions. 
In this regard, the Siirt example functioned as a laboratory where Ottoman-
French diplomatic relations were materialized, rather than being merely a 
provincial mission field. 

3.4. State and Supervision: Decorations, Diplomatic Honors, 
and Community Representation: The Example of the Siirt 
Chaldeans 

From the end of the 19th century until before the First World War, the 
institutional visibility of the Chaldean Catholic community in Siirt was not 
limited to places of worship and schools but was also represented through 
diplomatic honors, decorations, and state-approved awards. During this period, 
Chaldean metropolitans and prominent figures aimed to consolidate the 
community's legitimacy in the eyes of the Ottomans through the honors of 
foreign states, primarily France. Furthermore, these decorations are an 
indication of the external connections of certain Chaldean individuals in the 
Siirt region. For example, the permission granted on September 18, 1909, for 
Siirt Chaldean Metropolitan Adday Edishir Shir to accept the decoration given 
by the French Government stands out as one of the community's symbolic 
legitimacy tools 658. In the same vein, requests for permission to wear the St. 
Gregory and St. Sylvester decorations for Ferecullah Abush and Mensur Musa 

 
658 BOA, İ.TAL. 462/47, (3 Ramadan 1327-September 18, 1909). 



271 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Körkis, among the community's prominent figures, were also recorded659. Such 
honors strengthened the community's recognition within the Ottoman 
bureaucracy while simultaneously increasing its prestige in the eyes of Rome 
and France. 

The patriarchal connections of the community in Siirt are also 
noteworthy in this context. News of an election in the Chaldean patriarchate in 
1894 shows that Metropolitan Abd-i Yeşû‘ (Abdüşşüyuh/Abdi Besho) of 
Diyarbekir was elected patriarch unanimously, with Siirt among the 
signatories660. 

The social aid dimension of the community-state relationship is revealed 
by documents from 1897. Requests for aid to the needy Chaldeans in Siirt were 
evaluated and met within the administrative hierarchy. This situation also 
shows that the state followed the condition of the Chaldeans, who were its 
citizens, with sensitivity661. Similarly, the issue of "forty to fifty medals" sent 
to the teachers serving in the girls' school in 1898 shows the intersection of 
pedagogical networks and material honors662. 

This diplomatic and social dimension of the process was also reflected 
in the contemporary press. A report in the Stamboul newspaper stated that Siirt 
Chaldean Metropolitan Addaï Scher was honored with the Officier de 
l’Instruction Publique decoration by the French Republic663. In another report 
in the same newspaper, the visits of Siirt Metropolitan Joseph Emmanuel 
Thomas under the auspices of the Capuchins were recounted, noting that he 
visited the institutions of the nuns and the Marist Brothers, offering his 
appreciation, and was introduced as a multilingual and enlightened individual. 
The report stated that Thomas knew French, Turkish, Arabic, Chaldean, 
Kurdish, Latin, and Italian; was born in Mosul; his bishopric included 
approximately ten thousand Chaldean Catholics; and additionally, the well-
intentioned attitude of Siirt governor Süleyman Faik Bey toward Catholics was 
underlined664. 

This totality shows that Catholic institutions in Siirt gained 
representative capacity not only in religious and educational fields but also at 
the diplomatic and symbolic levels. While decorations and diplomatic honors 
strengthened the community's legitimacy before the Ottoman central 

 
659 BOA, BEO. 1305/97821, (27 Dhu al-Hijjah 1316 / May 8, 1899). 
660 BOA, Y.MTV. 108/36, (4 Jumada al-awwal 1312 / November 3, 1894). 
661 BOA, DH.TMIK.M. 42/75, (13 Jumada al-akhir 1315 / November 9, 1897), Lef 1, 3, 5. 
662 BOA, DH.MKT. 2108/25, (2 Jumada al-awwal 1316 / September 19, 1898). 
663 Stamboul, April 1, 1909, p. 2. 
664 Stamboul, September 16, 1898, p. 2. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 272 

administration and local governments, educational activities and property 
claims conducted under French protection became the primary tools shaping 
the social presence of the Catholic community in the Ottoman provinces. 

3.5. Ottoman State’s Administrative and Legal Supervision of 
Missionary Activities in Siirt 

The activities of the Chaldean community in Siirt and the missionaries 
in the region became targets of the Ottoman State’s tightening supervision 
policies from the second half of the 19th century onwards. The state, which 
initially had no specific policy, later enacted laws to ensure control over the 
local and foreign missionary schools under its sovereignty. For example, in 
1857, a ban was imposed on missionaries preaching in the middle of the street 
in cities and establishing unauthorized printing houses. 

The General Education Regulation (Maarif-i Umumiye Nizamnamesi) 
was put into effect in 1869 to supervise all schools and publications within the 
country. Article 129 of this regulation specifically concerned the supervision of 
schools opened by missionaries and the control of their publications. With the 
regulation, the requirement for all school diplomas to be approved by the 
Ottoman Ministry of Education was introduced. Such measures led 
missionaries to request diplomatic protection, which in turn caused their 
respective states to exert pressure on the Ottoman State665. 

3.6. Administrative Institutionalization and Publication 
Control 

When measures taken to prevent mission activities proved insufficient, 
the Inspectorate of Foreign and Non-Muslim Schools was established in 1886 
solely to supervise missionary schools. Although an Ottoman Christian state 
official was appointed to head this institution, its impact remained limited due 
to the efforts of missionaries and the support of consulates666. 

The Ottoman State's attitude toward publication activities directly 
affected missionaries' attempts to open printing houses. In 1854, the printing 
and publication of books outside the state printing house was prohibited. In 
contrast, the application of the Jacobites to establish a printing house for their 

 
665 Uygur Koçabaşoğlu, America in Anatolia: American Missionary Schools in the Ottoman 
Empire in the 19th Century through Their Own Documents, 3rd Edition, İmge Kitabevi, Istanbul 
2000, pp. 90-92. 
666 Koçabaşoğlu, op. cit., pp. 90-92. 



273 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

own needs at the end of the 19th century was met positively 667. While efforts 
were made to prevent illegal publications of Protestants from entering the 
country, facilities were shown to the printing house of the Chaldeans in 
Baghdad who completed the necessary permits 668. According to Shedd, who 
observed that the Chaldeans in Mosul, to which Siirt was attached, were under 
the influence of Catholics in terms of faith, the Chaldeans there not only 
covered the school expenses of their children but even owned a printing house 
thanks to the French669 . The printing house, one of the most striking tools of 
Catholic missions, turned into centers in Mosul and Urmia where religious 
texts, language teaching materials, and history books were printed. 

3.7. Diplomatic Intervention and Customs Exemptions 

From the second half of the 19th century, the Ottoman administration felt 
the need to monitor the provincial activities of foreign missions more closely. 
Indeed, in correspondence from the Mosul Province in 1891, it was reported 
that the attendance registers and curricula of the Dominican school were 
examined, and teachers' identity documents were requested, otherwise the 
license would be canceled and the printing house closed670. 

The sustainability of missionary institutions in the Ottoman State, 
particularly the presence of Catholics, depended on customs exemptions 
provided within the framework of the capitulations. The detention at the Mosul 
customs of notebooks, books, blackboards, and medicines sent to the Siirt 
Dominican mission in 1893 constitutes one of the concrete examples of the 
period. Ottoman officials demanded tax on the grounds that these materials 
could be "commercial goods," while the French consul requested exemption by 
stating that these goods arrived "for the charitable institution." The Ministry of 
Interior's response was clear: only materials brought for "officially licensed 
schools" would be exempt; otherwise, tax would be collected. A similar crisis 
emerged in 1895. Paper rolls brought from Marseille for the printing house 
belonging to the Dominicans were held at customs but were released upon the 
intervention of the French embassy. This event demonstrates that France 
intervened not only through the protection of missions but also as a guarantor 
of cultural circulation. In the French embassy's application in 1897, reference 
was made to the regulation dated 1263 AH stating that the Dominican printing 

 
667 Ahmet Taşğın, “Official Correspondences Regarding the Press-Publication Activities of 
Syriacs”, Syriacs and Syriacism IV, Orient Pub., Istanbul March 2005, pp. 29-30 
668 BOA. DH. MKT. 1847/102 (29 Dhu al-Qi'dah 1308-July 6, 1891); Dalyan, Hakkâri Diary, p. 
229. 
669 Anderson, History of the Missions II, p. 298. 
670 BOA, MF.MKT. 129/122 (21 Dhu al-Hijjah 1308-July 1, 1891); BOA, MF.MKT. 131/16 (19 
Safar 1309-September 24, 1891). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 274 

house in Mosul was exempt from customs, relying specifically on paragraph 9 
of article 1671. 

3.8. Diplomatic Interaction and Local Reflections 

Consuls of European states, primarily France, kept the customs and 
exemption regime constantly on the agenda. Whenever there was a restriction 
attempt, they made interventions with the Sublime Porte on the grounds that 
"charitable institutions were being hindered." This situation narrowed the 
maneuverability of local administrators but provided the Ottoman central 
government with a balance element in relations with France. 

By 1897, thanks to the pressures of the French embassy, the mission 
institutions in Mosul and Siirt were included in the list of "officially recognized 
charitable institutions." This status guaranteed both customs exemptions and 
printing activities but also granted the Ottoman authorities the right of 
inspection. Therefore, the process between 1891-1897, while institutionalizing 
French influence on the one hand, created a legal supervision shield for the 
Ottoman administration on the other. Locally, these privileges led to a reaction 
from Muslim tradesmen and the Armenian community, causing Catholic 
missions in and around Siirt to be perceived as "economically and culturally 
privileged institutions." 

3.9. Catholicization and Nestorian Resistance in the Siirt-
Bohtan Field: Missionary Strategies and Ottoman Interventions 

After Catholicism showed its influence in Siirt and its environs, the 
Nestorian Church made maximum effort to protect its congregation and 
presence in the region. The Catholicization–Nestorian competition experienced 
during this period was not limited to institutional structures but directly led to 
significant fluctuations in the congregational population. Although the region 
appeared to be linked to the Catholic hierarchy with Joseph III's consecration 
of Shemʿun Kemo as the Catholic metropolitan for Siirt, the reappointment of 
a Nestorian bishop during his absence in Rome resulted in some of the villages 
attached to the Catholics changing hands672. 

According to figures provided by Patriarch La'zar Hindi in 1757, 
approximately 5,000 Catholics in the Siirt region were affiliated with the 
patriarchate of Amid; while this showed a considerable density of the Catholic 

 
671 BOA, HR.İD. 2086/50 (11 Muharrem 1315-June 12, 1897). 
672 Wilmshurst, The Martyred Church, pp. 332, 351. 



275 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

community, records of Nestorians regaining strength in some villages during 
the same period prove that balances were constantly shifting673. Consequently, 
Siirt served as a frontier region where the struggle between the two 
patriarchates resulted each time in the loss or gain of a portion of the population, 
and where neither side could establish absolute dominance. 

The early core of the transition to Catholicism among the Nestorians in 
Bohtan was formed in the village of Sadak at the beginning of the 17th century. 
Mar-Shimun, who received education in Rome and episcopal consecration, 
converted almost the entire village to the Catholic union within a year; before 
his death in 1662, he added three or four more villages in the vicinity to the 
union. In the mid-18th century, Bishop Mar-Hanna moved his residence to Siirt; 
the movement spread into the mountains, and at the end of two centuries, 
approximately thirty villages formed the Chaldean diocese bearing the name 
"Siirt"674. 

Strategy notes circulating in Catholic circles in the mid-19th century 
assumed that an "accelerated" Catholicization was possible among the 
Nestorians scattered in the mountains of today's Eastern Anatolia. The 
formulation of P. Martin in 1867 summarizes this imagination: "All 
correspondence of the missionaries arouses the desire for several other missions 
to be established among the Nestorians. Siirt, Ashita, and Van should be taken 
as centers"675. This suggestion foreshadowed the spatial scheme of the school-
clergy-printing house chain to be established in the following decades676. 

Although the mountainous geography of Bohtan carried the risk of 
constant pressure for Christians due to the difficulty of roads, the dominance of 
aghas, and the weakness of administration, the fertility of the land offered a 
social fabric suitable for pastoral work. Catholicism took root in the region 
under these conditions with approximately thirty villages and six thousand 
people677. However, Protestant missions were able to achieve faster results 
through free schools, training local religious officials, and the unofficial 
protection of the British consulate678. 

 
673 Wilmshurst, The Martyred Church, p. 351. 
674 Œuvre d’Orient, May 1884, pp. 314-315. 
675 Martin, La Chaldée: Esquisse historique, p. 49. 
676 Max Heimbucher, The Orders and Congregations of the Catholic Church, Paderborn: Verlag 
von Ferdinand Schöningh, 1907, pp. 155-156. 
677 Œuvre d’Orient, n°142, May 1884, pp. 312–313. 
678 Œuvre d’Orient, n°138, September 1883, pp. 133–134; Œuvre d’Orient, n°142, May 1884, 
pp. 312–313. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 276 

The example of Artévena in the Siirt region illuminates how the Catholic 
transformation of Nestorians was triggered at the micro-level through 
missionaries. The Nestorian patriarch showed resistance by making the village 
an episcopal center; but when a young bishop's interpretation of the liturgy was 
refuted by a Catholic priest, the idea of transition to Catholicism gained strength 
in the village679. The backbone of the missionary strategy operating in the 
region consisted of the school–local clergy–liturgy chain. While Father G. 
Duval stated that "schismatic Nestorian villages could be entered through 
schools"680, Father Gonzal ve Galland proposed establishing a preparatory 
school in Siirt and transferring children to the seminaries in Mosul681. Thus, he 
thought the need for education and missionaries in the city would be met. In the 
context of this policy, it is observed that progress was made regarding education 
and schools. In this regard, the 1905 Annuaire pontifical catholique inventory 
defines the Siirt bishopric with seven boys' schools, one girls' school, twenty 
secular priests, and twenty-three churches/chapels682. This structure and 
development was actually the statistical institutional equivalent of the 
evangelical field that grew with six Nestorian villages accepting Catholicism in 
1887683. Indeed, the detailed registers of Joseph Tfinkdji, one of the most 
important sources confirming this, record that mass conversions were 
experienced in many villages after 1895, and a former Nestorian bishop who 
became Catholic resided in Guiralel/Guératel684. By 1914, approximately 5,380 
Catholic believers, 37 priests, 21 churches, 31 chapels, 17 schools, and 9 
stations were reported as a community in the region; this density means an 
average of 145 believers per priest and 9.67 places of worship per 1,000 
people685. 

The 1902 "Havil (Duval, appearing as Havil in documents with the 
spelling of Ottoman local officials) Incident," which showed the tension of 
state–mission interaction, saw the intervention of the Ottoman administration 
when the Catholic monk Havil attempted to win over the Syriacs in Shirvan 
with promises of land and debt forgiveness. These activities were accepted as a 
threat because they encouraged transition to French nationality, not just 
religious propaganda686. As is well known, the Ottoman State viewed such 

 
679 Œuvre d’Orient, n°142, May 1884, pp. 343–344. 
680 Œuvre d’Orient, n°138, September 1883, pp. 140–144. 
681 Œuvre d’Orient, n°142, May 1884, pp. 50–51, 247–249. 
682 Battandier 1905, p. 290. 
683 Werner, Orbis Terrarum Catholicus, pp. 166-169. 
684 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 496-497, 525. 
685 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, pp. 496-497. 
686 BOA, HR.TH. 269/13, (18 Safar 1320-May 27, 1902; BOA, HR.TH. 271/50, (20 Rabi' al-
akhir 1320-July 27, 1902). 



277 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

initiatives as interference in its internal affairs and developments that would 
create problems for later periods. 

All these data showing the Catholic-Nestorian denominational change 
struggles in the Siirt region indicate that in parallel with the increasing influence 
of Catholicism in the Siirt-Bohtan field, the Nestorian Church developed 
various mechanisms to protect its congregation. Despite the optimism 
expressed in Catholic reports, a full confessional transformation did not take 
place on the ground; the population constantly fluctuated between education, 
clerical resources, external protection, local authority, and state interventions. 

3.10. Property Disputes, Exemption, and Licensing Conditions 
in Siirt 

From the end of 1902, Dominican institutions in Siirt remained at the 
center of both property disputes and the state's licensing-exemption policies. In 
November 1902, an investigation was opened upon a complaint regarding the 
demolition of a wall belonging to Dominican property by an Armenian group, 
and the reconstruction process was initiated687. In February 1903, the same 
issue came to the agenda again; administrative proceedings were initiated for 
the repair of the wall and the protection of the property688. This event reveals 
that inter-communal tensions in Siirt manifested not only in the religious sphere 
but also through daily property disputes. The institutions of Catholics under 
protection occasionally became targets in local power balances; the Ottoman 
administration also sought to resolve these disputes through investigation and 
reconstruction processes. 

It is understood that the Dominicans applied for the construction of a new 
building in the autumn of 1903. However, the Sublime Porte approved the 
construction permit only on the condition that a "deed stating that these 
buildings will not be converted into religious and charitable institutions in the 
future" be provided689 This condition can be evaluated as a concrete example 
in the provinces of the "license first, undertaking second" principle 
implemented by the state after the Mytilene Crisis. Buildings actually used as 
monasteries or orphanages could only receive construction permits with 
civil/residential status; a separate permit was required if they were to be used 

 
687 BOA, BEO 1954/146530 (23 Sha'ban 1320-November 25, 1902). 
688 BOA, BEO 1991/149315 (6 Dhu al-Qi'dah 1320-February 4, 1903). 
689 BOA, BEO 2692/201860 (23 Sha'ban 1323-October 23, 1903). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 278 

for religious or charitable purposes. Thus, the Ottomans tightened legal 
conditions to control the expansion of institutions under French protection690. 

In the same period in Siirt, it is observed that a portion of the school, 
monastery, and orphanage named "Per Dominicen" and "Sœur de la 
Présentation" under French protection was used as a residence; for the portions 
whose deeds had not yet been obtained, it was found inappropriate to issue an 
imperial command691. This situation shows that status differentiations in the 
real estate of Catholic institutions were frequently experienced and the Sublime 
Porte monitored them closely. It appears that it was emphasized that Catholic 
properties should gain official status with deeds rather than just licenses; thus, 
the French consulate's "de facto situation" argument was invalidated. 

Additionally, during this period, the issue of property tax regarding 
Dominican institutions in Siirt also came to the agenda. in November 1903, an 
imperial command was requested for the collection of property taxes related to 
Dominican institutions692. This situation reveals that customs and tax 
exemptions provided by the capitulations were interpreted restrictively by the 
state, and particularly in the provinces, Catholic institutions were not 
considered exempt from property tax obligations. 

Generally, the 1902-1903 developments show that Catholic institutions 
in Siirt were subject to a triple oversight mechanism in terms of Ottoman policy. 
First, property security was sought to be protected through state investigation 
and repair processes, yet Catholic properties continued to be targets of inter-
communal conflicts. Second, the strategy of the Sublime Porte to prevent the 
expansion of missionary institutions was reinforced by introducing the 
condition of a "deed stating it will not be used for religious/charitable purposes 
in the future" for newly constructed buildings. Third, Catholic institutions were 
subjected to property tax in the provinces despite exemptions provided at 
customs, thus limiting economic privileges. 

In Siirt specifically, these applications secured the relationship of the 
Catholic community with the state within the framework of official legal 
recognition on one hand, while on the other, they were kept under control 

 
690 In the letter sent by the Siirt governorate to the Sublime Porte, it was asked whether these 
institutions, used as rentals in Siirt and provided mass and education by a priest belonging to 
Ottoman subjects under French nationality and protection, belonged to the local administration. 
In response, the Ministry of Interior notified the Grand Vizierate that the institutions recorded in 
the tables in the Mytilene Agreement with France should be under their administration as they 
belonged to the French government. BOA, MF.MKT. 620/39 (3 Muharrem 1320-April 12, 1902). 
691 BOA, BEO 1868/140096 (11 Rabi' al-awwal 1320-June 18, 1902). 
692 BOA, HR.İD. 2022/80 (3 Ramadan 1321-November 23, 1903). 



279 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

through administrative and financial restrictions. Thus, it is clearly seen to what 
extent the gains obtained after the 1901 Mytilene Crisis were limited by state 
control on the ground. 

3.11. Correction of Registry, Land Classification, and 
Conditions of Exemption 

The 1904-1906 period was a critical phase in terms of the formalization 
of the property status of Catholic institutions in Siirt and the limitation of their 
tax obligations. The "license first, registration later" policy developed by the 
Sublime Porte after the Mytilene Crisis was this time put into effect directly 
through property records and land classifications. In 1906, requests for the 
correction of registry for Dominican properties in Van and Siirt from individual 
names to the community name came to the agenda. In Van, correspondence was 
conducted for ten pieces of property including a school, monastery, church, and 
orphanage to be officially recognized as "Dominican property" and included in 
the scope of exemption693. In the same process, a detailed classification was 
made for eleven pieces of land in Siirt; four of these were included in the arazi-
i emirî (state land), six in arazi-i vakfiye (foundation land), and one in the mülk 
(freehold) category, and processing according to this classification was 
requested694. 

This classification exposed one of the most fundamental problems faced 
by Catholic institutions in Siirt. The properties actually used by the community 
fell under legally different categories. The right of disposition for real estate 
with arazi-i emirî status depended on the imperial will, and the right of 
objection by third parties could arise for foundation lands. Only real estate with 
a mülk title deed was open to full control by the community. Consequently, the 
administration of Dominican properties in Siirt became a subject not only of 
religious and diplomatic debates but also of the technical classes of Ottoman 
land law. 

The correspondence of the Bitlis province further materializes these 
uncertainties. The province requested the registration of the vineyards, gardens, 
and houses of the French subject Father Ponet and his friends in Siirt in the 
name of the "Dominican Mission Society"695. This request reveals the process 
of converting individual foreign subject property into communal-institutional 
property. From the perspective of the Ottoman administration, this situation 

 
693 BOA, DH.MKT. 1075/74 (8 Rabi' al-awwal 1324-May 2, 1906), Lef 2-3; BOA, BEO 
2859/214413, (6 Jumada al-awwal 1324-June 28, 1906). 
694 BOA, ŞD. 2755/15 (8 Rabi' al-akhir 1324 / June 14, 1906), Lef 3. 
695 BOA, BEO. 2930/219725 (3 Ramadan 1324-October 21, 1906). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 280 

was a de facto state appearing as institutional ownership through charitable 
societies rather than foreigners acquiring direct property. 

This process in Siirt also shows that French protection was kept 
constantly on the agenda. A portion of the schools, monasteries, and orphanages 
operated by Dominicans and women's orders like Sœurs de la Présentation 
were still without deeds or registered as residences. The Sublime Porte’s 
tightening of license and deed procedures for these institutions and the French 
consulate's insistence on keeping them under protection turned the property 
issue in Siirt into an area of diplomatic bargaining. At this point, the application 
made in 1909 for the reconstruction of the residence, temple, and orphanage 
belonging to the Sœurs Dominicaines de la Présentation in Van696  actually 
reflected a trend valid for Siirt as well. Catholic institutions were not just 
religious centers, but simultaneously indicators of diplomatic representation 
and cultural presence; the Ottomans recognized them only within the 
framework of licenses, deeds, and registration. 

In conclusion, the 1904-1906 developments demonstrate that the 
property status of Catholic institutions in Siirt was monitored by the state. The 
transfer of properties registered in individual names to the community name 
secured the existence of Catholic institutions with a collective identity. Second, 
the distinctions between state, foundation, and freehold lands limited the 
community's rights of disposition and increased the state's capacity for 
intervention. Third, despite the privileges provided by the capitulations, 
Dominican institutions were made dependent on the center through tax, license, 
and deed procedures. Consequently, the legitimacy gained by Catholic 
institutions after the Mytilene Crisis was limited by legal registration and 
property classification on the ground; while the institutionalization process of 
the community was strengthened in Siirt, its gaining of an autonomy 
independent of Ottoman control mechanisms was prevented. 

3.12. Language, Education, and Diplomacy: Activities of 
French Missionaries in Siirt and the Ottoman Reaction 

French missionary organizations (Dominicans, Capuchins, Lazarists, 
Marists, and nuns) functioned at the end of the 19th and the beginning of the 
20th century in Mesopotamia and Anatolia not only as religious institutions but 
also as centers training local clergy and teachers who knew French. As Maurice 
Pernot stated in his work Rapport sur un voyage d’étude à Constantinople, en 
Égypte et en Turquie d’Asie (janvier–août 1912), these institutions were 

 
696 BOA, BEO. 3646/273405 (22 Ramadan 1327 / October 7, 1909). 



281 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

defined as a network aiming to root French influence through education and 
language. It was envisaged that a cadre trained in the French manner through 
the Dominican seminary in Mosul, the Capuchins in Istanbul, the Jesuits in 
Beirut, and the Lazarists in Jerusalem would lead the local communities both 
religiously and culturally697. 

In this process, French became more than a language of communication, 
transforming into a tool of status and cultural capital. French, taught intensively 
in Catholic schools, functioned as a key for both Chaldeans and Syriacs to 
achieve social mobility and establish ties with the West. As Pernot emphasized, 
young people equipped with classical languages and French philosophy were 
designed as the future elites of the region698. 

In Siirt specifically, this influence policy was shaped directly through 
institutional construction and licensing processes. In 1912–1913, requests for 
reconstruction and expansion for the Dominican boys' school, Dominican 
monastery, and the girls' orphanage belonging to the Présentation nuns were 
submitted to the Ottoman administration699. These applications were supported 
not only by verbal expressions but also by detailed architectural plans and 
measurements; for example, structures measuring 19.30×12.20 m in 
dimensions and 6.20 m in height were planned700. 

The Ottoman authorities, while evaluating these projects, considered not 
only whether they were licensed but also social sensitivities. In the documents, 
it is observed that the distances of the institutions to be built from Muslim 
neighborhoods, mosques, and state buildings were particularly questioned701 . 
Thus, the growth of Catholic institutions in Siirt was taken under control not 
only in terms of diplomacy but also in terms of social order. 

 
697 Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, pp. 146–151. 
698 Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, p. 146. 
699 It was reported that in the Siirt province, there were two registered schools named Piérre 
Dominicen and Souare de la Péres Antasion under French protection, a Dominican monastery, an 
orphanage, and a Souare de la Péres Antasion monastery, and that these were registered in the 
books. However, upon the local administration (telegram sent from Bitlis Province) stating that 
there were houses used as schools and temples even though their deeds had not yet been obtained 
and under the management of French priests, the Grand Vizierate notified that the institutions 
opened for this purpose must obtain a license from the Education administration. BOA, MF.MKT. 
638/18 (18 Rabi' al-awwal 1320-June 25, 1902). 
700 BOA, HR.İD. 1804/7 (8 Rabi' al-akhir 1331-March 17, 1913) Lef 1; BOA, HR.İD. 1804/9 (23 
Rabi' al-akhir 1331-April 1, 1913), Lef 1, 3, 9–11, 18–19. 
701 BOA, HR.HMŞ.İŞO. 144/9 (5 Jumada al-akhir 1330-May 22, 1912) Lef 4; BOA, 
HR.HMŞ.İŞO. 144/13 (20 Jumada al-awwal 1330-May 7, 1912) Lef 7–8, 20. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 282 

A critical element of this period was the Agreement (İtilafname) signed 
between France and the Ottoman State on December 18, 1912, following the 
1901 Mytilene Crisis. This agreement accepted the construction and repair of 
Catholic institutions within a "licensed status" and stipulated that new projects 
be notified to the center within six months702. The direct reference to this 
agreement in the licensing files in Siirt shows that the Sublime Porte applied 
international obligations to the provincial administration as well. 

After 1908, the Committee of Union and Progress government 
introduced tightened regulations for foreign schools: measures such as 
collecting taxes from constructed properties, auditing teachers' diplomas, and 
controlling curricula and books aimed to limit French intervention. Pernot, 
while recounting these regulations, emphasizes that the old privileges of foreign 
schools were being curtailed by the Ottomans703. In this framework, the 
licensing of Catholic institutions in Siirt was no longer merely a matter for the 
local administration but had become a field of legal-administrative balance 
linked to the diplomatic sensitivities of Ottoman-French relations. 

French missionaries developed pragmatic adaptations to overcome this 
resistance: adding Turkish and local languages to the programs, accepting 
students from different sects, and adding health-dispensary units to schools 
were among these strategies. Thus, France attempted to legitimize its own 
interests with the rhetoric of "charitable institution" and "public benefit." 

The Siirt example shows how the interest-based politics pursued by 
France through missionary work and the control mechanisms developed by the 
Ottomans against it were intertwined. While France sought to build lasting 
influence through language, education, and social services, the Ottoman State 
did not allow this influence to spread limitlessly and applied on-site supervision 
through licenses, property, neighborhood distance, and notification conditions. 
Thus, Siirt functioned as a provincial laboratory where France sought to 
increase its influence in the region with a discourse of "civilization," while the 
Ottoman administration showed resistance to protect the social balances of the 
province while observing diplomatic obligations. 

 
702BOA, HR.İD. 1804/13 (18 Rajab 1331-June 18, 1913) Lef 8. 
703 Pernot, Rapport sur un voyage d’étude, pp. 289–300. 



283 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

3.13. The Place of Siirt Chaldeans in the Ottoman 
Bureaucracy 

It is also understood from documents that members of the Chaldean 
community were integrated into the Ottoman bureaucracy through education. 
Mansur Galib Efendi, born on June 20, 1862, received education in Arabic, 
Turkish, and Chaldean at the Mosul Chaldean Catholic School; he served in 
roles such as treasury money-changing (sarraflık) and as a tax collector for the 
Sheep Tax (Ağnam Resmi)704. 

Similarly, Abush Şükrü Efendi, born on April 22, 1868, received lessons 
in Arabic, Turkish, French, and arithmetic in Siirt Catholic schools; he served 
as the accountant of the Sanjak of Siirt705. Hanna Habib Efendi, born on August 
16, 1890, continued to the Darülhayr School in Istanbul after receiving 
education at Dominican schools in Siirt; he served at the Bitlis Ziraat Bank as 
a multilingual bureaucrat knowing Turkish, Arabic, French, and Syriac706. 

These examples show that those who graduated from foreign or licensed 
Catholic schools in the Ottoman State could be employed in state service. The 
petition written by Elias Hanna from Siirt to the Ministry of Education is a 
concrete example of this process. Elias Hanna stated that he had received 
education in both a secondary school (idadi) and a French school and that he 
knew Arabic well, and requested a teaching position; following the examination 
held, he was admitted to the idadi teaching post on September 3, 1910707. 

3.14. Declarations of Loyalty to the State by Siirt Chaldeans 

In reports sent by the Governor of Bitlis to the Sublime Porte in 1896, 
the measures taken against Armenian movements in the region and the attitude 
of local communities were recounted. A joint telegram bearing the signatures 
of the Siirt Armenian Bishop, the Syriac Patriarchal Vicar, and Chaldean 
Archbishop Emanuel is particularly striking in these reports. The telegram 
stated that public order was ensured through local measures and loyalty to the 
Ottoman State was clearly declared708. 

 
704 BOA, DH.SAİD.d. 41/77 (29 Dhu al-Hijjah 1278-June 27, 1862). 
705 BOA, DH.SAİD.d. 88/353 (29 Dhu al-Hijjah 1284-April 22, 1868). 
706 BOA, DH.SAİD.d. 177/383 (29 Dhu al-Hijjah 1307-August 16, 1890). 
707 BOA, MF.MKT. 1159/74 (27 Sha'ban 1328-September 3, 1910). 
708 BOA, HR.TH. 169/106, (6 Sha'ban 1313-January 22, 1896); BOA, HR.SFR.3. 448/48, (18 
Sha'ban 1313-February 3, 1896), Lef 4. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 284 

Such declarations of loyalty are among the important indicators 
reflecting the minority psychology of the period. Non-Muslim communities left 
in the shadow of the 1894-1896 incidents were under constant pressure due to 
both the state's security policies and surrounding insurgent movements. For 
communities with small populations like the Chaldeans, a declaration of loyalty 
was not just a political reflex but simultaneously a "survival strategy." 
Expressing allegiance to the state clearly prevented the community from being 
seen as a potential threat and guaranteed their safety in daily life. For the 
Ottoman State, such telegrams were tools that consolidated the legitimacy of 
the central authority. The Sublime Porte could use the discourse that "even local 
spiritual leaders declare loyalty to the state" as a diplomatic trump card against 
constant interventions by European states. Additionally, these declarations of 
loyalty allowed the state to position other Christian communities as "loyal 
subjects" while suppressing Armenian movements, without breaking relations 
with them. For the Chaldeans, this attitude meant not only drawing closer to the 
Ottoman administration but also taking a security-oriented position in relations 
with surrounding Armenian and Syriac communities. Thus, Chaldeans pursued 
a balance policy between the two sides by showing loyalty to the Ottomans 
while benefiting from French protection. This should be seen as a strategic step 
that enabled both the continuation of their missionary activities and the 
protection of their communities. 

3.15. 1898: Sœur de la Charité in Baghdad and the "License 
First" Principle; Emanuel’s Journey 

The late 1890s was a period when the legal supervision strategies 
developed by the Ottomans against Catholic institutions in the provinces 
became more distinct. In 1898 in Baghdad, under the management of the Sœur 
de la Charité order, construction permission was requested for four rooms 
adjacent to a school seen under the "disposition" of the Pope's proxy; the French 
embassy supported this request with the argument that it had been "de facto 
active for fifty years." However, Ottoman authorities emphasized that said 
school was actually unlicensed and notified that for any construction or 
expansion, a license must first be granted to the existing structure709. 

This decision is a typical example of the "license first" principle applied 
by the Sublime Porte from the 1890s onwards. The state considered even an 
institution that had been functioning de facto for many years as "legally 
unrecognized" and linked legitimacy solely to its own approval. France's 
"active for years" argument did not create legitimacy in Ottoman eyes; this 

 
709 BOA, BEO. 1223/91701 (25 Jumada al-akhir 1316-November 10, 1898). 



285 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

status could only be gained with a license and decree given by the Sublime 
Porte. Thus, the construction and expansion processes of Catholic institutions 
ceased to be areas open to international diplomacy and were linked to the direct 
control of the center710. 

Dominican institutions in Siirt were also direct subjects of this policy. 
Indeed, at the beginning of the 1890s, the attendance registers and curricula of 
the Dominican school operating in the region were examined by Ministry of 
Education inspectors, and it was reminded that unlicensed activities could be 
terminated. Schools and monasteries in Siirt, no matter how deep-rooted, had 
to obtain the approval of the Sublime Porte for any kind of construction or 
expansion initiative. Thus, the existence of the community was linked to the 
Ottoman central authority rather than the diplomatic protection of the French 
consulate711. 

This approach produced a two-fold result for the Chaldeans in Siirt. On 
one hand, an official legal legitimacy and relationship of trust was established 
through institutions licensed by the state; on the other hand, seeing that French 
protection claims could be limited at any moment necessitated the community's 
compliance with the Ottoman legal framework. Consequently, the Sublime 
Porte’s "license first" policy made the activities of Catholic institutions in Siirt 
dependent on the center in both administrative and diplomatic terms. 

In the same year, the return of Chaldean Archbishop Emanuel of Siirt 
from Istanbul to Iskenderun, and from there to Siirt, came to the agenda. During 
Emanuel’s journey, orders were given for all kinds of facilities to be provided 
by the Aleppo and Diyarbekir provinces712. This record also shows the Ottoman 
attitude toward the Chaldean hierarchy: while the state imposed a strict legal 
framework on property and construction requests of Catholic institutions, it 
simultaneously supported spiritual leaders as officially recognized and 
protected "community representatives" by facilitating their movements. 

Emanuel’s journey also reveals the institutional contacts of patriarchal 
vicars and bishops with the Ottoman bureaucracy during their visits to 
communities in the provinces. Such journeys were not merely pastoral activities 
but also diplomatic gestures that reinforced the relationship of trust between the 
center and the provinces. The Ottoman administration pejorated the image of 

 
710 Hilaire de Barenton, pp. 297-298. 
711 Müllinen, Die lateinische Kirche, p. 33. 
712 BOA, BEO. 1236/92672, (20 Rajab 1316-December 4, 1898) Lef 3, Emanuel’s petition). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 286 

"loyal subjects" and verified the loyalty of the Chaldean community on-site by 
ensuring that spiritual leaders traveled in safety. 

3.16. Criteria for Participation in Patriarchal Election and 
Administrative Evaluations Regarding Emanuel (1898-1899) 

In 1898, the Governor of Mosul notified that only Ottoman subjects 
could participate in the Chaldean patriarch election, preventing the participation 
of Metropolitan Isaac Bahtiyar of Serlemest, an Iranian subject; conversely, he 
reported that the Pope’s proxy could be present in the capacity of a spiritual 
representative713. This attitude was a typical example of the Sublime Porte’s 
strategy to link political legitimacy in patriarchal elections to Ottoman 
subjection. Despite the interventions of Rome and France, the state maintained 
the principle that "a patriarch can only be elected from among Ottoman 
subjects," thus closing the patriarchal office to both international pressures and 
cross-border Nestorian-Chaldean relations. 

In September 1898, despite the restrictive notifications of the state, the 
patriarch election was held in the presence of the Pope’s proxy, and it was 
notified that Archbishop Emanuel of Siirt had been elected patriarch 
unanimously714. This situation shows Siirt's special position within the 
Chaldean world. Siirt, the episcopal center of Emanuel, was an ideal balance 
point for the patriarchate due to its proximity to Chaldean communities in Iran 
and its structure directly linked to the Ottoman bureaucracy. The Chaldeans in 
Siirt, although a small community (approximately 375 people), undertook a 
"center" role in the patriarchal process; thus, a religious site at the provincial 
scale was placed at the heart of a political decision that gained international 
dimensions. 

In the summer of 1899, the Ministry of Interior, in reports received from 
the Bitlis province, underlined that Emanuel was an Ottoman subject, recording 
that 375 Chaldean Catholics lived in Siirt and that Emanuel and his priests were 
not ill-treated715 . Despite this, it was stated that Emanuel, after his European 
journey, applied to the foreign embassy and circulated allegations of "ill-
treatment." This was interpreted as a development that damaged the reliability 
of the Siirt-based Chaldean leadership in the eyes of the Ottomans. 
Nevertheless, the Ministry of Interior, to prevent possible foreign interventions, 

 
713 BOA, DH.ŞFR. 247/105 (17 Rabi' al-awwal 1316-August 5, 1898). 
714 BOA, DH.ŞFR. 248/82 (27 Rabi' al-akhir 1316-September 14, 1898). 
715 BOA, HR.TH. 231/123, (12 Rabi' al-awwal 1314-August 21, 1899), Lef 2-5. 



287 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

sent a telegram to Siirt commanding that Emanuel and the Chaldean priests 
must be treated well. 

In these developments, the state's limitation of participation in the 
Patriarchal election solely to Ottoman subjects can be said to aim at keeping 
the Siirt-centered patriarchal initiative under its supervision. Nevertheless, a 
small Chaldean community of 375 people became the focus of the patriarchal 
election and international diplomacy. While this strengthened the community's 
efforts to protect its own identity, it also made it more open to external 
pressures. Additionally, Emanuel's circulation of the "ill-treatment" discourse 
by relying on Papal and consular circles in Europe led to a trust problem 
between the local authority in Siirt and the Ottoman State. Despite this, the 
Ottoman provision of official protection to Emanuel was a strategic choice 
aimed at preserving the image of a community appearing loyal to the state. 

Consequently, the 1898-1899 process demonstrates how central a role 
the small but symbolically important Chaldean community of Siirt played in 
the patriarchal election; it simultaneously shows how the Ottoman State 
implemented a supervision policy based on "subject-license-loyalty" over 
Catholic communities. 

3.17. Procedural Crisis in Patriarchal Election-Reversurus, the 
Pope’s Proxy, and the Framework of the Sublime Porte 

The Chaldean patriarch election that came to the agenda following the 
death of Abd-i Yeşûʿ in 1900 constituted one of the clearest fields of conflict 
between the Ottoman State's minority policy and Rome's spiritual intervention 
in the patriarchate. The Sublime Porte considered the claim of "unofficial 
presidency" by the Pope’s proxy coming from Baghdad as foreign intervention; 
it characterized the text titled Reversurus sent from Rome directly as a "harmful 
document" (varaka-i muzırra). Therefore, it commanded that the patriarch 
election be held under the chairmanship of the eldest archbishop, according to 
Ottoman procedure716. The Minister of Justice and Sects notified the Grand 
Vizierate that the patriarchal office could only be elected from among bishops 
who were Ottoman subjects, and that the direct or indirect intervention of the 
Pope’s proxy would strictly not be accepted717. In response, the French embassy 
argued that it was natural in the Eastern Catholic tradition for the Pope’s proxy 

 
716 BOA, Y.A. HUS. 406/131 (29 Muharram 1318-May 29, 1900), Lef 1, 3. 
717 BOA, BEO. 1496/112164 (5 Safar 1318-June 4, 1900), Lef 3. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 288 

to be present at the election and that this did not disturb the freedom of 
election718. 

The center reflected this debate to the congregation itself as well. Signed 
declarations were requested from the Metropolitans stating that "the Pope’s 
proxy did not/could not be present at the election"; only the exception that the 
Pope’s proxy could be present at the prayer following the election was accepted 
719. In the minute arriving from Mosul, it was also specifically emphasized that 
the presence of the Pope’s proxy at the election did not affect the freedom of 
election, but that if this were to become a "custom" in the future, it would not 
grant the Pope a direct right of presidency720. Finally, the process proceeded 
under the center's supervision through minutes, and the confirmation phase 
extended until 1901721. 

Siirt had undertaken a special role in this process. The city, which was 
effective in patriarchal elections with its Chaldean bishopric identity 
throughout the 19th century, stood out as a "balance center" in the Chaldean 
world when Archbishop Emanuel was nominated for the patriarchate in 1898. 
The frequent mention of Emanuel's name in Ottoman documents reveals that 
Siirt was considered of strategic importance for the patriarchate due to its being 
a point of contact with Chaldeans in Iran and its structure directly linked to the 
Sublime Porte. Therefore, the crisis in 1900 was not only a Mosul-centered 
matter but also a turning point where the episcopal tradition in Siirt was 
redefined by state supervision. 

The "subject requirement" and "eldest archbishop chairmanship" 
principle implemented by the Sublime Porte in the patriarch election was part 
of the strategy to keep Catholic minorities within the Ottoman legal order. For 
the Chaldean community in Siirt, this meant a constant search for balance 
between loyalty to Rome and allegiance to the Ottomans. Rome’s attempt to 
take patriarchal elections under direct control through the Reversurus was seen 
by the Ottomans as a foreign intervention threatening the integrity of the 
minority policy; in response, the Sublime Porte aimed to bind the community's 
loyalty to the central authority by highlighting spiritual leaders in provincial 
centers like Siirt. 

 
718 BOA, BEO. 1506/112889 (6 Safar 1318-June 5, 1900), Lef 3. 
719 BOA, MV. 100/53 (18 Rabi' al-awwal 1318-July 16, 1900); BOA, DH.MKT. 2378/99 (26 
Rabi' al-awwal 1318-July 24, 1900). 
720 BOA, BEO. 1528/114565 (6 Rabi' al-akhir 1318-August 3, 1900), Lef 3. 
721 BOA, BEO. 1522/114087 (25 Rabi' al-awwal 1318-July 23, 1900), Lef 3, 5; BOA, 
DH.TMIK.M. 94/65 (9 Jumada al-akhir 1318-October 4, 1900). 



289 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Consequently, the 1900 election crisis clearly demonstrates how the 
Siirt-centered Chaldean bishopric was positioned by the Ottoman 
administration as an institution "legitimized by state approval." The legal and 
spiritual intervention of Rome was constantly limited by the Ottomans, and 
patriarchal elections were squeezed between local spiritual leaders and the 
approval of the Sublime Porte. This situation led to a dual identity policy that 
necessitated Siirt Chaldeans appearing both as loyal subjects of the Ottomans 
and maintaining their ties with Rome. 

3.18. The Mytilene Crisis, the Packaging of French Demands, 
and Confirmations - In the Context of Siirt 

The French-Ottoman crisis, which began from the summer of 1901 due 
to the Lorando-Tubini debt and quay concessions, reached its highest point on 
November 5, 1901, when the French navy seized the Mytilene customs. The 
fundamental demands conveyed to the Sublime Porte in the instructions of 
French Foreign Minister Théophile Delcassé dated October 26, 1901, were 
gathered under three headings: the official recognition and regulation of the de 
facto status of educational, hospital, and religious institutions under French 
protection; the issuance of necessary firmans for the repair and reconstruction 
of Catholic institutions damaged particularly during the 1894-1896 incidents; 
and the provision of the Chaldean Patriarch's recognition certificate in 
conditions compatible with Rome722. These demands were discussed by 
Ottoman officials, and the decision taken was subsequently notified to French 
authorities723. On November 7, 1901, French Ambassador Bapst notified Paris 
of the response he received from Grand Vizier Tevfik Pasha. According to this, 

 
722 France, Ministère des Affaires étrangères, Affaires de Turquie, 1900–1901 (Paris: Ministère 
des Affaires étrangères, 1902), pp. 44-65; Delcassé → Bapst, October 26, 1901. 
723 From the second half of the 19th century onwards, "gunboat diplomacy," a method frequently 
used in international relations, refers to the use of naval military power as a diplomatic pressure 
tool by great powers. The aim of this form of diplomacy is to weaken the will of the opposing 
side through naval forces without declaring war directly and to obtain desired political or 
economic concessions. In this context, the Commodore Perry Expedition of 1853-1854, in which 
the United States forced Japan to open its ports to foreign trade, is considered a classic example 
of gunboat diplomacy. Similarly, the sending of warships by Britain, Germany, and Italy near 
Venezuela during the 1902–1903 Venezuela Crisis to ensure payment of debts is another 
reflection of this diplomacy in Latin America. The Ottoman State was also subjected to such 
pressures from time to time throughout the 19th century; particularly after 1839, the naval threats 
of European states created an indirect impact in determining the direction of economic and 
administrative reforms. Today, gunboat diplomacy is politically sustained more through regional 
power demonstrations and naval exercises rather than direct occupation or blockade; for example, 
China's military presence regarding Taiwan in the South China Sea or the US sending aircraft 
carriers and carrier groups to certain crisis regions are evaluated as modern manifestations of this 
approach. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 290 

the Ottoman State recognized the legal existence and customs exemption of 
Catholic schools and confirmed the existence, property status, and customs 
privileges of religious and charitable institutions. Furthermore, it granted 
permission for the construction, expansion, and repair of institutions in the list 
and accepted that a separate procedure would be concluded for future 
construction and repairs. Within this framework, necessary instructions were 
given to the Ministries of Finance, Customs, and Education, and the recognition 
certificate of Chaldean Patriarch Emanuel Thomas was notified by imperial 
decree724. 

The importance of these developments specifically for Siirt is the gain of 
legitimacy for the legally controversial statuses of Catholic institutions, 
particularly the schools, orphanages, and monasteries of the Dominican 
missions, within a "package agreement." In the 1890s, it was known that the 
Dominican school in Siirt operated without a license, and its printing and 
orphanage activities were frequently questioned by Education and Interior725. 
Confirmations given after the Mytilene Crisis ensured that these institutions 
gained an official rather than de facto existence. This was a turning point that 
strengthened the ties with the state in the eyes of the Catholic community 
(Chaldean and Syriac elements) in Siirt. Simultaneously, the recognition of 
Chaldean Patriarch Emanuel Thomas by decree also directly concerned Siirt. 
For Emanuel was a figure connected to Siirt through his archbishopric roots, 
and the inclusion of the patriarchal confirmation within this package became a 
symbol of the recognition of Catholic identity at the state level in the communal 
memory of the city. 

In the context of Siirt, the arrangements following the Mytilene Crisis 
can be read at three levels: First, the official recognition of unlicensed schools, 
orphanages, and charitable institutions guaranteed the long-term presence of 
Catholic institutions in Siirt. Second, while community members found the 
opportunity to express their demands more strongly through the French 
consulate, the Ottoman State protected its own control mechanism by placing 
these demands within a "decreed and licensed" framework. Third, in the 
environment of distrust created by the 1894-1896 incidents, the confirmations 
given after 1901 produced a sense of "dual security" for Siirt Chaldeans, 
guaranteeing both the protection of France and the official protection of the 
Ottomans. In this regard, the 1901 Mytilene Crisis, although beginning as a 
diplomatic conflict in Ottoman-French relations at the center, was directly 
reflected in daily life in the provinces, at critical points for Catholic missionary 
work like Siirt. As a result of this crisis, Catholic institutions in Siirt secured 

 
724 France, Ministère des Affaires étrangères, Affaires de Turquie, 1900–1901 (pp. 44-67). Bapst 
→ Delcassé, correspondences of November 7 and 10, 1901; ibid. 
725 BOA, MF.MKT. 129/122, (24 Dhu al-Qi'dah 1308-July 1, 1891). 



291 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

their activities by being legally recognized; the recognition of Chaldean 
Patriarch Emanuel Thomas by decree also legitimized the local episcopal 
tradition. While the Ottomans accepted the pressure of France, they maintained 
power over communities by holding central supervision mechanisms such as 
licenses and firmans. Thus, the Mytilene Crisis has passed into history not only 
as a foreign policy crisis but also as a legal and psychological breaking point in 
the institutionalization process of Catholic communities specifically in Siirt726. 

 

 

CHAPTER 4: CATHOLIC CHALDEAN 
PRESENCE IN SIIRT: FROM THE XIX CENTURY TO 
WORLD WAR I 

4.1. Missionary Work, Education, and Institutionalization: 
Population Dynamics and Demographic Mobility 

4.1.2. Variability in Population Estimates 
The city of Siirt and its environs exhibited a highly heterogeneous 

demographic and ethnic structure throughout the 19th century, yet remained 
volatile in terms of population mobility. While the majority of the region 
consisted of Muslims, it also hosted ancient Christian communities such as 
Armenians, Chaldeans, and Nestorians. The Catholic Chaldeans in Siirt were 
an integral part of the region's Christian fabric, representing a community that 
was institutionally and pedagogically organized through a developed 
missionary network by the late 19th century. 

Estimates regarding the city’s population show distinct variability 
depending on the visit dates of different travelers. While John Macdonald 
Kinneir's early records stated the population of Siirt to be approximately 800727, 
his later estimates (1813-1814) gave this figure as approximately 3,000728. 
Colonel Shiel, on the other hand, estimated the population to be around 5,000 
in 1836, but noted that a large portion of the city was in ruins729. These wide-

 
726 Documents diplomatiques, pp. 44–65; Hilaire de Barenton, pp. 297-298; Revue de l’Orient 
Chrétien, X, 1902, pp. 20-23. 
727 Ritter, Die Erdkunde, Vol. VII, pp. 103-104. 
728 Kinneir, Journey through Asia Minor, p. 409. 
729 Ritter, Die Erdkunde, Vol. VII, p. 106. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 292 

ranging estimates (from 800 to 5,000) reveal the fluctuations between the 
administrative size of the city and the actual settled population, as well as the 
fragility of population data. 

4.1.3. Migration of the Chaldean Community to Iran 
This variability in population also reflects the geographic mobility of 

the communities. The example of the establishment of the village of Khusrava 
in Iran around 1780 by a Chaldean named Nicolai, who fled from the valleys 
of Sert or sought new settlements, demonstrates that the Chaldean community 
around Siirt moved on slippery ground and could migrate outside the region 
due to security, economic, or religious pressures. Despite this mobility, when 
evaluated alongside the fact that the neighboring town of Salmas was a 
Chaldean episcopal center in the pre-Islamic period, it is confirmed that the 
Chaldean presence in the region possessed a deep-rooted and continuous 
history. this event emphasizes the historical roots of Christian settlements in the 
region while serving as an indicator of how open the population was to external 
factors730. 

According to data for the year 1896, the demographic structure of the 
region consisted largely of Muslims, yet approximately 5,000 Catholic 
Chaldeans and 15 Nestorian villages were recorded731. While Arabic and 
Kurdish were the dominant daily languages in the Siirt city center and villages, 
Neo-Aramaic (Chaldean) was spoken as the vernacular in some Catholic 
Chaldean villages; the language of liturgy and the church was Syriac or literary 
Chaldean. 

During this period, Bishop Joseph-Emmanuel Thomas, who resided in 
Siirt and had served as the director of the patriarchal seminary in Mosul, 
occupied the episcopal see. The institutional infrastructure of the Catholic 
Chaldean community included 22 parishes (paroisse), 15 villages with a semi-
Nestorian population, 21 churches and chapels, 12 priests, 7 boys' and 1 girls' 
school, and a missionary residence belonging to the Dominican order. 

The most prominent aspect of the Catholic mission network in Siirt from 
the end of the 19th century to the beginning of the 20th century was the vertical 
link between the Syro-Chaldean Seminary in Mosul and the provincial 
educational structures. The journal Die Katholischen Missionen from 1898 

 
730 E. B. Soane, To Mesopotamia and Kurdistan in Disguise. London: John Murray, 1912, pp. 51-
52. 
731 J.-B. Chabot, État religieux des diocèses formant le Patriarcat chaldéen de Babylone au 1er 
janvier 1896, rédigé d’après les notes de S. R. Mgr Georges Ebed-Jésus V Khayyath, patriarche 
de Babylone pour les Chaldéens, Paris, 1896, p. 447. 



293 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

reveals the extent of the mission's educational reach732. In addition to the 41 
students (26 Chaldeans, 15 Syrians) at the Mosul Seminary, this vertical 
structure reached a total of 1,027 students (952 boys, 75 girls) in 35 primary 
schools. Furthermore, schools in Siirt and its environs (Maryakub Nestorian, 
Jesireh, and Siirt boys' schools) provided education to students from different 
rites (nations). The provision of lessons in Turkish, geography, and arithmetic 
alongside religious education in the adult Sunday school in Siirt demonstrated 
the Catholic pedagogy's effort to penetrate the local social structure from a 
broader base by targeting both children and adults with liturgical teachings. 

Data from the Annuaire pontifical catholique show the development of 
the Catholic presence in a geography where the majority of the population 
consisted of Muslims (Siirt and its surroundings). During the 1905-1906 Period, 
the Catholic presence was institutional but limited. In both years, 600 Catholic 
families were recorded, served by 23 stations and 20 assistant priests. A bishop 
who had returned from Nestorianism resided in Cuératel/Gnératel. The 
bishopric possessed a structure encompassing 23 churches or chapels, 7 boys' 
and 1 girls' school, and a Dominican residence in Siirt733. The 1906 data 
confirm that this structure and population level remained the same as in 1905. 
During the 1911 Period, data reveal a more detailed and expanded structure of 
the Catholic presence in the region. The total Catholic population reached 
5,030, and the number of secular priests was recorded as 21. The residence of 
the convert bishop continued in Guératel. The episcopal structure grew 
significantly; the number of churches or chapels rose to 38, the number of boys' 
schools to 9, while the single girls' school was maintained. The number of 
stations was stated as 4, and a Dominican monastery existed734. 

The comprehensive study dated 1914 by Joseph Tfinkdji, who provided 
significant data on the region and was an insider, presents the pastoral-
institutional capacity of this network with statistical data. Tfinkdji records that 
in the Siirt diocese, there were approximately 5,380 Catholic believers, 37 
priests, 21 churches, and 31 chapels (a total of 52 worship units), 17 schools, 
and 9 stations. This structure corresponds to a pastoral density of an average of 
145 people per priest; and an institutional density of 9.67 places of worship, 
3.16 schools, and 1.67 stations per 1,000 people. These figures clearly 
demonstrate that Siirt achieved a "disproportionately strong" Catholic 
institutionalization relative to its population ratio735. 

 
732 Die Katholischen Missionen, Bd. 26, Heft 6, 1898, p. 132. 
733 Battandier, 1905, p. 290; 1906, 272; 1909, p. 277. 
734 Battandier, 1911, p. 288; 1917, p. 318. 
735 Tfinkdji, L’Église chaldéenne, p. 525. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 294 

Consequently, the Siirt experience between 1898-1914 shows that 
Catholic missionaries established an education-social aid network through 
schools, orphanages, and seminary connections that included not only Chaldean 
communities but also people from different sects. This network was 
strengthened by the security and diplomatic shield provided by French 
protection; however, it simultaneously sharpened inter-sectarian competition. 
The dense institutional capacity noted by Tfinkdji and the numerical micro-
finance flows of the Œuvre d’Orient made Siirt one of the most visible 
examples of Catholic institutionalization in the Ottoman provinces. 

Siirt holds a central importance within the Chaldean Church hierarchy. 
This importance was explicitly confirmed in 1900 with the appointment of 
Bishop Emmanuel Thomas of Siirt to the patriarchal see of the Chaldean 
Church, which became vacant upon the death of Mgr. Abd el-Jesus Khayath736. 
This appointment demonstrates that the Siirt see was not merely a local 
bishopric, but a center that raised leadership at the patriarchal level. 

4.1.4. Identity Regime, Institutional Network, and Numerical 
Foundations in the Late XIX Century 

The period of approximately twenty years from the 1870s to the 1890s 
marks a permanent transformation phase for the Siirt-centered Chaldean 
bishopric in terms of both identity indicators and institutional networks and 
numerical foundations. 

4.1.4.1. Construction of the Mission Topography (1882-1885) 
From 1882 onwards, 14 Dominican priests based in Mosul established 

constant contact with secondary nodes such as Maryakub and Siirt and planned 
five new mission stations in this region. The Dominican station in Van 
functioned as a support center, and the Jezireh mission was added to the 
network in 1885. During the same years, a central residence was opened in Siirt, 
a priest was assigned, and nuns arrived in the field. Thus, Siirt was transformed 
into a logistics and residence hub on the Mosul-Siirt-Jezireh-Van line; the 
mobility of priests and nuns produced institutional accumulation centered on 
schools, chapels, and orphanages through elements such as mountain passes 
and a multilingual curriculum737. 

 
736 Revue de l’Orient Latin. Tome VIII (1900–1901). Paris: Ernest Leroux, 1900-1901, p. 262. 
737 N. Kamo, Mission jésuite et dominicaine en Mésopotamie: Naissance d’une Église, Paris: 
Karthala, 1999, p. 89; Almanach des âmes du Purgatoire, Montréal: Imprimerie du Sanctuaire de 
la Réparation, 1882, p. 370; Jean-Baptiste Piolet, Les Missions catholiques françaises au XIXe 
siècle, Paris: A. Colin, 1901, p. 270; Thomas A’K. Rerty, “Fr. Drum’s Criticism of Fr. Weigand’s 
Story.” The Ecclesiastical Review 44, no. 6 (June 1911): p. 745; La gerarchia cattolica, p. 380. 



295 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Image 9. An image related to the Chaldeans of Mardin 738 

4.1.4.2. First Large-Scale Census 
The institutionalization process was simultaneously supported by 

numerical statistics. The tables published by Father G. Duval in Œuvre 
d’Orient recorded the city-environment integrity of Siirt in detail: total 
population of Siirt ≈ 739 15,000; Christians ≈ 2,350 - among these, Armenian 
“schismatics” were cited as 300 families, Chaldeans as 100 families, Jacobites 
as 50 families, and Protestants as 20 families. In the episcopal surroundings, 
610 families (≈ 3,050 people) were recorded in 33 villages; in the east ≈ 100 
families in ≈ 10 Nestorian villages, in the west 561 families (≈ 2,805 people) in 
≈ 25 Jacobite villages, and in the north Armenian villages with ≈ 6,000 families 
(≈ 30,000 people) were reported. It was also emphasized that 63 Nestorian 
families from Richeir and 34 from Guératel converted to Catholicism but 
remained "unclaimed" due to the lack of priests and religious education; in 
contrast, it was noted that Protestants achieved more successful results thanks 
to the training of local clergy, salaries, and British consular support740. This 
table demonstrated that the Siirt-centered episcopal authority faced three 
separate environmental rings: Armenian villages to the north, Nestorian 

 
738 https://incipit.icp.fr/records/item/4127-syriennes-et-chaldeennes-de-la-province-de-
mardin?offset= 
739 ≈ This expression is used in the sense of "approximately." 
740 Œuvre d’Orient, n°138, September 1883, pp. 131–144. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 296 

settlements to the east, and Jacobite clusters to the west; while the Chaldean 
core experienced a serious imbalance between priest supply and catechetical 
infrastructure over a mass of 610 families/3,050 people. 

4.1.4.3. Regional Cross-Section: The Dek–Hassker Band  
The report from one year later provides a regional profile for Dek–

Hassker, the two sub-districts closest to Siirt: Chaldean Catholics ≈ 30 
villages/≈ 6,000 people; Armenians ≈ 4,000; Nestorians ≈ 1,000; total ≈ 11,000 
Christians. These data statisticized a new environment covering the eastern and 
western slopes of the Bohtan basin, surpassing the city+33 village core of 1883; 
thus, a 30-village Chaldean band was revealed where the bishopric needed to 
concentrate its school, chapel, and priest patrol lines741. 

4.1.4.4. Institutional Scaling and Educational Policy  
In the final cross-section of the period, Vital Cuinet’s monograph 

recorded 2,600 Chaldean Catholics, 4 schools, 8 teachers, and 325 students in 
the Siirt region. Schools were managed by churches and taught French and 
Arabic under Dominican auspices. The record of “4 boys' schools of the 
Chaldeans” and “3 rüşdiyes each” reveals that a gendered and tiered teaching 
scheme was in effect. It is understood that 12.5% of the 2,600-strong population 
was in contact with schools; there were ≈ 40 students per teacher, meaning 
classes were not crowded, and the bilingual curriculum was implemented 
functionally742. 

When inter-connections are considered, the black silk wrap of the 
Chaldeans in the general appearance of the Siirt people served as a distinct tool 
of public visibility for the community743. The Dominican missionary network, 
which became qualified between 1882-1885, rapidly gained residency thanks 
to the residence established in Siirt and the institutional structure supported by 
nuns744. During the same period, the transformation of data presented in the 
1883-1884 censuses by Catholic missionaries745 into 30-33 village rings 
clarified the environmental organization of the episcopal area. This process 
gained an even more institutional appearance in 1891 when the Chaldean 

 
741 Œuvre d’Orient, n°142, May 1884, pp. 312-313. 
742 Vital Cuinet, La Turquie d’Asie. Géographie administrative, statistique, descriptive et 
raisonnée de chaque province de l’Asie Mineure, Tome II, Paris: Ernest Leroux, 1891, pp. 534-
535, 597-598; Çelik, op. cit., p. 194. 
743 Bcheiry, op. cit., p. 23. 
744 Kamo, Mission jésuite, 1999; Piolet, 1901; Rerty, “Fr. Drum’s Criticism of Fr. Weigand’s 
Story.” 1911, 745; La gerarchia cattolica: La cappella e la famiglia pontificie per l’anno 1882, 
con appendice di altre notizie riguardanti la Santa Sede, pubblicata il 1 maggio 1882 (Rome: 
Tipografia Monaldi e C., 1882), p. 377. 
745 Œuvre d’Orient, 1883, pp. 131-132; Œuvre d’Orient, 1884, pp. 312-313. 



297 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

community of 2,600 people was articulated into a wide missionary school 
network covering 325 students746. 

All these developments clearly demonstrate the sociological and 
demographic axis of the Siirt-centered Chaldean organization: public identity 
was constantly displayed through visual signs; the discourse of Catholic unity 
reinforced episcopal and bureaucratic continuity; the spatial settlement of 
Dominicans fixed education and care institutions into the city fabric; and the 
surrounding village rings institutionalized the catechetical and administrative 
hinterland of the bishopric. Thus, the period from the 1870s to the 1890s 
emerges as a founding twenty years during which the chain of visible identity 
→ institutional network → census and scale production became permanent in 
the Siirt Chaldean community. 

4.2. Statistics and Social Structure (1913-1918) 

4.2.1. Distribution of the Nestorian Population in the Siirt 
Archbishopric According to 1913 Statistics 

The following table shows the demographic and spiritual status of ten 
villages partially inhabited by a Nestorian population within the boundaries of 
the Siirt Archbishopric according to 1913 Catholic sources: 

Table 2. Villages with Nestorian Populations in the Archbishopric of Siirt 
(1913) 

No Village 
Chaldean 
(Catholic) 
Pop. 

No. of 
Priests Church Chapel School Station Notes  

Status 

1 Azar 50 1 1 - - - 

Partially 
Nestorian; 
Catholic rite 
applied. 

2 Guiralel 100 - 1 - - 1 

Catholic 
Nestorian 
Bishop 
Thomas 
resides here. 

3 Mar-
Anèche 70 – 1 – – – 

Community 
of Nestorian 
origin; 

 
746 Cuinet, 1891; Çelik, op. cit., 2019. (page numbers missing) 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 298 

No Village 
Chaldean 
(Catholic) 
Pop. 

No. of 
Priests Church Chapel School Station Notes  

Status 

conversion 
new. 

4 Mar-
Chianès 60 – 1 – – – 

Liturgical 
unity being 
attempted. 

5 Sadakh 230 1 1 – 1 – 

Catholic 
school 
active; used 
as 
Dominican 
center. 

6 Mar-
Yacoub 200 1 1 – 1 – 

Catholic rite 
regular; 
conversion 
nearly 
complete. 

7 Mar-
Chmôni 30 – 1 – – – 

Small 
community; 
few 
Nestorian 
families 
Catholic. 

8 Hadidi 200 1 1 – – – 

Catholic 
priest visits 
village 
regularly. 

9 Bir-Ké 120 1 1 – – – 

Mixed 
population; 
missionary 
support 
continues. 

10 Pékinde 80 1 1 – – – 

Mission 
active; basic 
religious 
education 
given. 

Total  1,330 7 10 - 1 1 (3 
Dominican 



299 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

No Village 
Chaldean 
(Catholic) 
Pop. 

No. of 
Priests Church Chapel School Station Notes  

Status 

missionaries 
serve). 747 

 

The return of Siirt Nestorians to Chaldeanism was not a mass conversion 
occurring at once, but a fluctuating process spreading over approximately three 
centuries. Initially, individual or village-scale Catholicizations were seen; from 
1681, this process was institutionalized at the patriarchal and episcopal level; 
and in the 19th century, the Catholic identity became dominant in the region 
through the contributions of both local clergy and Western missionaries748. 
However, despite the enthusiastic rhetoric of Abdoulahad and other pro-Rome 
Chaldean clergy, the presence of Nestorian communities in the Siirt, Rıdvan, 
and Bohtan regions at the beginning of the 20th century is noteworthy. This 
situation is important for showing how slippery the ground was for sectarian 
transitions749. 

Generally, Catholic missionary activities in the Siirt region can be 
evaluated as initiatives for not only religious but also educational and social 
reorganization. The station established by the Dominicans functioned as a 
"Catholicization laboratory" centered on language teaching, literacy, and unity 
of faith, rather than just a place of worship. Thus, the process of Nestorians' 
transition to Catholicism became an indicator of both a spiritual convergence 
and the identity reconstruction of Eastern Christian communities in the late 
19th-century Ottoman provinces. The process of Catholicizing the Nestorian 
congregation in the Siirt region was carried out by both foreign Catholic 
missionaries and local Catholic Chaldeans over a period of approximately five 
centuries, from the 16th to the 20th century. During this period, Catholic 
missionaries in the region, while continuing their activities, regularly sent 
reports to the Vatican and their co-religionists in Catholic countries, reporting 
the progress recorded in winning Nestorians over to Catholicism and requesting 

 
747 Annuaire pontifical catholique, 1914, pp. 496-497. Demographic data also provide a 
complementary framework for understanding the social position of Chaldeans in the sanjak of 
Siirt. In the village of Deyr Mir attached to Siirt center, Armenians have 201 households and a 
male population of 694, while Chaldeans have 21 households and a male population of 43. 
Accordingly, it was recorded that there were a total of 737 male population in 222 households 
belonging to non-Muslims in 12 neighborhoods and 1 village. See Ayhan, op. cit., 339. 
748 Abdoulahad, op. cit., p. 72. 
749 P. Müller-Simonis & Hyacinthe Hyvernat, Du Caucase au Golfe Persique à travers l’Arménie, 
le Kurdistan et la Mésopotamie, Washington, D.C.: The Catholic University of America, 1892, 
pp. 266, 337. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 300 

various material and spiritual aids. However, despite said missionary initiatives 
and the support provided, the process of Catholicizing Nestorians never reached 
full success. Even at the beginning of the 20th century, it is known that the 
Nestorian congregation still maintained its presence in ten of the 36 Chaldean 
villages identified in the Siirt countryside. This demonstrates that despite 
intensive Catholic missionary activities and the efforts of the Chaldean church 
for approximately five centuries, Nestorians largely preserved their beliefs and 
identities. On the other hand, it is also understood that the sectarian 
transformation in the region did not bear a completely permanent character and 
was often shaped by pragmatic and economic motives. While the increase in 
financial aid sent from Rome and the Vatican accelerated the transition to 
Catholicism, it was observed that when these resources decreased, Nestorians 
returned to their former sects. Therefore, the Catholicization process should be 
evaluated as not only a religious transformation but also a strategic form of 
adaptation linked to economic opportunities and external support for local 
communities. One of the data confirming this situation can be seen in Russian 
Consul Mayevski's statistics of Eastern Anatolia. Mayevski's observations 
regarding the population and sectarian distribution in the region clearly reveal 
the fluctuating course of the Catholicization movement and the impact of 
economic aid on sectarian preferences. Consequently, despite all the systematic 
efforts of the missionaries and local Catholic Chaldeans, the Nestorians in the 
Siirt region succeeded in largely maintaining their religious and cultural 
identities. The Catholicization process remained a partial transformation 
determined by local conditions, external support, and interest relations. 

4.3. Population, Socio-Cultural and Institutional Structure in 
Siirt (XIX Century-Early XX Century) 

The American missionary Horatio Southgate, who visited the region in 
1838, recorded that approximately one thousand Chaldean families, i.e., about 
five thousand people, lived in fifteen villages in the Cizre-centered episcopal 
area 750. This observation reveals that the Chaldean population maintained an 
organized and deep-rooted presence not only in city centers but also in the rural 
hinterland. One of the first records in the Ottoman archives regarding the 
institutional organization of the Chaldean Catholic community for the 19th-
century period is seen in a minute (mazbata) dated March 13, 1840 (29 Dhu al-
Hijjah 1255 AH). The community living in Cizre applied to the Sublime Porte 
to construct a primary school in the courtyard of the foundation mansion 
belonging to their churches; the document explicitly stated that the school was 
located on real estate belonging to the church subject to foundation law and was 

 
750 Southgate, Narrative of a Visit to the Syrian, pp. 172–173. 



301 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

within the community neighborhood751. The minute also reflected the 
demographic profile of the community, showing that a small group of sixty-
four households and one hundred and six people turned toward church-centered 
institutional organization. This reveals that despite a limited population, the 
community embarked on education and religious institution building via 
property based on foundation law at an early date. 

The German Catholic researcher Heinrich Patermann, who was in the 
region between 1848-1850, emphasized that the Mosul-centered patriarchate 
was represented by strong episcopal structures across a wide geography 
extending to Siirt and Diyarbekir. According to Patermann, Siirt bore the 
quality of a metropolitan (episcopal) center during this period; the bishopric 
covered thirty-three villages and possessed a noteworthy clerical cadre in the 
city center752. His findings are important for showing that Siirt possessed a 
significant Chaldean population and religious cadre. In Girolamo Petri's work 
dated 1859, L'Orbe Cattolico ossia Atlante geografico storico ecclesiastico, 
Siirt was characterized as the "city of the Chaldeans." Petri positioned the city 
as a sanjak center located approximately 30 leagues (estimated 150 km) east of 
Diyarbekir. Geographically, Siirt was founded on a small plain surrounded by 
high mountains and is watered by the Habur River. During this period, the 
estimated population of Siirt was recorded as approximately 3,000 people753. 

According to the British foreign trade bulletin in 1865, the population in 
the Siirt region was as follows. These figures are also important as a foreign 
state's external statistics source for comparison with other provided data. 
However, the fundamental problem here is that while making the population 
distinction, the distinction was generally made between Christian and Muslim. 
For this reason, the figures given for Christians include all elements in the 
region such as Chaldean, Gregorian Armenian, Catholic Armenian, Protestant 
Armenian, Nestorian, Jacobite, and Jacobite Catholic. 

Table 3. Districts and Statistics Attached to the Sanjak of Siirt 

District (Kaza) No. of Villages Muslim 
Households 

Other Pop. / 
Houses Looms 

Siirt and Villages 55 2,908 762 100 
Shirvan 120 2,760 511 60 

 
751 BOA, C.MF. 90/4455, (29 Dhu al-Hijjah 1255-March 13, 1840). 
752 Heinrich Patermann, Die katholische Kirche im Morgenlande, Freiburg i. Br. Herder, 1865, 
pp. 172–175, 326–341. 
753 Girolamo Petri, L’Orbe Cattolico ossia Atlante geografico storico ecclesiastico (Rome: 
Tipografia della Reverenda Camera Apostolica, 1859), p. 32. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 302 

District (Kaza) No. of Villages Muslim 
Households 

Other Pop. / 
Houses Looms 

Garzan 92 1,677 752 80 
Sason 124 2,890 1,770 100 
Gürdellan 14 229 219 30 
Bedhwan 
(Herhwan) 88 72 271 — 

Deyr Gül 124 6,400 800 180 
Den and Eruh 76 981 616 200 
Bervari 40 2,180 345 200 
Hizan and Ispayert 46 1,435 566 110 

Total: 729 villages 
754[27] 

   

 

When the distribution of households in the Sanjak of Siirt (including 
Qizilbash among Muslims) is calculated based on the table above, the following 
results emerge. In this table, elements such as Yezidis and Qizilbash (Alevis) 
not given above are included and expressed in the regions they inhabited 
according to the descriptions in the text. 

Table 4. Religious-Ethnic Distribution of Population in the Sanjak of Siirt (XIX 
Century) 

District Muslim 
Households 

Christian 
Households 

Yezidi 
Households 

Total 
Households 

Siirt and 
Villages 2,908 (78.1%) 762 (20.5%) 54 (1.5%) 3,724 

Shirvan 2,760 (82.1%) 511 (15.2%) 90 (2.7%) 3,361 
Garzan 1,677 (65.1%) 752 (29.2%) 148 (5.7%) 2,577 
Sason 3,890 (68.7%) 1,770 (31.3%) 0 5,660 
Gürdellan 229 (51.1%) 219 (48.9%) 0 448 
Bedhwan 
(Rıdvan) 72 (9.6%) 271 (36.2%) 405 (54.1%) 748 

Deyr Gül 6,400 (86.3%) 800 (10.8%) 220 (3.0%) 7,420 
Den and Eruh 981 (61.4%) 616 (38.6%) 0 1,597 

 
754 Commercial Reports Received, pp. 193-194. 



303 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

District Muslim 
Households 

Christian 
Households 

Yezidi 
Households 

Total 
Households 

Bervari 2,180 (86.4%) 345 (13.6%) 0 2,525 
Hizan and 
Ispayert 1,435 (71.7%) 566 (28.3%) 0 2,001 

General 
Total 22,732 (74.1%) 6,612 (21.9%) 917 (3.0%) 30,261 

 

As understood from Table 3, there are approximately 30,261 households 
across the Sanjak of Siirt. Muslims (including Qizilbash) have 22,732 
households, accounting for 74.1% of the total population. Christians 
(Armenians, Jacobites/Syriacs, and Nestorians) total 6,612 households, 
representing 21.9% of the population, while Yezidis total 917 households, 
making up only 3.0% of the population.  

4.3.1. Analysis of Faith Groups in the Sanjak of Siirt: 

4.3.2.1. Muslims 
Muslim households constitute the vast majority across the sanjak. The 

Muslim ratio of over 80% in districts such as Deyr Gül, Berwari, and Shirvan 
is noteworthy. With the inclusion of the 1,000 households of Qizilbash Kurdish 
population in Sason into the Muslim population, the Muslim ratio in the sanjak 
rises to 74%. This shows that Sunni-Hanafi Kurds, Shafi'i Kurds, and Qizilbash 
(Alevi-Qizilbash Kurdish) communities lived together in the region. 

4.3.2.2. Christians 
With approximately 6,600 households, the Christian population is the 

second largest group in the sanjak. This group is not homogeneous; it includes 
three main communities: 

4.3.2.3. Armenians 
They were concentrated particularly in Siirt center, Garzan, Sason, and 

Hizan. The majority were Gregorian, although Catholic and Protestant 
Armenians also existed. 

4.3.2.4. Jacobites (Syriacs) 
While traditionally linked to Tur Abdin and its surroundings, a 

significant Jacobite (Syriac Orthodox) population lived in Siirt and its environs. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 304 

4.3.2.5. Nestorians 
Although more concentrated in the Hakkâri and northeastern Mosul 

region, small Nestorian communities were found particularly in 
Bervari/Berwari and the surrounding districts of Siirt. 

The term "Christian households" shown in the explanation above 
corresponds not to a single sect, but to the total of Armenian, Syriac (Jacobite), 
and Nestorian communities. 

4.3.2.6. Yezidis 
The Yezidi population, consisting of approximately 917 households 

(3%), is concentrated particularly in the districts of Bedhwan (Rıdvan), Garzan, 
and Shirvan. The reason for specifying these data here separately is to clarify 
the ratio of said community within the general population and ensure that the 
demographic distribution in the region is presented holistically. Yezidis lived 
mostly in rural settlements, and their relations with the Ottoman central 
administration bear a character containing occasional tension755. 

4.3.2.7. Chaldeans 
In the mid-19th century, the Siirt bishopric was a noteworthy center in 

terms of population and institutional density for Catholic missionary activities, 
beyond being just a provincial station. Data for the year 1866 reveal the scale 
of the city's Catholic organization concretely. According to Father Martin, the 
Siirt bishopric had a total population of approximately 14,000 during this 
period; 11,000 of these were recorded as Catholic. However, it was not 
specified how many of these were Chaldean; Catholics were given as the total 
population756. Consequently, the snapshot of 1866 also reveals the dimensions 
of the sectarian transformation in the region with the high ratio of Catholics in 
the total population of Siirt (approximately 78%). Simultaneously, the capillary 
organization connecting villages to the central bishopric indicates that a strong 
local base existed upon which the network of schools and monasteries to be 
established by the French Dominicans in the following decades would rest. This 
picture explains the infrastructure preparing Siirt to become one of the most 
strategic provincial centers of the French Dominican mission in the late 19th 
century: with its population density, village connections, clerical cadre, and 

 
755 Commercial Reports Received at the Foreign Office from Her Majesty's Consuls between July 
1st, and December 31st, 1864. Presented by Command of Her Majesty to Both Houses of 
Parliament. 1865. London: Printed by Harrison and Sons, 1865, pp. 193-194. 
756 P. Martin, La Chaldée: Esquisse historique suivie de quelques lettres sur l’Inde et la 
Cochinchine, Rome: Propaganda Fide, 1867, p. 210. 



305 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

educational institutions, Siirt became both a local center and a crossroads for 
the international Catholic network in Mesopotamia. 

As understood from the examples above and seen in the table, population 
data regarding the Chaldeans found in the Siirt region in the 19th and 20th 
centuries are not completely compatible with each other. Differences in the 
population data used during this period are striking. Developments in Siirt, 
which was an important place for the Catholic Dominican mission providing 
significant data on Chaldeans, were always important to them. Therefore, they 
occasionally sent reports to their headquarters to inform them about Chaldeans. 
In these reports, they also touched upon their populations. In this context, in the 
1883 publication of the Catholic organ Œuvre d’Orient bulletin, a population 
of 3,050 consisting of 610 families was given for the city and approximately 
thirty-three villages; in the 1884 publication, approximately 6,000 Chaldeans 
were recorded in the thirty villages in the Dek-Hassker band near Siirt757. 

In another set of data belonging to the Dominicans for the years 1881–
1884, French Dominican missionary Gonzalve Duval stated that there were one 
thousand Chaldean Catholics in the city center and 3,900 Chaldeans in thirty-
three villages, with the total population reaching 4,900 people. This table shows 
that Chaldeans constituted approximately 7% of the total population in the Siirt 
center, and 27% of the Christian population758. This is simultaneously 
compatible with the population data given by Heinrich Patermann 35 years 
earlier. In the 1890s, Müller-Simonis and Hyvernat recorded that there were 99 
families (approximately 495 people) in the city center, and 3,500-4,000 people 
in the villages, totaling 4,000-4,500 Chaldeans759. Vital Cuinet, another 
Frenchman and Public Debt official, records in his 1891 monograph that 2,600 
Chaldeans lived in the Siirt region, and there were also 4 schools, 8 teachers, 
and 325 students. These data reveal that approximately 12.5% of the population 
was in contact with formal education and that there was an average of 40 
students per teacher760. 

The fact that Müller-Simonis and Hyvernat gave the Chaldean 
population in and around Siirt as 4,000-4,500 people in the early 1890s, while 
Vital Cuinet gave only 2,600 people in 1891, shows the uncertainty and 

 
757 Oeuvre d’Orient, September 1883, pp. 131-134, 140-144; n°142, May 1884, pp. 50–51, 312-
313. 
758 Gonzal ve Duval, La Mission des Dominicains à Mossoul, Paris: Bureaux de « L’Année 
Dominicaine », 1889, pp. 43-44. 
759 Müller-Simonis, Du Caucase au Golfe Persique à travers, pp. 266, 337. 
760 Vital Cuinet, La Turquie d’Asie, géographie administrative : statistique, descriptive et 
raisonnée de chaque province de l’Asie Mineure, Tome Deuxième, Paris 1891, pp. 534-535, 597-
598. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 306 

contradiction in the demographic data of the period. This difference stems from 
the differences in the goals and methods of the observers (missionaries' 
tendency to increase the community's visibility, Cuinet's reliance on 
administrative and financial records), the variability of the areas covered by the 
census, and the period's lack of a reliable statistical method. Therefore, these 
figures should be evaluated not only as a discrepancy in population estimates, 
but also as a product of different institutional contexts and perspectives. 

The 1905 Annuaire pontifical catholique states that the majority of the 
people were Muslim; in contrast, approximately 6,000 Catholic families were 
attached to 23 main stations; 20 secular priests served and a bishop who 
returned from Nestorianism served in Cuératel(?)761. 

By the end of the 19th century, Chaldeans, along with the Ancient Syriacs 
and Armenians, had become one of the three main Christian communities of 
Siirt, while Protestants and Nestorians continued as smaller communities762. 
Conversely, in a list published in the Stamboul newspaper on March 10, 1909, 
and stated to have been sent to Archbishop Addaï-Scher, it was claimed that 
there were 16,000 Chaldeans in more than sixty villages attached to the 
bishopric in "approximately 1889," and that this number fell to 5,500 in 22 
villages in 1909. However, this dramatic picture appears exaggerated and 
controversial in terms of scope, measurement unit, and narrative purpose when 
compared to the more modest figures of contemporary sources763. This situation 
is actually compatible with the language and discourse in reports sent to Rome 
from the region for centuries by Scher as a bishop affiliated with Roman 
Catholics. For it is known that in many of these reports and briefings, there 
were expressions stating that great distances had been covered in converting 
Nestorians, whose population was more crowded, to Catholicism, mostly to 
attract attention to the region and obtain more aid. But even in the final periods 
of the last Ottoman State, the conversion of Nestorians to Catholicism could 
not be fully realized. 

The contradiction of the population presence belonging to the Chaldeans 
is also seen in data belonging to the 20th century. However, data in the said 
century reveal this difference more clearly. According to 1914 Ottoman 
statistics, 4,284 Chaldeans lived in the Sanjak of Siirt: 1,549 of these were in 
Siirt center, 954 in Eruh, and 1,781 in Pervari. These figures show that the ratio 

 
761 Annuaire pontifical catholique, 1905, p. 290. 
762 Müller-Simonis & Hyvernat, 1892, pp. 266, 337. 
763 Stamboul, 43rd year, issue 57, 1909; also see Cuinet, op. cit., pp. 534, 598; Duval, 1889, pp. 
7-10; Müller-Simonis & Hyvernat, 1892, pp. 266,337.; Tfinkdji, 1914, pp. 494-496. 



307 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

of Chaldeans in the total population across the sanjak was 11.7%764. 1913–1914 
Ottoman archives also record that the community's male-female ratio was 
balanced, with 4,783 Chaldeans in the Diyarbekir Province, including 2,333 
males and 2,450 females. The female ratio of 51.5% in Cizre is particularly 
striking. The observation of a similar distribution in Siirt indicates a more 
balanced demographic structure compared to the male-dominated table in the 
Muslim population and offers an advantage for the social continuity of the 
community 765. According to the inventory published by Chaldean Bishop 
Joseph Tfinkdji in 1914, there was a total Chaldean population of 5,430 in 37 
settlements attached to the Siirt Bishopric. The same record states that there 
were 21 priests, 31 churches, 7 chapels, 9 schools, and 4 mission stations in the 
region. Similarly, Louvet defined Siirt in 1891 as an episcopal center with 
approximately 5,000 Chaldean population, 19 nuns, 26 churches, and 2 schools; 
placing the city at an equal level with the Mosul, Kirkuk, and Cizre bishoprics. 

According to the Annuaire Pontifical Catholique, although the majority 
of the population in the region to which the Siirt Archbishopric was attached in 
1914 consisted of Muslims, the presence of a registered 5,430 Catholic 
Chaldean population is noteworthy. The same record stated the religious 
organization structure in the region as: 21 secular priests, a Catholic bishop of 
Nestorian origin residing in Guératel, 38 churches or chapels, 4 mission 
stations, 9 boys' schools, 1 girls' school, and 1 Dominican monastery. 

This table clearly reflects the institutional organization of Catholic 
missionary activities in the region at the period. Particularly the contributions 
of the Dominican order provided a significant contribution to the 
institutionalization of Catholic identity in both liturgical and educational planes 
in the Siirt region. Nevertheless, it should be kept in mind that all three main 
sources used here—Tfinkdji, Louvet, and the Annuaire Pontifical Catholique—
are Catholic-origin publications and therefore tend to emphasize the Catholic 
presence in the region in terms of institutional legitimacy766. 

Table 5. Statistics of the Siirt Bishopric 1913767 

No Settlement 
(Localité) 

Chaldean 
Population Priests Churches Chapels Schools Stations 

1 Siirt 824 3 1 1 3 2 

 
764 Orhan Sakin, Ottoman Ethnic Structure and the 1914 Census, Tarih Vakfı Yurt Publications, 
Istanbul 2010, pp. 190-191. 
765 BOA, DH.EUM.MTK. 74/51 (5 Muharram 1332-December 4, 1913). 
766 Annuaire Pontifical Catholique, 1917, pp. 318-319. 
767 Annuaire pontifical catholique, 1914, p. 496. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 308 

No Settlement 
(Localité) 

Chaldean 
Population Priests Churches Chapels Schools Stations 

2 Kolmés 326 1 1 – 1 1 
3 Mar-Gourva 182 1 1 – – 1 
4 Guêdyanès 155 1 1 – – – 
5 Tall-Michar 290 1 1 – 1 – 
6 Bingov 110 1 1 – – – 
7 Birkàh 30 1 – – – – 
8 Deliok 146 1 1 – – – 
9 Eaniouran 126 – 1 – – – 
10 Dah-Habban 142 – 1 – – – 
11 Dali-Mazèhe 152 – 1 – – – 
12 Ardjikanès 45 – 1 – – – 
13 Koridj 100 1 1 – – – 
14 Ouridj 20 – 1 – – – 
15 Borim 282 1 – – – – 
16 Chi-wilha 95 1 1 – – – 
17 Raùma 110 – 1 – – – 
18 Hakh 70 – 1 – – – 
19 Péroz 300 1 1 – 1 – 
20 Dintass 80 1 – 1 – – 

21 Haute-Artoun 
(Upper Artoun) 310 1 1 – 1 – 

22 Basse-Artoun 
(Lower Artoun) 160 – 1 – – – 

23 Goubarlanès 75 – 1 – – – 
24 Tall 50 – 1 – – – 
25 Azar 50 1 1 – – – 
26 Guiralel 100 – 1 – – 1 
27 Mar-Anèche 70 – 1 – – – 
28 Mar-Chianès 60 – 1 – – – 
29 Sadakh 230 1 1 – 1 – 
30 Mar-Yacoub 200 1 1 – 1 – 
31 Mar-Chmôni 30 – 1 – – – 
32 Hadidi 200 1 1 – – – 



309 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

No Settlement 
(Localité) 

Chaldean 
Population Priests Churches Chapels Schools Stations 

33 Bir-Ké 120 1 1 – – – 
34 Pékinde 80 1 1 – – – 
35 Der-Chemsch 40 – 1 – – – 
36 Kibb 50 – 1 – – – 
37 Ejnith 120 1 1 – – – 
 Total 5,430 21 31 2 9 5 

4.4. Chaldean Population in the Sanjak of Siirt within the Framework of 
the 1917-1918 Administrative Structure 

In the years 1333–1334 (1917–1918), the Sanjak of Siirt consisted of the 
Pervari, Garzan, Eruh, Shirvan, and Şırnak districts and was attached to the 
Bitlis Province along with the Bitlis, Muş, and Genç sanjaks. however, a regular 
and comprehensive official population census was not conducted for this 
period. Therefore, the fundamental data set effectively used in demographic 
evaluations regarding the years 1917-1918 is the 1914 statistics, which was the 
last general population census of the Ottoman State. The following analysis is 
based on the retrospective interpretation of these data within the 1917-1918 
administrative and social context. 

According to 1914 Ottoman population statistics, the total Chaldean 
population in the sanjak of Siirt was recorded as 4,356 people. The distribution 
of this population by districts is as follows: 1,549 in Siirt center, 954 in Eruh, 
1,781 in Pervari, and 72 people in Garzan. There is no record regarding 
Chaldean population in the Shirvan district. This distribution shows that the 
Chaldean population was not distributed homogeneously across the sanjak; on 
the contrary, it was concentrated in certain settlement areas. Particularly Siirt 
center, Pervari, and Eruh districts stand out as the primary areas where the 
Chaldean presence gained demographic weight. Examining the distribution 
between districts, Pervari is in the position of the district with the highest 
Chaldean population in the sanjak of Siirt with 1,781 people. This situation 
suggests that Pervari was not just an ordinary rural settlement area; it was 
simultaneously a social space where the Chaldean community was concentrated 
and where internal solidarity networks were strong. This demographic density 
in Pervari can be directly associated with the presence of Chaldean villages, 
church structures, and intra-communal social organization in the region. The 
registered Chaldean population of 1,549 in the Siirt center reveals that the 
community's administrative, religious, and institutional center at the sanjak 
level was located here. When patriarchal vicariates, church properties, 
educational activities, and relations established with missionaries are 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 310 

considered, it is understood that the Chaldean presence in the Siirt center 
possessed an organized structure with high public visibility. The 954 Chaldeans 
living in the Eruh district reflect a semi-urban communal structure positioned 
between the center and rural areas. This shows that Eruh occupied an 
intermediate position linked to both administrative centers and mountainous 
settlement areas. Conversely, the fact that no Chaldean population was recorded 
in the Shirvan district and that it remained limited to only 72 people in Garzan 
reveals that the Chaldean presence in these regions remained at a marginal 
level. This situation can be explained either by these districts being areas where 
the Syriac population was dominant or by the settlement fabric where Muslim 
and Armenian populations were predominant. Consequently, the distribution of 
the Chaldean population across the sanjak points to a selective and limited 
geographic spread768. 

The years 1917-1918 correspond to a period that was the final phase of 
the First World War and in which the Ottoman administrative structure entered 
a process of dissolution. Forced migrations, security problems, economic 
collapse, diseases, and the interruption of missionary activities experienced in 
this process directly affected the actual status of the Chaldean population. 
Therefore, it is highly probable that the Chaldean population in 1917-1918 fell 
below the figures recorded in the 1914 data. However, since there is no other 
official population census available for said period, the 1914 population data 
are still taken as reference in evaluations regarding these years in academic 
studies. In this context, the 1914 statistics should be evaluated as a demographic 
framework serving as an “upper limit” for the 1917-1918 period. Generally, 
from the mid-19th century to the beginning of the 20th century, Siirt Chaldeans 
occupied a striking position among the Christian communities in the region 
with their population sizes, ratios to the Muslim population, and institutional 
densities. In the process extending from the 1880s to the 1910s, Siirt stood out 
as a Catholic center of "medium size but high institutional density" with its core 
population of 4,000-5,500 people. Conversely, the narrative of "a fall from 
16,000 in 60 villages to 5,500 in 22 villages" from the 1909 Stamboul 
newspaper should be evaluated as an exaggerated and controversial claim due 
to methodological and purposeful differences when compared with 
contemporary Ottoman statistics and missionary reports. Nevertheless, among 
the primary reasons for the decrease of the Chaldean population in Siirt, the 
security environment created by the First World War, forced migrations, 
epidemics, and economic collapse played a decisive role. During the 
Republican period, this decrease continued with internal migration movements 

 
768 Ömer Kucak, “Non-Muslim Officials Born in Siirt According to the Sicill-i Ahvâl Registers 
(1879–1909),” The Journal of International Social Research 9, no. 47 (December 2016), pp. 262-
263. 



311 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

of the Chaldean population directed toward large cities like Istanbul, primarily 
due to economic and social pressures. 

4.5. Inter-Sectarian Competition and Political Rise 

4.5.1. The Rise of Protestant Missions and the Intensification 
of Inter-Sectarian Competition (1883-1892) 

In the last quarter of the 19th century, Catholic and traditional Eastern 
Churches (Armenian Gregorians, Syriac Orthodox) had to struggle against the 
increasing influence of Protestant missionaries. Reports of Dominican fathers 
from 1883 show that Protestants took root rapidly, particularly around Siirt and 
Bitlis. According to the report, Protestants took advantage of the poverty and 
ignorance of the people, trained local teachers, and were successful by paying 
them high salaries. Operating under the official or semi-official protection of 
Britain, Protestants established an important area of influence over the local 
people thanks to the British consul's ability to resolve issues that could not be 
resolved with local administrations. This situation led local villages to apply to 
Protestants for aid when in trouble. Furthermore, as understood from the report, 
Protestants established beautiful churches and schools in Bitlis and reached 
approximately 100 families who had separated from the Gregorian Armenians. 
While Armenian, Turkish, and English languages were taught in boys' schools, 
girls' schools were managed by English deaconesses. The power of money in 
mission activities was decisive, particularly during the period of great high 
prices; the report ended with the warning that if no one opposed, all Christian 
regions could become Protestantized within twenty years. This threat was also 
voiced by the Patriarch of United Armenians in a report dated April 20, 1892. 
The Patriarch stated that the Protestant schools maintained with great expense 
and the schools of the Gregorian separatists caused great harm to his own 
missions; he complained about the inadequacy of his own missions in important 
centers such as Karpouth, Bitlis, Muş, Sivas, and Antep769. 

4.5.2. The Rise of Catholic Institutions as Political Power and 
the Jacobite Tension (1913) 

In the early 20th century, the activities of Catholic missionaries deepened 
an intense inter-sectarian competition among local Christian communities. 
Diplomatic correspondence from 1913 shows that Catholic institutions became 
not just religious, but simultaneously a political power element deepening inter-
sectarian competition through international protection, financial support, and 
educational institutions. This situation created a distinct tension line, 

 
769 Revue de l’Orient Latin, p. 262. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 312 

particularly with Syriac Orthodox (Jacobite) communities. The letter of Antoun 
Abdulnour dated December 12, 1913, explicitly expressed the discomfort felt 
due to the increasing influence of Catholics over the Syriac Orthodox 
community of approximately 4,000 people in and around Siirt and Bsheiriya. 
The letter documents the efforts of Catholic missions to pull a significant 
portion of the Jacobite community to their own ranks with education and 
financial aid, essentially serving as a "final warning"770. 

The competitive environment of missionaries in the Siirt region reflects 
a multi-layered structure of Christian communities in the Ottoman provinces, 
shaped not only by religious affiliation but also by international diplomacy, 
missionary networks, and the protection policies of Western states. Abdulnour's 
letter can also be read as proof that centuries-old efforts toward Catholicization 
failed to achieve full success due to the competition of local Jacobite, Nestorian, 
Armenian, and Protestant elements to protect their own spheres of influence. 
The effectiveness of Catholic missions in and around Siirt directly affected the 
region's socio-political balances while redefining religious identity boundaries 
among local communities. 

4.6. Security Problems and Social Incidents (1897-1912) 

4.6.1. Attacks against Chaldeans in Siirt and Environs 
In the late 19th and early 20th centuries, successive attacks took place 

against the Chaldean community in the Siirt, Garzan, and Cizre regions. 
Ottoman archival documents reveal both the economic and religious-symbolic 
dimensions of these attacks. The documents also show the difficulties faced by 
the Ottoman central administration in ensuring public order in the provinces 
and the intervention attempts of foreign states. 

4.6.2. The 1897 Garzan Incident 
In an encrypted telegram sent from the Siirt Governorate to the Ministry 

of Interior on January 17, 1897 (13 Shaban 1314 AH), it was reported that Priest 
Bedros of the Chaldean nation and his son were murdered in their home in the 
Garzan district around eight o'clock at night, and that the village church door 
was broken and the goods inside looted alongside the household. The 
Governorate stated that telegrams were immediately sent to the district 
governorship and necessary orders were given for the capture of the 
perpetrators771. The same content was confirmed and sent to the Ministry of 

 
770 Dinno, The Chaldean Catholic Church, pp. 211–212. 
771 BOA, DH.ŞFR. 203/19 (5 Dhu al-Qi'dah 1312-April 30, 1895). 



313 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Interior shortly after by the Bitlis Province772. As soon as the central 
administration learned of the developments, it sent a new order to the Siirt 
Governorate directing that the perpetrators be captured "as soon as possible" 
and the result reported773. Thus, the incident became a matter followed directly 
by the central authority rather than just a local murder case. The attack was 
shortly carried over to the international diplomatic arena. In a text delivered to 
the Ministry of Foreign Affairs, the French Embassy specifically emphasized 
the information that Bedros had converted to Islam for a period but 
subsequently returned to Catholicism; stated that he was killed by members of 
the Muradiye Tribe, and that his wife and nephew were seriously injured in the 
attack. The French Embassy stated that this incident was not just a murder but 
should also be evaluated as a threat against the Catholic faith, requesting an 
explanation from the Ottoman government regarding what kind of punishment 
would be applied to those responsible774. Shortly after, the Chaldean Patriarch 
of Mosul also made a presentation addressed directly to the Grand Vizierate, 
voicing the brutality of the attack in detail. According to the Patriarch, the 
Kurds not only killed Bedros and his son, but also brutally murdered two 
women in the village, seriously injured one woman, seized goods, and looted 
the church. The Patriarch requested that urgent measures be taken to punish 
those responsible and prevent similar incidents from recurring, noting that such 
incidents created great fear and insecurity in the Chaldean community775. As 
understood from these documents, the 1897 Garzan incident was not merely a 
local murder case, but simultaneously a crisis with international dimensions. 
The incident was followed carefully by both the Ottoman central administration 
and foreign states; the intervention of the French Embassy brought the issue of 
Catholic protection to the agenda once again. On the other hand, the Mosul 
Patriarch's application directly to the Grand Vizierate clearly shows the 
expectations of the Chaldean community from state authority and also the 
central authority's concerns regarding loss of authority in the provinces. 

It is observed that attacks against the Chaldean community in the region 
did not cease immediately after the 1897 Garzan incident. This period was one 
in which the Ottoman State was occupied with foreign policy problems 
particularly in the Balkans and in which the 1897 Greco-Turkish War was 
taking place. The state focused its attention and central force on this region due 
to the said war. Therefore, it can be argued that the central authority in the 
region weakened and the situation caused the disruption of public order in the 
region. Developments confirming this include the continuation of the 
Chaldean-Kurdish disagreement and conflict in the region with short intervals 

 
772 BOA, DH.TMIK.M. 26/67 (16 Shaban 1314-January 20, 1897). 
773 BOA, DH.TMIK.M. 26/61 (16 Shaban 1314-January 20, 1897). 
774 BOA, HR.TH. 192/96 (25 Dhu al-Qi'dah 1314-April 27, 1897). 
775 BOA, A.MKT.MHM. 620/37 (5 Ramadan 1314-February 7, 1897). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 314 

after this date. Indeed, Ottoman archival documents reveal that Chaldeans were 
subjected to systematic pressure from different tribes throughout the following 
decade. For example, in the autumn of 1897, the flocks and goods of 
monasteries belonging to Chaldeans were looted by groups belonging to the 
Miran Tribe; additionally, six Chaldean villages attached to Pervari were 
destroyed by a Kurdish brigand named Mustafa Agha. During the attacks, not 
only were goods and livestock seized, but some villagers were also massacred. 
Archbishop Emanuel Efendi of Siirt, who conveyed these developments to the 
Patriarchal Vicariate, emphasized that urgent measures must be taken 776. Thus, 
it is seen that the Garzan incident was not an isolated event, but on the contrary, 
part of a cycle of continuous violence and looting against Chaldeans in the 
region. Another example experienced in 1903 shows the threats against the 
economic life of the Chaldean community. When the tithe tax could not be 
collected in the Garzan district, the property of Ferecullah Efendi, son of 
Abushzade Hoca Cebro Efendi, was distrained. Faced with this situation, the 
Chaldean Patriarchal Vicariate requested that the distrained goods be returned 
after deducting the debt amount so that the community would not be left in a 
difficult situation777. The incident shows that not only physical attacks but also 
economic pressure and victimization were persistent in the region. 

In 1903, the Chaldean community in the Siirt region faced a serious 
threat of violence and destruction. According to the observations of Dominican 
missionary Father Bonte, "looting, massacres, and arsons every side" were 
experienced in the region; five Chaldean villages were completely razed. 
Information that two Chaldeans were killed in their fields was reported by 
Father Bonte. According to him, this testimony was also confirmed by the local 
patriarchal vicar. After the villages were set on fire by the Kurds, the crops were 
also burned; the people were left without food and shelter. The patriarchal vicar 
reports that a Chaldean from a neighboring village was killed after being robbed 
and his body was thrown into the river. These incidents clearly show that the 
Chaldean community in Siirt was subjected to the arbitrary violence of local 
feudal powers in the absence of central authority. Such testimonies not only 
recorded the incidents but also aimed to draw attention to the protection of the 
community through missionaries and announce the situation to the international 
public778. 

Tribal-sourced violence went into a rise again in the sanjak of Siirt in 
1905-1906. Members of the Chaldean community residing in the villages of 
Nehrivan, Takpan, and Kerkebdero attached to Siirt were subjected to the 

 
776 BOA, DH.TMIK.M. 39/47 (23 Rabi' al-akhir 1315-September 21, 1897). 
777 BOA, BEO 2206/165391 (7 Shaban 1321-October 29, 1903). 
778 The Messenger: Monthly Magazine. Vol. III, Fifth Series; Vol. XXXIX of whole series, 38th 
year. New York: The Messenger, 1903, p. 575. 



315 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

attacks of the Miran and Shırnak tribes; as a result of these attacks, significant 
loss of goods and livestock was experienced. Upon the increase of complaints 
conveyed to the center from the region, the Ottoman administration had to 
dispatch a company of soldiers to the village of Takpan to ensure public 
order779. 

By 1907, the scope and intensity of the violent incidents increased even 
further. In a joint complaint petition penned by the Armenian, Syriac, and 
Chaldean patriarchates the same year, it was stated that various acts of violence 
such as oppression, seizure, and murder were committed against Syriac, 
Chaldean, and Armenian community members by Kurdish tribes in the villages 
attached to the Sanjak of Siirt; it is understood that upon this complaint, an 
investigation was immediately launched by the central administration and 
orders were given for the execution of the necessary780. Said practices show 
that the central authority faced serious difficulties in ensuring public order in 
the region and often had to resort to temporary and reactionary military 
measures to control tribal-based violence. Indeed, this period corresponds to a 
phase in which the power of Abdulhamid II began to weaken in terms of 
political legitimacy and administrative effectiveness; the central authority's 
supervision over the provinces became increasingly fragile. In encrypted 
telegrams sent to the center from the Bitlis and Diyarbekir provinces in the same 
year, it was clearly reported that 17 people lost their lives as a result of attacks 
carried out in the villages of Deyr-i Zir, Bala, and Duhuk; and that numerous 
villages were destroyed and looted781. In the same period, the French Consular 
Agent in Mosul also reported in the dispatch sent to his embassy that one 
Chaldean priest and 16 villagers were killed in these attacks. Thus, the incident 
was recorded not only in Ottoman administrative documents but also in foreign 
consular reports, gaining international dimensions. These developments 
demonstrate that the pressure and violence faced by Chaldeans between 1897-
1907 carried continuity, that the attacks of local tribes were not just isolated 
looting incidents but a systematic situation threatening the community's social 
existence. At the same time, with the weakening of Ottoman state authority in 
the provinces, great gaps emerged in terms of providing the community's safety, 
and Chaldeans therefore frequently had to apply to the Sublime Porte through 
the Patriarchal Vicariate. Occasionally, these patriarchal complaints were 
accompanied by French state officials who took on the protectorate of the 
Catholics of the period. 

 
779 BOA, DH.TMIK.M, 205/62, (16 Rajab 1323 / September 16, 1905). 
780 Hakan Özen, Armenian Incidents in Siirt and Environs (1876–1914), Master's Thesis, Bitlis 
Eren University, Institute of Graduate Education, Bitlis 2023, p. 70. 
781 BOA, BEO, 3137/235214, (21 Rajab 1325 / August 30, 1907). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 316 

4.6.3. The State of Chaldean Society in 1907 According to the 
Pro Armenia Newspaper 

The report titled “Lettre d’Ourmiah” published in the Pro Armenia 
publication dated 1907 provides one of the most detailed testimonies of the 
period regarding the social, economic, and security conditions of the Catholic 
Chaldean community living in the sanjak of Siirt. The document conveys the 
observations of a correspondent of Kephra (Kefra, associated with the 
surroundings of today's Eruh) origin. However, it should be kept in mind that 
the Pro Armenia journal, in which the report was published, was a propaganda 
publication organ aiming to draw attention to Armenian and Chaldean 
incidents; therefore, the tragedies emphasized in the document reflect both the 
social situation and the goal of drawing attention with selected examples. 
According to the report, the sanjak of Siirt consisted of four districts: Serwan, 
Aroh, Gharzan, and Barwari. There were a total of 582 villages in the sanjak, 
some of which had Muslim and some Christian populations. While Armenian 
and Jacobite (Syriac) communities were concentrated in Gharzan and Serwan, 
Catholic Chaldeans lived particularly in the Barwari and Aroh districts. In some 
villages, for example, in Deh and Ozim, Armenian populations also existed. 
The report states that the vast majority of Chaldean villages suffered destruction 
in the early 1900s. The villages of Piroz and Lentas were attacked by Kurdish 
tribes five times in two years, their churches were destroyed, religious items 
burned, and village leaders killed. Villagers lived in misery in Siirt and 
surrounding Muslim villages for a long time, and some died due to hunger and 
disease. Complaints made to state officials remained inconclusive. 

Some villages tried to provide "protection" by bribing Kurdish aghas, but 
attacks resumed once the aghas left the region. The villages of Upper Artuun, 
Lower Artuun, and Akh lost most of their populations through migration for 
this reason. The report states that Chaldean villagers living particularly in the 
Nazar–Borm and Guératel regions were effectively enslaved by local Kurdish 
beys. In the villages of Borm, Rauma, and Swaïta, villagers were forced to work 
by local powers such as Ibrahim Agha, Ömer Agha, and Muhammed Agha, the 
most fertile parts of their lands were seized, and half of their products were 
taken. Chaldeans living in six villages in the Guératel region were under similar 
pressure; even the scribe or Bishop Thomas was "sold" by these aghas and 
forced to give money and clothing every year. 

Similar destructions were experienced in villages attached to the Aroh 
district. The village of Guedyaness fell from 40 households to only two 
families; the villages of Telemsar, Bingoff, Deir-Sems, Mur Gourya, and 
Dehok were either completely burned or looted repeatedly. Villagers had to 
take refuge in surrounding cities, abandoning their fields to sustain their 



317 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

livelihoods. Because the Ottoman administration could not collect taxes from 
Kurdish tribes, it placed the burden on Christian villages; officials and the 
gendarmerie increased pressure. In the Kephra district, officials collected 700 
francs in additional taxes in one year, and 800 francs were seized from the 
Artuun villages between 1905-1907. By early 1907, more than 20 villages were 
looted, more than 30 people were killed, and women were forcibly converted 
to Islam or kidnapped. 

The newspaper shows that central authority in southeastern and eastern 
Anatolia weakened significantly toward the end of the Abdulhamid II period. 
The impact of social and political turmoils in Rumelia was reflected in the 
provinces, state supervision remained deficient, and local Kurdish beys and 
tribes exercised arbitrary dominance over Christian villages. The Chaldean 
community, although officially Ottoman subjects, was effectively left to the 
mercy of local feudal powers. The report offers three solution options for the 
problems faced by the Chaldean community: winning over some Kurdish aghas 
as protectors with bribes; moving Chaldeans and other Christians to other 
regions through mass migration; European states forcing the Ottoman 
government to protect Christians. Although the author sees the third option as 
the most suitable solution, he is hopeless about the probability of its realization. 
The report emphasizes that Christianity in and around Siirt "is in its death 
throes; it will soon die and be buried forever." 

This news reveals the economic and social struggle for existence of 
Catholic Chaldeans in Siirt at the beginning of the 20th century, beyond just 
religious. The weakness of central authority, the inefficiency of the state, and 
local feudal pressures came together to drag Chaldean villages to destruction, 
leaving the community effectively defenseless. Propaganda organs like Pro 
Armenia published these situations both to document them and to draw the 
attention of the international public782. 

4.6.4. Conversion Incidents 
Conversion (ihtida) records demonstrate that the phenomenon of 

religious change in the sanjak of Siirt must be evaluated not only on the level 
of individual faith preference; but also within the contexts of provincial 
security, communal authority, and the state's production of legitimacy. Indeed, 
the stereotyped expressions in Sharia registers such as the person being "sane 
and of age" and accepting Islam "voluntarily and with consent" (bi’t-tav‘ve’r-
rızâ / hüsn-i rızasıyla), while emphasizing that conversion was based on 
voluntariness, must also be read as an administrative-legal prevention technique 

 
782 Pro Armenia, ed. Pierre Quillard; editorial board: Georges Clemenceau, Anatole France, Jean 
Jaurès, Francis de Pressensé, Émile de Roberty, September 5, 1907, pp. 1152-1154. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 318 

against "forced conversion" allegations that could arise particularly in periods 
of crisis. In this framework, examples such as the conversion of Chaldean 
Bedros bin Görgiz from the Ayn Salib Neighborhood in 1872 taking the name 
"Said" in the Court of Appeal and the recording of the conversion of Chaldean 
Reyhan binti Teblo from the village of Zehi attached to Pervari the same year 
reveal that conversion was recorded regularly within judicial records and 
procedures783. Nevertheless, it is understood that the state conducted a more 
intensive investigation into mass conversion cases seen after the 1895 incidents. 
In the investigation conducted upon the conversion of 23 Chaldeans in the 
village of Kip, emphasis was placed on "genuine conscientious desire" (arzu-yı 
sahiha-i vicdaniye) to show that the conversion did not take place under 
pressure; furthermore, mechanisms such as taking their statements in the 
presence of the spiritual leader of the nation to which they belonged in the Liva 
Administrative Council were operated. This procedure suggests that conversion 
was treated not just as a religious declaration, but as a "traceable" administrative 
process in terms of the state's concerns for order and legitimacy in the 
provinces. Indeed, within the context of the same record, the objection of 
Chaldean spiritual leader Avail Efendi, claiming that the mass conversion 
occurred "during the previous matter," shows that conversion turned into a 
legitimacy/authority crisis for the community and that intra-communal 
suspicion increased particularly in periods of violence and disorder784. 
Conversely, the intensity of French missionary activities during this period and 
the fact that efforts to direct Christian elements toward the Catholic sect were 
subject to complaints show that "transformation" dynamics in Siird were not 
limited only to transition to Islam; sectarian change (Catholicization) also 
operated within the same field of social tension. During this period, 
approximately 40 people in the villages of the Shirvan district converted785. 

The escalation of violence in the provinces in 1905–1907 and the central 
administration's attempt to ensure public order with temporary military 
measures indicate that conversion cases should be considered together with 
conjunctural motivations such as "the search for security" and adaptation to 
local power balances in some contexts. Indeed, in a joint complaint dated 1907, 
it was recorded that acts of oppression, seizure, and murder were committed 
against Syriacs, Chaldeans, and Armenians in the villages attached to the sanjak 
of Siirt; that an investigation was immediately launched upon the joint 
complaint of the Armenian, Syriac, and Chaldean patriarchates and orders were 
given for the execution of the necessary. In encrypted telegrams sent from the 
Bitlis and Diyarbekir provinces the same year, it was clearly reported that 17 
people were killed in the villages of Deyr-i Zir, Bala, and Duhuk, and that many 

 
783 Ayhan, op. cit., p. 323. 
784 Ayhan, op. cit., pp. 326-327. 
785 Özen, op. cit., p. 62. 



319 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

villages were destroyed and looted786. When these data are evaluated together, 
it appears more appropriate to read conversion records, especially in periods of 
crisis and violence, without reducing them to a mere narrative of religious 
choice, but in a multi-layered manner within the continuity of provincial 
security, administrative supervision, and inter-communal tensions787. 

4.6.5. 1907–1909 Cizre Incidents 
Between 1907-1909, the wave of violence against Chaldean settlements 

along the Cizre-Silopi line escalated markedly in terms of both geographic 
prevalence and target variety (settlement, religious site, human and livestock 
presence). In the telegram Metropolitan Yakup of Cizre sent to the Ministry of 
Foreign Affairs, it was reported that 12 settlements including Duhuk and 
Musuri were "burned and looted," 30 people were killed along with two monks; 
the survivors fled in a scattered manner to surrounding districts, agricultural 
activities stopped, and the community fell into a "wretched" state. Reports and 
calls for aid with the same content were also sent to the Syriac Patriarchal 
Vicariate in an attempt to establish a common ground for action among 
Christian circles788. This situation is also important as it shows us that 
Chaldeans, Armenians, and Syriacs set aside their problems among themselves 
and took a stand together against certain Kurdish tribes and brigands targeting 
them. In a separate telegram written by Chaldean Patriarch Emanuel addressed 
to Foreign Affairs regarding the subject, it was emphasized that the confirmed 
death toll was 20, and that if the aggressive elements were not captured and 
punished, the attacks would expand and lead to new losses of life and property, 
requesting urgent law enforcement-military measures789. Field reports sent to 
the Ottoman capital show that local power centers and tribal networks in and 
around Cizre were behind the attacks, and that the threat targeted not only 
villages but also the clerical class and religious institutions. Indeed, in the same 
period, the French consular office in Mosul pressured the Ottoman 
administration by claiming that Catholic missions and the Chaldean community 
were "under protection"; complaints regarding the town of Cizre being 
threatened by the Abdulkerim Bey Tribe were conveyed to central 
authorities790. Again, in another incident reported by Foreign Affairs to the 
Grand Vizierate and subsequently processed, it was stated that the "Batvan 
aghas" circulating armed in Cizre besieged the Chaldean priest's house and 
made direct personal threats, that public order in the region was disrupted, and 
that a swift dispatch of forces was required791. These diplomatic and 

 
786 BOA, BEO, 3137/235214, (21 Rajab 1325 / August 30, 1907). 
787 Özen, op. cit., p. 62. 
788 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Shaban 1325-September 26, 1907). 
789 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Shaban 1325-September 26, 1907). 
790 BOA, BEO 3148/236036 (3 Shaban 1325-September 11, 1907). 
791 BOA, BEO 3214/241014 (18 Dhu al-Qi'dah 1325-December 23, 1907). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 320 

administrative correspondences reveal that the violence had turned into a form 
of pressure extending to city centers and religious representatives, rather than 
merely isolated looting actions targeting rural settlements. 

As an extension of the escalation of public order incidents in the late 
summer of 1907, successive encrypted telegrams from the Diyarbekir and Bitlis 
provinces recorded that the Deyr-i Zir, Bala, and Duhuk Chaldean villages were 
subjected to destruction and looting; and that a priest and 16 villagers were 
killed. Dispatches from the French Consular Agent in Mosul to his embassy 
coincided with this balance sheet, and the incidents gained international 
dimensions792. In meetings held with foreign state officials and particularly the 
French, the central administration evaluated that the local law enforcement 
force in the region was inadequate in calming the incidents and capturing the 
transgressors. Therefore, it brought to the agenda the dispatch of military units 
and gendarmerie to the Cizre-Silopi line and Takpan and its environs; alongside 
reform measures such as the capture of perpetrators, preparation of villages for 
resettlement, and road–grain aid. However, it was particularly emphasized that 
the shifts of forces from one region to another were not a whole but occurred in 
partial waves, thus full success could not be achieved and as soon as units were 
withdrawn or dispatched to other points, public order incidents resumed in 
those places. Additionally, as soon as law enforcement forces were withdrawn 
from the areas where they were dispatched, public order incidents began 
again793. These correspondences can also be read as the Ottoman State not being 
able to maintain sufficient power in the region financially and militarily and not 
fully ensuring central authority. 

Following the declaration of the Second Constitution in 1908, the impact 
of the general amnesty issued in the region was pointed out directly as a 
"security risk" in the petitions of Chaldean and other Christian representatives: 
the return to society of persons previously convicted of crimes such as banditry, 
seizure, and murder weakened the perception of discipline and deterrence in the 
provinces; Christian elements repeatedly requested intervention from the center 
with a new perception of threat regarding life, property, and honor safety794. At 
the beginning of 1909, in the telegram Metropolitan Yakup of Cizre sent to the 
Patriarchal Vicariate in Istanbul, it was reported in detail that the Goyan, Helali, 
and Zirkan tribes attacked Chaldean villages, destroying churches and seizing 
1,360 sheep; killing three shepherds and seriously injuring four people. The 
Patriarchal Vicariate warned that if the incidents were not prevented, mass 
migration would be inevitable795. These warnings demonstrate that the violence 

 
792 BOA, BEO 3137/235214 (21 Rajab 1325-August 30, 1907). 
793 BOA, BEO 3148/236036 (3 Shaban 1325-September 11, 1907). 
794 BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Jumada al-awwal 1325-June 26, 1907). 
795 BOA, DH.MUİ. 12/30 (6 Ramadan 1327-September 21, 1909). 



321 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

not only led to loss of life; but simultaneously targeted the economic 
infrastructure (flock, seed, field) and the religious–institutional structure. Thus, 
the community's opportunity to remain in place and its population capacity 
were being eroded. In said telegram, beyond economic losses, it was 
emphasized that human life was directly taken and holy sites were destroyed, 
stating that the incidents had reached a level threatening the community's 
existence. In the petition presented to the Ministry of Interior by the Patriarchal 
Vicariate upon the same incident, it was stated that if the attacks were not 
prevented, Christian communities would be forced into mass migration; and 
that this would negatively affect demographic balances in the region and the 
authority of the Ottoman administration. 

4.7. Political and Social Transformation 

4.7.1. Policy of the Ottoman State after the Second 
Constitution (1909–1912) 

With the declaration of the Second Constitution in 1908, the Ottoman 
administration aimed to unite the different elements within the empire around 
the principle of equal citizenship in the legal sense rather than the concept of 
religion. This approach meant not only political representation; but also the 
recognition of equal rights for all elements in terms of land ownership, title 
deed system, and legal order. To resolve the land seizures and property disputes 
that were the fundamental source of the Christian-Kurdish conflicts frequently 
seen in the eastern provinces, the state planned to produce a righteous solution 
based on title deed records. This application was found unacceptable by 
Kurdish tribes who had recently transitioned from nomadism to settled life, 
specifically in southeastern and eastern Anatolia. Due to the nomadic lifestyle, 
many Kurdish tribes did not possess official title deeds; tribal customs and de 
facto occupation were decisive in land use. In the authority vacuums at the end 
of the 19th and beginning of the 20th century, Kurdish tribes that settled in 
evacuated Christian villages had claimed these lands. Therefore, the state's 
restitution policy based on title deeds meant the direct loss of the lands in their 
hands. Additionally, land carried not just economic value for Kurds; it was 
perceived as an indicator of tribal honor and authority. Therefore, questioning 
ownership meant the direct shaking of political and social power. 

The Ottoman State chose the method of direct negotiation with the 
parties to resolve these problems. On one side, the Hnchak and Tashnak 
committees, which it had previously defined as terrorist organizations due to 
bank robbery and bombing actions, were accepted as the representatives of 
Armenians. On the other side, the separatist Kürt Teali and Kürt Hevî societies 
were taken as interlocutors as the representatives of Kurds. The state even 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 322 

accepted the arbiter to be determined by these organizations themselves in case 
of a disagreement between the parties, attempting to leave the solution to the 
initiative of local actors. Kurdish–Christian conflicts at the end of the 19th and 
beginning of the 20th century were frequently reflected to European consulates 
through missionary reports. This situation turned the issue into a foreign policy 
problem. The fundamental concern of the Ottoman administration was to 
prevent a local public order issue from turning into an international diplomatic 
crisis. However, the excesses of Kurdish tribes led to constant external 
pressures despite the state's wishes. 

The state's aim was to secure the property rights of Christians within the 
framework of the citizenship principle and to alleviate international pressures. 
However, the lack of title deeds among Kurds, the fear of losing lands acquired 
through seizure, and the resistance of the tribal order made this policy de facto 
inapplicable. Thus, Ottoman policy after the Second Constitution revealed this 
contradiction: the effort to secure the property rights of Christians at the state 
level, and the resistance of Kurds without title deeds and the impositions of the 
tribal order at the local level. The failure of this process formed one of the 
subconscious justifications for the dramatic events against Christians during 
World War I from the perspective of Kurds. For a new solution process could 
mean Kurds losing the lands they effectively used796. 

The declaration of the Second Constitution in 1908 reinforced the 
discourses of freedom, equality, and justice in Ottoman society; however, the 
general amnesty issued during the same period produced different results in the 
provinces. With the amnesty, many persons previously convicted of crimes 
such as banditry, seizure, and murder returned to social life, creating a serious 
sense of insecurity, particularly among minorities. Indeed, in a petition sent to 
the Ministry of Interior in 1909 with the signatures of the Siirt Armenian 
Delegate, the Syriac Patriarchal Vicar, and the Chaldean Metropolitan, it was 
stated that said amnesty caused the Christian people concern regarding life, 
property, and honor safety, requesting that the state take measures to ensure 
security again797. This complaint demonstrates that the atmosphere of freedom 
brought by the Constitution turned into a source of threat for minorities when 
merged with authority vacuums locally. 

In 1912, attacks directly targeting religious symbols came to the agenda 
in a different dimension. A cross was drawn with a red pencil on the busiest 
corner of the Siirt marketplace, and papers containing indecent Arabic 

 
796 Murat Gökhan Dalyan, “Kurdish and Armenian Land Dispute in the Second Constitutionalist 
Period and a Solution Suggestion,” Route Educational & Social Science Journal 8, no. 12 
(December 2021): 29–41. 
797 BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Jumada al-awwal 1325-June 26, 1907). 



323 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

expressions were pasted on the four corners of the cross. The Chaldean 
Metropolitan, the Syriac Patriarchal Vicar, and the Armenian Delegate 
conveyed this situation to the Ministry of Interior with a joint telegram, stating 
that this was an explicit insult and attack on the holy symbols of Christians798. 
The incident is noteworthy as it is one of the rare examples where different 
Christian communities in the region acted together. Such attacks were 
perceived not just as individual actions, but as a threat directed at the religious 
visibility of minorities in the public sphere, and the punishment of perpetrators 
was requested from the Ottoman administration. 

During the 1907-1909 phase, Cizre-centered violence manifested on 
three planes. The first of these was the military-security dimension, comprising 
the inadequacy of local forces and the security gaps produced by shifts of units. 
Second was the tribal influence networks making judicial processes difficult 
despite demands for the capture and punishment of perpetrators. Third was the 
carrying of the issue to the international agenda, particularly through French 
consular reports and Catholic mission activities799. The intersection of these 
three issues permanently weakened the security conditions of the Chaldean 
community on the Cizre-Silopi line; the equality based on citizenship and 
property guarantee envisaged by the Second Constitution could not find a 
concrete response due to public order and authority weaknesses on the ground. 

The 1909-1912 period stands out as a process in which the hopes created 
by the Constitution quickly turned into security concerns. In these years, 
Chaldeans and other Christian communities were subjected not only to physical 
attacks but also to symbolic and religious provocations. This situation clearly 
revealed the weakness of state authority in the provinces; showing that social 
unrest was concentrated particularly on non-Muslim communities. Documents 
also point to the increasing aggression of nomadic Kurdish tribes; conversely, 
they reveal that the Chaldean community attempted to exert pressure on the 
Ottoman government by relying on the protection claims of Catholic 
missionaries and the French diplomatic representation800. The combination of 
the search for protection and the central authority vacuum deepened the 
fragilities of the Chaldeans in security, economic, and religious fields and 
markedly increased migration tendencies. 

 
798 BOA, DH.ŞFR. 482/119 (25 Jumada al-awwal 1331-May 2, 1913). 
799 BOA, DH.TMIK.M. 254/61 (18 Shaban 1325-September 26, 1907); BOA, BEO. 
3137/235214 (21 Rajab 1325-August 30, 1907). 
800 BOA, BEO. 3214/241014 (18 Dhu al-Qi'dah 1325-December 23, 1907); BOA, DH.MUİ. 
12/30 (6 Ramadan 1327-September 21, 1909); BOA, DH.MUİ. 130/64 (15 Jumada al-awwal 
1325-June 26, 1907). 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 324 

For the Chaldean community, which historically took root in the rural 
basin of Siirt and its environs, the 20th century represents a painful period of 
transformation in which a settled provincial life dissolved into a multi-centered 
diaspora identity. Demographic Daralmas, which gained momentum 
particularly during the Republican period, eroded the community's local 
institutional structure; this process brought Chaldeans face to face with forced 
and semi-forced migration practices. However, this dissolution did not develop 
as a sudden and one-way break, but as a gradual and multi-centered historical 
process shaped through religious and institutional networks. 

4.7.2. Siirt Chaldeans After World War I: Migration, 
Diaspora, and Re-Communalization 

The incidents and migrations experienced between 1915-1918 led to a 
dramatic weakening of the Chaldean population in Siirt and its surroundings. 
While this break displaced the vast majority of the community, only a small 
core community could remain. As expressed in a 1961 episcopal letter, diaspora 
communities still carried the painful memory of this First World War vividly. 
This memory has settled as a "religious break" and "period of martyrdom" in 
the identity of the Siirt-origin community801. During this period, Catholic 
missions attempted to collect aid from the places where their congregations 
were located to help the other Chaldean episcopal centers along with Siirt. 
However, war conditions prevented them from being successful as they wished. 
During this period, according to The Catholic Bulletin (St. Paul, Minn.), the 
two Chaldean bishoprics remaining in the hands of Catholic missionaries were 
destroyed by Kurds like the others. In the letter of the Chaldean Vicar-General 
in Rome dated December 13, 1919, he attempted to mobilize Catholic 
institutions particularly in St. Louis, Boston, and Chicago for the Chaldean 
community in Ottoman lands, but results as wished for Catholics in regions 
such as Siirt could not be obtained802. 

After the war, the lack of explicit recognition of the Chaldean minority 
status in the Treaty of Lausanne caused the community to be deprived of legal 
protection. This situation, combined with economic pressures and security 
concerns from the 1920s onwards, accelerated new waves of migration. During 
this period, Chaldeans leaving Siirt and its surroundings turned particularly 
toward Mosul, Kirkuk, Aleppo, and Hasaka; and to a more limited extent, 
toward Lebanon. These migrations led to the birth of a diaspora identity aimed 
at reuniting the fragmented structure of the community. 

 
801 Œuvre d’Orient, 1961, pp. 71-72. 
802 The Catholic Bulletin (St. Paul, Minn.), January 1, 1921, p. 5. 



325 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

The Siirt Chaldeans Relief Committee, established in Istanbul in 1921 
and officially recognized by the Ottoman government, is a new form of 
organization created by these migration movements in Istanbul803. While the 
committee aimed to support impoverished migrants on one hand, it showed that 
Siirt-origin Chaldeans in Istanbul formed an economically strong nucleus on 
the other. The state's official approval of this establishment consolidated the 
perception of the "loyal and compliant community" of Chaldeans, and revealed 
that they protected their social existence through civil-charity oriented 
organizations as well as religious ones. 

For the Chaldean community, which maintained a settled life for 
centuries in the rural basin of Siirt and its surroundings, the 20th century 
represents a painful period of transformation in which the provincial-based 
institutional order dissolved into a multi-centered diaspora structure. This 
transformation, rather than bearing a sudden and break-away character, 
developed as a gradual and multi-faceted historical process shaped through 
religious and institutional networks. Particularly the demographic daralmas, 
which gained momentum with the Republican period, eroded the Siirt-centered 
local institutional structure of the community; this situation left Chaldeans face 
to face with forced and semi-forced migration practices. In this context, Siirt 
continued its importance not only as a provincial center experiencing 
population loss but simultaneously as one of the historical reference points of 
Chaldean identity. The migration process did not lead to a break that entirely 
erased the community's religious and social memory; on the contrary, it led to 
the reorganization of this memory in new spaces. While dissolution was 
experienced at the provincial scale, the community's identity was reconstructed 
in different geographies through the church, clergy, and institutional 
representation. In this mobility, Istanbul stands out as the first and most 
important stop in Chaldean migration history. Istanbul, a center where 
administrative, religious, and educational opportunities were concentrated for 
non-Muslim communities since the final period of the Ottoman State, 
functioned as a relatively safe settlement area for Chaldeans leaving Siirt and 
its environs. Thanks to patriarchal representations, church spaces, community 
schools, and bureaucratic contact opportunities, Istanbul made possible not 
only escaping the environment of insecurity in the provinces but simultaneously 
preserving the community identity within an institutional framework. In this 
respect, Istanbul bears the quality of a transitional station for a wider mobility 
extending to Europe, rather than a final destination in the Chaldean narrative. 

Following the settlement in Istanbul, Chaldean migration turned largely 
toward Western Europe. The geographic distribution of this orientation is not 

 
803 Stamboul, November 26, 1921, p. 2. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 326 

coincidental; on the contrary, it was determined by historical and religious 
references. The prominence of countries such as France, Belgium, Germany, 
and Italy clearly demonstrates the structural ties Chaldean migration 
established with geographies having a Catholic tradition. The international 
organization of the Catholic Church, relations inherited from missionary 
activities, institutional support provided through the clerical class, and aid 
networks made these countries accessible and familiar for the Chaldean 
community. For this reason, Chaldean migration should be evaluated as an 
identity-based form of migration aiming at the preservation of liturgical 
practice, the language of the mass, and community discipline, rather than a 
labor movement that can be explained solely by economic motivations. 

One of the most concrete results of Chaldean migration at the 
institutional level was the establishment of a new Chaldean Bishopric in Aleppo 
in 1957. This bishopric, formed by those migrating from Diyarbekir, Siirt, 
Mardin, and Urfa, shows that the community achieved a permanent and 
organized structure within the diaspora. According to a report dated 1961, there 
were seven congregations, eight churches, nine priests, and approximately 
6,000 Chaldeans within this Aleppo-centered structure; additionally, pastoral 
activities were carried out toward winning approximately 14,000 Nestorians 
over to Catholicism804. These data clearly demonstrate that the population 
leaving Siirt and its environs reorganized in new spatial centers not just 
numerically, but at an institutional level. 

In the later years of the Republican period, the Chaldean presence in the 
Siirt center weakened increasingly, and the community's presence in the city 
regressed to a largely symbolic level. While Chaldean and Syriac communities 
continued their presence in some villages in the Bohtan Valley and its 
surroundings (Mez, Tentas, Upper Artin, etc.), the security crisis, village 
evacuations, and forced migrations experienced in Southeastern Anatolia in the 
early 1990s directly affected these communities. Chaldeans, who could not 
benefit from minority status under the Treaty of Lausanne, became one of the 
most fragile actors in this process805; fixed spiritual organization at the 
provincial scale largely collapsed. During this period, religious life broke away 
from a local and continuous institutional ground and turned into a more sparse 
and mobile service network. The confinement of masses to certain days, the 
procurement of spiritual services from surrounding centers such as Midyat and 
Mardin, and the conduct of basic rituals such as weddings and funerals over 
regional networks clearly show the limits reached by provincial community 
life. This situation reveals that while local institutional capacity narrowed on 

 
804 Œuvre d’Orient, 1961, p. 71. 
805 Söz, issue 82, September 7, 1996, p. 7. 



327 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

one hand; on the other, it shows that Chaldean identity continues its existence 
by developing a more mobile and network-based organization model within the 
center-periphery relationship. 

This demographic and administrative transformation has also led to a 
radical change in the function of religious spaces. Today, churches in the Siirt 
basin have gained the quality of memory spaces confirming the community's 
historical presence, rather than being centers of regular worship life. In 
settlements where the population has completely withdrawn or thinned out 
seriously, mabetler and the surrounding cemeteries stand out as the strongest 
material evidence regarding the Chaldean community's historical roots in this 
geography. In this context, the church does not only undertake a theological 
function; it simultaneously functions as a corporate remembrance area carrying 
the symbolic representation of identity, continuity, and the spiritual "place." 
Modern Siirt Chaldeanism is shaped along the axis of tension between local 
demographic dissolution and spatial memory. Even though a continuous 
community life in place has largely ended, the memory maintained through 
churches, cemeteries, and holy sites continues to make the historical continuity 
of the Chaldean identity visible. In this respect, Siirt no longer gains meaning 
as an active community center but as a historical reference space for diaspora 
Chaldeans. Thus, the Chaldean presence read through Siirt offers a historical 
perspective that can be traced through the continuity of the place rather than the 
continuity of the community in place; it provides a strong analytical ground for 
understanding how an ancient identity repositioned itself in the modern world. 

4.7.3. Transformation of Protection Regimes After World War 
I and Lausanne: An Analysis via the Mosul–Siirt Line 

The Sykes-Picot Agreement, signed in May 1916, envisaged a share for 
France over Mosul and Southeastern Anatolia; however, in the later stages of 
the war, de facto control in these regions passed into the hands of Great Britain. 
This situation turned France’s missionary investments, maintained for nearly a 
century through Dominican and Lazarist networks, from a geopolitical trump 
card into an object of competition between Britain and Germany. The gap 
between the spheres of influence drawn in favor of France on the map and the 
power balance on the ground weakened the role of Catholic institutions as 
"tools of cultural influence," and the protection regime transformed into a fluid 
structure open to the change of external guarantors806. 

 
806 François Baumer, La France et le Proche-Orient: De François Ier à la fin du mandat au Levant 
[Paris: Perrin, 2016], p. 264. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 328 

Arrangements made between Germany and the Ottoman Empire in June 
placed the protection of Catholic institutions into a new framework. Although 
the attempts of the German Catholic politician Matthias Erzberger to establish 
a concordat between the Vatican and the Ottoman Empire remained 
inconclusive, the Ottoman government approached this idea positively in 
principle807. German financial support ensured that Catholic schools and aid 
institutions continued their activities under war conditions; thus, traditional 
French protection was replaced by German patronage. This development 
changed the diplomatic interlocutor of Catholic institutions and coded them as 
a "public order issue" on the Ottoman-German axis. 

During this process, the Ottoman bureaucracy followed a balancing 
policy that observed the principle of sovereignty and social stability. The 
Sublime Porte, which exercised control over institutions through licensing, tax, 
and title deed regulations before the war808 , re-evaluated the same institutions 
under German guarantee after 1916 when France fell into "enemy status." Thus, 
the state protected the sovereignty gains achieved by the abolition of the 
capitulations while minimizing the risk of interruption in education and health 
services. 

This transformation was observed in three stages specifically in Siirt. 
First, in the process of legal reframing, the 1912 French-Ottoman accord was 
deemed invalid; the evacuation of institutions belonging to enemy subjects was 
envisaged, churches and orphanages were left untouched, but monasteries were 
transferred to state administration809. Second, in the stage of financial-
administrative integration, the evacuation and census processes in Mosul along 
with the repair and appropriation records in Siirt turned Catholic institutions 
into units attached to the Ottoman treasury810. Third, in the stage of the change 
of the protection interlocutor, when France withdrew, the Ottoman-German 
agreement became the new protection umbrella for Catholic institutions; this 
umbrella sustained daily operations while eliminating French diplomatic 
influence. 

This transformation created a new balance for the local Chaldean 
community. The community voiced its demands for religious autonomy more 
visibly, but remained deprived of political autonomy and maintained its 

 
807 La Documentation Catholique, “La politique religieuse de Matthias Erzberger,” 1923, 1308. 
808 Presidential Ottoman Archives (BOA), MF.MKT. 1011/50. 
809 BOA, HR.HMŞ.İŞO. 143/10 (30 Muharrem 1331 - January 9, 1913); 143/12 (7 Jumada al-
akhir 1330 - May 24, 1912). 
810 BOA, DH.EUM.5.Şb. 4/37, (7 Muharrem 1313 - November 25, 1914); BOA, MF.MKT. 
1203/32 (14 Muharrem 1313 - December 2, 1914); BOA, DH.UMVM. 1/30 (22 Rajab 1334 - 
May 25, 1916); BOA, DH.UMVM. 69/10 (29 Rajab 1916 - June 1, 1916). 



329 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

international visibility solely through its institutions. However, the British 
occupation of Mosul and France’s loss of influence made the community's 
future dependent on the fluctuations of competition between foreign powers811. 

Following the establishment of the Republic, France attempted to 
maintain its influence in the region through property identification and requests 
for spiritual visits. However, the Ankara government, emphasizing that the 
capitulations were abolished by the Treaty of Lausanne, stated that the travel 
rights of foreigners could only be used in accordance with the laws; it viewed 
French demands, especially in border regions, as an intervention in sovereign 
rights. Indeed, in a document dated August 31, 1927, the French consulate 
requested permission for a clergyman to be sent to the region to identify 
Dominican properties; however, the Legal Advisory Office of the Ministry of 
Interior rejected this request by citing the 1915 regulations and the Treaty of 
Lausanne812. The same issue came to the fore again in December 1927; this 
time, the French Embassy requested that Priest Rabaud from the Mosul 
Dominican Mission conduct a tour covering Siirt, Jezireh, Van, and Trebizond. 
However, Turkish authorities rejected this request for the same reasons and 
prevented the foreign clergy from entering the provinces813. 

This stance parallels the discussions regarding foreign schools during the 
Lausanne negotiations. France endeavored to preserve the privileges inherited 
from the Ottoman period and to guarantee missionary schools; however, the 
Turkish delegation rejected these demands on the grounds that these institutions 
spread harmful ideas against the integrity of the country, conducted religious 
propaganda, and damaged the construction of national identity814. In the letter 
written by Ismet Inonu to the French representative, it was explicitly stated that 
existing institutions could only operate under full commitment to Turkish laws 
and state supervision. 

Regulations issued after Lausanne reinforced this line: from 1925 
onwards, foreign teachers were subjected to examinations, and Turkish 
language, history, and geography lessons were made compulsory. With Law 
No. 1778 dated 1931, it was stipulated that Turkish citizens could only attend 
Turkish schools. With the 1934 Title Deed Law, the real estate of foreign 

 
811 BOA, HR.SYS. 2733/12 (20 Jumada al-awwal 1311 - November 29, 1893). 
812 Turkish Diplomatic Archives (DTDA), 38693-156027-34 (August 31, 1927); DTDA, 38693-
156027-33 (September 13, 1927). 
813 DTDA, 38693-156027-31 (December 29, 1927). 
814 Ayten Sezer, Atatürk Döneminde Yabancı Okullar (Doctoral Dissertation, Hacettepe 
University Institute of Atatürk's Principles and History of the Revolution, 1994), pp. 38, 76-88; 
Sezen Kılıç, “Foreign Schools in the Republican Era (1923–1938),” Journal of the Atatürk 
Research Center 21, no. 61, 2020, pp. 273–278. 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 330 

schools was taken under state control, and with the 1935 Foreign Schools 
Directive, a requirement was introduced that Turkish lessons must be taught 
only by Turkish teachers815. 

In conclusion, it can be said that the status of Catholic institutions 
specifically in Siirt transformed in three stages: legitimacy linked to license and 
tax requirements in 1913-1914, transfer to state administration with the 
abolition of capitulations in 1914-1916, and complete closure to foreign 
supervision through the Republic's sovereignty policies in 1927. 

This transformation shows that Catholic institutions in Siirt and Catholic 
communities in the East more generally were increasingly integrated into the 
legal and administrative framework of the state in the process extending from 
the Ottoman Empire to the Republic; while communities constantly 
experienced the tension between "official recognition" and "loss of autonomy." 
The Republican administration followed a policy characterized by continuity in 
this process, aiming both to protect national sovereignty and to liquidate the 
spheres of influence inherited from the Ottoman period. In this context, a 
document in the British Foreign Office archives is noteworthy for 
understanding the diplomatic balances of the period. As understood from the 
document, and in terms of having attracted the attention of the British, the issue 
is also of international importance816. The report in question documents the 
initiatives regarding the property and educational activities of the French 
Dominican mission, particularly around Siirt. As stated in the text, the 
Dominicans' request for permission to reopen their properties near Siirt, which 
had been closed since World War I, clearly demonstrates the persistence of the 
French in maintaining their presence in the region, despite the Republic of 
Turkey's generally cautious and distant attitude toward foreign religious 
institutions. It is clear that for this request to be meaningful, at least a limited 
Chaldean population must still have been present in the region. For missionaries 
to sustain their educational and religious activities, it depends on the presence 
of a local Catholic community. Therefore, this application can be evaluated as 
an indirect indicator that there was still a noteworthy Chaldean population in 
and around Siirt in the mid-1930s. This situation is significant as it shows not 
only the diplomatic efforts of the French to revitalize missionary activities but 
also that the Christian presence in the region did not entirely disappear in the 
early Republican period. Consequently, despite all initiatives, the Catholic 
mission in the Siirt region was not reopened. 

 
815 Kılıç, “Foreign Schools in the Republican Era”, pp. 276–278. 
816 Foreign Office, “Annual Report on Iraq for the Year 1934–1935,” in Foreign Office: Reports 
on the Administration of Iraq and Dependencies, FO 406/72, The National Archives [London], 
p. 60. 



331 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

The Siirt Chaldean Catholic community offers a multi-layered identity 
pattern shaped at the intersection of both global missionary strategies and the 
complex social fabric of the Ottoman provinces in the process extending from 
the 16th century to World War I. The history of this community is not merely a 
story of faith conversion or institutional growth; it is simultaneously a struggle 
for existence constantly redefined between central authority, international 
mission networks, and local social resistance. 

The formation process of Chaldean Catholic identity proceeded 
through the encounter of the Nestorian tradition with Catholicism on 
theological, liturgical, and institutional planes. Siirt served as an intellectual 
center in this encounter thanks to both clergy training activities and manuscript 
production; however, the permanence of the transformation was limited by 
local faith resistance and economic conditions. Catholicization manifested as a 
fragile process determined by socio-economic adaptation and external 
incentives rather than a dogmatic continuity. 

Relations established with the Ottoman administration constituted 
another dimension of the community's strategy to maintain its existence. The 
state's principle of "license first" and the restrictions it imposed on the public 
visibility of religious structures forced the Siirt Chaldeans to live de facto under 
French diplomatic protection, despite maintaining their loyalty formally. This 
dual security policy led to a two-fold identity construction oscillating between 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 332 

local loyalty and global protection, earning Chaldean notables both Ottoman 
and French decorations. 

The symbol of this identity at the personal level is Joseph Emmanuel 
Thomas, who was the Archbishop of Siirt and subsequently the Chaldean 
Patriarch. Thomas's education and career path extending from Beirut to Mosul 
constituted an example that took Siirt out of the provincial scale and carried it 
to the international stage of the Catholic hierarchy. Similarly, Addaï Scher's 
multilingual intellectual heritage is a rare example documenting the cultural 
productivity of Siirt within Eastern Christianity. These two figures are the 
historical representatives of Siirt Chaldeanism in terms of both institutional 
depth and intellectual continuity. 

However, this institutional and cultural density could not create a 
permanent guarantee against the socio-political instabilities of the region. The 
attacks experienced in 1897 and 1907 made the community's fragility visible; 
property disputes, merging with ethno-religious tensions, revealed the weak 
links of provincial security. Even the political openings brought by the Second 
Constitution could not appease the local conflict dynamics; ultimately, the 
destruction experienced during the war years largely ended the community's 
physical presence. Nevertheless, the Chaldean Catholic community was able to 
exhibit a capacity for diasporic reconstruction. Siirt-born Chaldeans in Mosul, 
Aleppo, and Istanbul maintained both cultural memory and spiritual solidarity 
through relief committees and associations. These organizations built a 
collective map of memory in place of the physical space lost in Siirt; thus 
reproducing the communal identity with a spatial flexibility beyond historical 
continuity. 

In conclusion, the example of Siirt offers an opportunity to examine the 
local-social correspondences of Catholic missionary history, the forms of 
renegotiating religious identities in the Ottoman provinces, and the survival 
strategies of minority communities together. Siirt Chaldeans, in this context, 
are a paradigmatic example of a modern Eastern Christian community 
oscillating in the triangle of "global mission, local resistance, and dual identity." 
Although the community's physical presence has been erased today, its 
intellectual, institutional, and theological heritage continues to exist as an 
integral component of both Chaldean Catholic identity and Ottoman provincial 
history. 

 

 



333 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dizin 

Abd-i Yeşû, 105 
Abdisho, 35, 36, 39 
Abdoulahad, 32, 33, 129, 163 
Adam Arkhimandrit, 37 
Adana, 57 
Addai Scher, 57, 58, 59, 61, 62 
Adday Edişir Şir’in, 104 
Alevi, 132 
Alkuş, 50, 53 
Alman, 131, 155, 156 
Amerika, 106, 121, 169 
Amid, 18, 26, 32, 33, 36, 37, 

38, 39, 40, 42, 44, 108, 163 
Ankara, 16, 19, 20, 22, 30, 54, 

69, 86, 87, 88, 90, 156, 164, 
165, 168, 172, 173, 179 

Annuaire Pontifical Catholique, 
34, 136, 163 

Antep, 140 
Apostolik, 40, 41, 43, 47, 55 
Aroh, 144, 145 

Asuri, 37 
Audo, 42, 46, 47 
Aynsalib, 64, 67, 69, 84 
Baarda, 76, 164 
Babıali, 53, 98, 116, 117, 120 
Babıâli, 64, 66, 67, 68, 98, 99, 

107, 111, 112, 113, 115, 116, 
117, 118, 119, 120, 121, 130, 
144, 156 

Babil, 15, 27, 40, 41, 53 
Bağdat, 30, 48, 49, 55, 98, 106, 

117, 119 
Bala, 144, 147, 148 
Bapst, 121, 122, 292 
Bar Tappe, 37, 38 
Bar-Tatar, 45, 46, 47, 48, 49 
Barwari, 144 
Basra, 55, 59 
Bedros, 68, 141, 146 
Belçika, 153 
Berré, 82, 83 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 334 

Bervari, 47, 132, 133 
Beyrut, 53, 55, 57, 94, 114, 159 
Bitlis, 18, 20, 22, 28, 31, 79, 81, 

85, 90, 94, 112, 114, 116, 
119, 138, 140, 141, 143, 144, 
147, 148, 163, 170 

Bohtan, 21, 108, 109, 110, 127, 
129, 154 

Boissieu, 85, 87, 88, 89, 90, 93, 
94, 95, 173, 253 

Bonte, 143 
Camillo Borghese, 37 
Cilo, 36 
Cizre, 19, 27, 32, 33, 37, 59, 63, 

66, 70, 126, 130, 136, 141, 
147, 148, 149, 151, 156 

Cizvit, 53, 56, 71 
Clemens, 38, 40 
Codex, 59, 60 
Cumhuriyet, 20, 138, 139, 152, 

153, 154, 156, 157, 164, 168 
Darülhayr, 116 
Davud, 55, 59, 100 
Deh, 61, 96, 144 
Delcassé, 121, 122, 292 
Dersaadet, 118, 149 
Dersaâdet, 116 
Deyr-i Zir, 144, 147, 148 
Diyarbekir, 18, 19, 20, 21, 22, 

33, 38, 39, 42, 46, 79, 94, 
100, 101, 105, 118, 131, 136, 
144, 147, 148, 154, 167, 173 

Dominiken, 33, 40, 42, 44, 47, 
56, 68, 71, 72, 75, 76, 79, 82, 
83, 85, 87, 91, 92, 96, 102, 
104, 107, 110, 111, 112, 113, 
114, 116, 117, 122, 124, 126, 
127, 134, 136, 140, 143, 155, 
156, 158 

Duhuk, 144, 147, 148 

Duval, 25, 71, 74, 109, 110, 
126, 134, 135, 166 

eğitim, 26, 33, 43, 46, 47, 48, 
50, 52, 53, 61, 62, 63, 68, 69, 
70, 71, 72, 74, 75, 76, 77, 78, 
79, 80, 81, 82, 83, 84, 87, 88, 
90, 91, 92, 93, 95, 97, 98, 99, 
100, 102, 104, 105, 108, 109, 
110, 111, 114, 115, 116, 121, 
124, 125, 126, 128, 131, 134, 
138, 140, 156, 158, 159 

Elie, 53 
Eliya, 35, 36, 37, 38, 40 
Elyasa, 37 
Emanuel, 55, 65, 91, 116, 117, 

118, 119, 120, 122, 142, 147 
Ermeni, 21, 28, 30, 39, 49, 55, 

58, 65, 74, 75, 79, 80, 81, 87, 
100, 108, 110, 116, 126, 127, 
131, 133, 137, 139, 141, 143, 
144, 147, 150, 151, 165, 166, 
170 

Ermeniler, 29, 37, 58, 123, 132, 
133, 147 

Eruh, 20, 30, 31, 61, 132, 136, 
137, 138, 144 

Erzurum, 28, 29, 30, 31 
Farcy, 90 
Filistin, 37 
Fransa, 58, 61, 62, 75, 76, 77, 

78, 79, 82, 83, 90, 91, 93, 94, 
95, 99, 104, 107, 108, 111, 
114, 115, 117, 118, 121, 122, 
153, 155, 156, 157 

Fransız, 43, 58, 61, 71, 73, 77, 
78, 79, 80, 84, 85, 87, 91, 93, 
94, 95, 98, 104, 105, 107, 
110, 111, 112, 113, 114, 115, 
116, 117, 120, 121, 122, 125, 



335 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

134, 141, 144, 146, 148, 151, 
155, 156, 158, 159 

Garzan, 19, 20, 30, 131, 132, 
133, 137, 138, 141, 142 

Gharzan, 144 
Goyan, 149 
Gregory, 36, 40, 105 
Gregoryen, 37, 74, 80, 81, 131, 

133, 140 
Guératel, 25, 110, 125, 126, 

136, 145 
Guiralel, 25, 110 
Habib, 36, 100, 116 
Hakkâri, 86, 106, 133, 165 
Haleb, 118 
Halep, 94, 152, 154, 160 
Hanna, 60, 68, 80, 100, 109, 

116 
Hasankeyf, 19, 37 
Haseke, 152 
Havil, 27, 110 
Helali, 149 
Henri Amanton, 47 
Hesn Kayfa, 37 
Hezekyas, 40 
Hınçak, 150 
Hindi, 39, 40, 42, 44, 108 
Hindistan, 35, 39 
Hizan, 19, 131, 132, 133 
Hnanisho, 36 
Hnan-Yesu, 41 
I. Dünya Savaşı, 22, 34, 76, 78, 

94, 104, 139, 150, 152, 158, 
159 

Innocent, 33, 40 
Irak, 18, 72 
Islahat, 62, 63, 65, 69, 161 
İhtida, 146 
İlyas, 37, 40, 41, 80, 116 
İngiltere, 79, 121, 140, 155, 156 

İran, 18, 37, 72, 86, 118, 120 
İsmet İnönü, 157 
İstanbul, 19, 54, 57, 58, 79, 80, 

86, 99, 106, 114, 136, 139, 
153, 160, 165, 166, 168, 169, 
170, 171, 172 

İtalya, 121, 153 
İttihat ve Terakki, 115 
Jacques, 35, 48, 50, 61, 170, 

173 
Jêlu, 36 
Joseph, 31, 34, 35, 38, 39, 42, 

44, 45, 46, 47, 52, 53, 56, 71, 
85, 86, 87, 93, 94, 95, 105, 
108, 110, 124, 125, 136, 159, 
164, 166, 172, 173 

Julius, 33, 35 
Kanonik, 40 
Kapuçin, 40 
Kapusenler, 72, 113 
Karamit, 37 
Karmelit, 40 
Karmelitler, 72 
Katolik, 15, 16, 25, 26, 27, 33, 

34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 
42, 43, 46, 47, 48, 49, 53, 54, 
55, 56, 58, 62, 63, 65, 66, 67, 
69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 
77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 
85, 87, 88, 90, 91, 92, 93, 94, 
95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 
102, 104, 105, 107, 108, 109, 
110, 111, 112, 113, 114, 115, 
116, 117, 118, 119, 120, 121, 
122, 123, 124, 125, 127, 128, 
129, 130, 131, 133, 134, 135, 
136, 139, 140, 141, 144, 146, 
148, 151, 152, 153, 155, 156, 
157, 159, 160 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 336 

Keldani, 15, 16, 17, 26, 27, 28, 
29, 30, 31, 33, 34, 35, 36, 38, 
39, 40, 41, 43, 44, 45, 46, 47, 
48, 49, 52, 53, 54, 55, 57, 58, 
62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 
70, 71, 74, 75, 77, 78, 79, 80, 
81, 82, 83, 85, 86, 87, 91, 95, 
96, 98, 99, 100, 101, 102, 
104, 105, 106, 109, 115, 116, 
118, 119, 120, 121, 122, 124, 
125, 126, 127, 129, 130, 131, 
133, 134, 135, 136, 138, 139, 
141, 142, 143, 144, 145, 146, 
147, 148, 150, 151, 152, 153, 
154, 155, 156, 158, 159, 160, 
171 

Keldani Kilisesi, 34, 41, 44, 49, 
53, 54, 99, 125 

Keldani Patrikhanesi, 27, 41, 
46, 47, 98 

Keldani Patrikliği, 36, 46, 98, 
143, 171 

Keldanice, 51, 57, 84, 100, 105, 
115, 124 

Kemb, 26, 38, 39 
Kerkük, 136, 152 
Kudüs, 37, 114 
Kürt, 19, 55, 85, 97, 132, 142, 

143, 145, 147, 149, 150, 151, 
165 

Kürt Hevî, 150 
Kürt Teali, 150 
Lazare, 40 
Lazarist, 33, 155 
Lazaristler, 72, 98, 113 
Leonard, 36 
litürjik, 45, 46, 66, 72, 75, 91, 

96, 97, 124, 136, 154, 159 
Lozan Antlaşması, 152, 154, 

156 

Lübnan, 37, 152 
Makdassi, 50, 51, 52, 53 
Mardin, 17, 29, 32, 36, 39, 41, 

42, 79, 154, 164 
Maron, 35, 36, 171 
Maronitler, 37, 58 
Maryakub, 36, 37, 38 
Meryem, 60, 92 
Meşrutiyet, 148, 149, 150, 151, 

159, 165 
metropol, 40 
Metropolit, 99 
Michel, 40, 41, 42, 44, 45, 46, 

47, 48, 50, 169 
Midilli, 111, 112, 113, 114, 

121, 122 
Midyat, 29, 154 
Miran, 142, 143 
misyoner, 25, 33, 34, 53, 58, 

61, 67, 72, 76, 77, 78, 83, 84, 
86, 87, 90, 94, 95, 100, 103, 
106, 107, 109, 112, 113, 117, 
124, 127, 130, 136, 139, 146, 
150, 155, 157 

Muradiye, 141 
Musul, 21, 36, 39, 42, 43, 44, 

51, 53, 55, 56, 57, 62, 70, 73, 
76, 78, 79, 82, 91, 94, 95, 97, 
98, 99, 105, 107, 108, 109, 
114, 115, 118, 120, 124, 126, 
131, 133, 136, 142, 144, 148, 
152, 155, 156, 159, 160 

Musuri, 147 
Muş, 20, 138, 140 
Müller-Simonis, 129, 134, 135, 

170 
Müslüman, 22, 28, 63, 64, 65, 

67, 68, 69, 74, 80, 82, 83, 86, 
108, 114, 131, 132, 135, 136, 
137, 139, 144 



337 | SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER 

Naamo, 48, 49, 50, 52 
Nahçıvan, 37 
Nasturi, 22, 25, 26, 27, 33, 34, 

35, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 44, 
54, 58, 74, 77, 103, 108, 109, 
110, 118, 124, 126, 127, 128, 
129, 131, 133, 136, 141, 159 

Nehrivan, 143 
Nestorius, 34, 37 
Nusaybin, 35 
Œuvre des, 61, 75 
Ortodoks, 80, 133, 140 
Osmanlı, 16, 19, 20, 21, 27, 29, 

31, 32, 39, 46, 48, 49, 52, 53, 
55, 56, 57, 58, 62, 63, 64, 66, 
67, 69, 70, 71, 76, 77, 79, 80, 
84, 85, 86, 87, 91, 92, 93, 94, 
98, 99, 100, 101, 102, 103, 
104, 105, 106, 107, 108, 110, 
111, 112, 113, 114, 115, 116, 
117, 118, 119,120, 121, 122, 
125, 129, 130, 133, 135, 136, 
138, 139, 140, 141, 142, 143, 
144, 145, 147, 148, 149, 150, 
151, 152, 153, 155, 156, 157, 
159, 160, 166, 168, 169, 170, 
171, 173 

Ozim, 144 
palliumu, 36 
Papa, 33, 35, 36, 37, 38, 40, 41, 

42, 46, 53, 54, 55, 56, 57, 73, 
98, 117, 118, 119, 120 

Papalık, 46, 47, 99, 119 
Paris, 31, 34, 35, 40, 42, 43, 47, 

51, 57, 58, 61, 62, 70, 71, 82, 
83, 85, 87, 88, 98, 121, 124, 
125, 126, 127, 134, 135, 155, 
163, 164, 165, 166, 167, 168, 
169, 170, 171, 173, 251, 253 

Patermann, 131, 134, 170 

Patrik Vekâleti, 142, 144, 147, 
149 

Paulus, 37, 40 
Pernot, 83, 84, 88, 113, 114, 

115, 170, 251, 252 
Pervari, 20, 136, 137, 138, 142, 

146 
Petrus, 27, 54, 69 
Pierre, 35, 41, 42, 45, 46, 47, 

146, 171 
Pius, 41, 42, 46, 57, 167 
Présentation, 92, 113, 114 
Pro Armenia, 144, 146, 171 
Propaganda Fide, 35, 38, 43, 

46, 47, 50, 77, 78, 134, 164 
Protestan, 26, 80, 81, 103, 109, 

131, 133, 137, 139, 141 
Reversurus, 119, 120 
Rıdvan, 20, 30, 77, 129, 132, 

133 
Richeir, 126 
Roma, 15, 18, 27, 32, 33, 34, 

35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 
43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 
52, 53, 54, 55, 56, 57, 62, 78, 
98, 99, 105, 108, 118, 119, 
120, 121, 127, 129, 130, 131, 
135, 152, 163, 164, 169, 170, 
171 

Rus, 22, 130 
Salmas, 36, 45, 123 
Sason, 20, 22, 131, 132, 133 
Scher, 34, 57, 58, 61, 96, 105, 

135, 159 
Serwan, 144 
Siirt, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 

26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 
35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 
43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 
51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 59, 



SİİRT KELDANİ METROPOLİTLİĞİ: KURUMSALLAŞMA, MİSYONERLİK VE TOPLUMSAL İLİŞKİLER| 338 

60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 
68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 
76, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 
84, 85, 86, 87, 88, 90, 91, 92, 
94, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 
102, 104, 105, 106, 107, 108, 
109, 110, 111, 112, 113, 114, 
115, 116, 117, 118, 119, 120, 
121, 122, 123, 124, 125, 126, 
127, 128, 129, 130, 131, 132, 
133, 134, 135, 136, 137, 138, 
139, 140, 141, 142, 143, 144, 
145, 146, 147, 150, 151, 152, 
153, 154, 156, 157, 159, 160, 
163, 164, 165, 166, 167, 168, 
169, 170, 171, 172, 173, 179 

Silopi, 147, 148, 151 
Simeon Denhâ, 36 
Simon, 35, 38, 164 
Simun, 36 
Sivas, 140 
Sœur de la Présentation, 111 
Sœurs de la Présentation, 84, 

91, 98, 113 
Sœurs Dominicaines de la 

Présentation’a, 113 
Suriye, 80, 139, 140 
Sünni, 132 
Süryani, 27, 28, 32, 33, 35, 39, 

58, 59, 78, 80, 87, 91, 95, 98, 
100, 116, 122, 124, 133, 135, 
138, 139, 143, 144, 147, 150, 
151, 154 

Şafii, 132 
Şemun, 39 
Şemʿun, 26, 36, 38, 108 
Şırnak, 20, 138, 143 
Şimun, 108 
Şirvan, 20, 110, 131, 132, 133, 

137, 138, 147 
Takpan, 143, 148 
Tanzimat, 22, 62, 63, 64, 65, 

66, 67, 102, 165 
Taşnak, 150 
Tevrat, 15, 59 
Tfinkdji, 35, 38, 40, 42, 44, 45, 

48, 50, 51, 52, 53, 55, 56, 
110, 125, 135, 136, 172 

Theodor, 37 
Thomas Rokos, 47 
Trabzon, 21, 29, 156 
Unio, 40 
Urfa, 94, 154 
Urmiye, 19, 36, 86, 107 
Van, 19, 28, 79, 94, 98, 103, 

109, 112, 113, 126, 156, 166 
Vatican, 47, 172 
Vital Cuinet, 75, 127, 134, 135 
Yabancı Okullar, 157, 168, 171 
Yakubi, 74, 75, 80, 126, 131, 

133, 140, 141, 144 
Yohannan, 33, 35, 38 
Yohannan Sulaqa, 35 
Yusuf, 21, 35, 39, 68, 101 
Zebunizâde, 55 
Zirkan, 149 

 

 



ISBN: 978-625-378-516-1
978-625-378-516-1


	önk
	Siirt Keldani Metropolitliği Kurumsallaşma, Misyonerlik Ve Toplumsal İlişkiler, Türkçe ve İngilizce (1)
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ: TARİHSEL, COĞRAFİ VE KAVRAMSAL TEMELLER
	Keldani Kavramının Etimolojik, Tarihsel ve Kavramsal Çerçevesi
	Siirt’in Coğrafi Konumu ve Şehirsel Tanımı
	Siirt Sahasında Konfesyonel Reorganizasyon ve Nasturi Kimliğinin Epistomolojik Direnci (XVI. - XX. Yüzyıl Başı)
	Misyoner Stratejilerinin İki Yönlü Modeli: Pedagojik Nüfuz ve Mali Patronaj
	Nasturi Nüfusu ve Demografik Kırılganlık
	Nasturi-Keldani Çekişmesi ve Misyonerlik Alanının Çoğulcu Dinamikleri
	Nasturilerin Konfesyonel Kimlik İnşasında Süreklilik
	XIX. Yüzyılda Siirt’te Kamusal Kimlik ve Ekonomik Üretim

	Siirt Bölgesinde Nasturilerin Katolikliğe Geçiş Süreci (XVI. - XX. Yüzyıllar)
	İlk Birlik Girişimi (1553 - Diyarbekir Birliği)
	Kurumsal Dönüm Noktası (1681 - Amid Patrikliği’nin Kurulması)
	Misyonerlik Aşaması ve Kurumsallaşma (XIX. Yüzyıl)
	XIX. Yüzyıl Sonu ve XX. Yüzyıl Başında Dönüşümün Yoğunlaşması (1890-1913)

	1. BÖLÜM: SİİRT KELDANİ KATOLİK KİLİSESİ: KURUMSAL YAPI, HİYERARŞİ VE RUHANİ LİDERLİK
	1.1. Kilise ve Roma İlişkileri
	1.1.1. Siirt’in Katolik Kimliğin Merkezlerinden Biri Olması
	1.1.1.1. XVI-XIX. Yüzyıllarda Siirt’in Keldani Kilisesindeki Konumu ve Roma ile Birlik Süreci
	1.1.1.2. Michel Cattola ve Yerel Hiyerarşinin Tanınması (1826-1855)
	1.1.1.3. Siirt Piskoposluğu’nun Kurumsal Tahkimi ve Kanonik Kutuplaşma: MichelPierre Bar-Tatar Dönemi (1836-1884)


	1.2. Piskoposluk Dönemleri
	1.2.1. Kanonik Gerilimler ve Bar-Tatar’ın Çift Yönlü Konumlanışı
	1.2.1.1. Siirt Piskoposluğu ve Kanonik Kutuplaşma: Michel Pierre Bar-Tatar’ın Çift Yönlü Konumlanışı (1858-1884)
	1.2.1.2. Papalık Otoritesine Bağlılık ve Güvence (1860)
	1.2.1.3. Patrik Özerkliği Savunusu ve Kanonik İtirazlar (1860–1884)
	1.2.1.3.1. Malabar Krizi ve Delegeliğe Karşı Tavır
	1.2.1.3.2. Kanonik Direniş ve Vatican I Konsili
	1.2.1.3.3. Eğitim Kurumlarına Müdahale İtirazları

	1.2.2. Piskopos Naamo ve Vicarial İdare (Makdassi) (1885-1892)
	1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée)
	1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: Son Osmanlı Keldani Patriği ve Siirt Piskoposluğu
	1.2.2.3. Siirt Piskoposu Addai Scher/Addy Şir

	1.3. Siirt Keldani Katolik Kilisesi’nin İnşa ve Ruhsat Süreci
	1.4. Siirt Keldani Cemaati: Kurumsal Örgütlenme ve Osmanlı İdari Sistemiyle Etkileşim
	1.4.1. Erken Kurumsallaşma Teşebbüsleri ve Hukuki Temeller (1840-1856)
	1.4.2. Kurumsal Zirve: Eğitim ve Ruhani Liderlik


	2. BÖLÜM: EĞİTİM FAALİYETLERİ, MİSYONERLİK AĞI VE SOSYAL HİZMETLER
	2.1. Katolik Misyonerlik Faaliyetleri ve Sahaya Nüfuz
	2.1.1. Katolik Misyoner İkametgâhının Açılışı ve Okulla Sahaya Nüfuz
	2.1.2. Kadro Krizi ve Yerli Klero Stratejisi: Siirt’te Katolik Misyonun Kırılganlığı ve Sürdürülebilirlik Arayışı (1891–1892)
	2.1.3. Konsolosluk-Himaye-Okullaşma Üçgeni (1894-1913)

	2.2. Eğitim Kurumlarının Gelişimi ve Sayısal Analiz
	2.2.1. Siirt Sancağında Keldani Eğitim Kurumları (1890–1898): Sayısal Yapı ve Cemaatler Arası Karşılaştırma
	2.2.2. 1890 Yılı: Erkek Ağırlıklı, Kurumsal Yoğunluklu Yapı
	2.2.3. Rüşdiye Düzeyinde Kurumsallaşma

	2.3. Tanıklıklar ve Misyoner Raporları
	2.3.1. Misyoner R. P. Berré’nin Tanıklığında Siirt’te Katolik Keldaniler ve Dominiken Misyonunun Faaliyetleri (1910)
	2.3.2. Maurice Pernot’un 1912 Raporu Üzerinden Değerlendirme: Siirt’te Katolik Misyonerlik Ağı ve Eğitim Faaliyetleri

	2.4. Sosyal ve Tıbbi Misyon: Peder Joseph De Boissieu
	2.4.1. Peder Joseph De Boissieu’nun Tıbbi Misyonerlik Pratiği ve Ahlaki Sorumluluk Boyutu
	2.4.1.1. Peder Joseph De Boissieu ve Katolik Temsiliyetin Ahlaki Boyutu
	2.4.1.2. Salgınlar, Yönetici Desteği ve Misyonerlerin Çalışma Ortamı
	2.4.1.3. Ücretsiz Hizmet Karşılığında Dinî Etki Alanı

	2.5. İnsani Yardım ve Mesleki Eğitim Faaliyetleri
	2.5.1. Siirt Keldanilerine Yönelik Katolik Yetimhanesi
	2.5.2. Siirt Keldanilerine Meslek Edindirme Kursları: Halıcık

	2.6. Kültürel Etki ve Misyonerlik Kimliği
	2.6.1. Son Dönem Osmanlı Siirt’inde Katolik Rahibeler, Eğitim ve Fransız Kültürel Etkisi
	2.6.2. Joseph de Boissieu’nin Siirt’teki Misyonerlik Faaliyetleri: Fransa’ya Karşı Vatanseverlik, Devlet Politikası ve Fedakârlık

	2.7. Kurumsal Finansman ve Eğitim Ağı Yapısı
	2.7.1. XX. Yüzyılda Şehir-içi Erkek Okulları, Seminer Bağlantısı ve Mikro-Finansman Düzeni

	a) Sacramentum:
	b) Paideia:
	c) Sosyal yardım:

	3. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ VARLIĞI: İDARİ SİSTEM, DİPLOMASİ VE GÜVENLİK
	3.1. Arka Plan ve Uzun XIX. Yüzyıl Çerçevesi
	3.2. Geç Osmanlı Döneminde Siird Sancağında Keldani/Keldani Katolik Cemaatinin İdarî Temsili, Eğitim Altyapısı ve Taşra Bürokrasisine Entegrasyonu
	3.3. Mülkiyet, Ruhsat ve Sağlık Pratiği: Belediye-Vilayet-Sefaret Pazarlığı
	3.4. Devlet ve Denetim: Nişanlar, Diplomatik Onurlar ve Cemaat Temsiliyeti: Siirt Keldanileri Örneği
	3.5. Osmanlı Devleti’nin Siirt’teki Misyoner Faaliyetlerine Yönelik İdari ve Hukuki Denetimi
	3.6. İdari Kurumlaşma ve Yayın Kontrolü
	3.7. Diplomatik Müdahale ve Gümrük Muafiyetleri
	3.8. Diplomatik Etkileşim ve Yerel Yansımalar
	3.9. Siirt-Bohtan Sahasında Katolikleşme ve Nasturi Direnci: Misyoner Stratejileri ve Osmanlı Müdahaleleri
	3.10. Siirt’te Mülkiyet İhtilafları, Muafiyet ve Ruhsat Şartlar
	3.11. Tashih-i Kayıt, Arazi Tasnifi ve Muafiyetin Koşulları
	3.12. Dil, Eğitim ve Diplomasi: Fransız Misyonerlerinin Siirt’teki Faaliyetleri ve Osmanlı’nın Tepkisi
	3.13. Siirtli Keldanilerin Osmanlı Bürokrasisindeki Yeri
	3.14. Siirt Keldanilerinin Devlete Sadakat Bildirimleri
	3.15. 1898: Bağdat’ta Sœur de la Charité ve “Önce Ruhsat” İlkesi; Emanuel’in Seyahati
	3.16. Patrik Seçimine Katılım Kriterleri ve Emanuel Hakkında İdari Değerlendirmeler (1898-1899)
	3.17. Patrik Seçimi Usul Krizi- Reversurus, Papa Vekili ve Babıali’nin Çerçevesi
	3.18. Midilli Krizi, Fransız Taleplerinin Paket Hâline Gelişi ve Onaylar-Siirt Bağlamında
	4. BÖLÜM: SİİRT’TE KATOLİK KELDANİ VARLIĞI: XIX. YÜZYILDAN I. DÜNYA SAVAŞINA
	4.1. Misyonerlik, Eğitim ve Kurumsallaşma Nüfus Dinamikleri ve Demografik Hareketlilik
	4.1.2 Nüfus Tahminlerindeki Değişkenlik
	4.1.3. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü
	4.1.4. Keldani Topluluğunun İran’a Göçü
	4.1.5. XIX. Yüzyılın Sonlarında Kimlik Rejimi, Kurumsal Ağ ve Sayısal Temelle
	4.2.5.1. Misyon Topografyasının İnşası (1882-1885)
	4.2.5.2. İlk Geniş Ölçekli Sayım (1883)
	4.2.5.3. Bölgesel Kesit: Dek-Hassker Bandı (1884)
	4.2.5.4. Kurumsal Ölçeklenme ve Eğitim Siyaseti (1891)

	4.2. İstatistikler ve Toplumsal Yapı (1913-1918)
	4.2.1. 1913 İstatistiklerine Göre Siirt Başpiskoposluğu’nda Nasturi Nüfusun Dağılımı

	4.3. Siirt’te Nüfus, Sosyo-Kültürel ve Kurumsal Yapı (XIX. Yüzyıl-XX. Yüzyıl Başı)
	4.3.1. Siirt Sancağı İnanç Grupları Analizi:
	4.3.2.1. Müslümanlar
	4.3.2.2. Hristiyanlar
	4.3.2.3. Ermeniler
	4.3.2.4. Yakubiler (Süryaniler)
	4.3.2.5. Nasturiler
	4.3.2.6. Yezidiler
	4.3.2.7. Keldaniler


	4.4. 1917-1918 İdari Yapısı Çerçevesinde Siirt Sancağında Keldani Nüfus
	4.5. Mezhepler Arası Rekabet ve Siyasi Yükseliş
	4.5.1. Protestan Misyonların Yükselişi ve Mezhepler Arası Rekabetin Yoğunlaşması (1883-1892)
	4.5.2. Katolik Kurumlarının Siyasi Güç Olarak Yükselişi ve Yakubi Gerilimi (1913)

	4.6. Güvenlik Sorunları ve Toplumsal Olaylar (1897-1912)
	4.6.1. Siirt ve Çevresinde Keldanilere Yönelik Saldırılar
	4.6.2. Garzan Vakası (1897)
	4.6.3. Pro Armenia Gazetesi’ne Göre 1907 Yılında Keldani Toplumunun Durumu
	4.6.4. İhtida Olayları
	4.6.5. Cizre Olayları (1907-1909)

	4.7. Siyasal ve Toplumsal Dönüşüm
	4.7.1. Osmanlı Devleti’nin II. Meşrutiyet Sonrası Politikası (1909-1912)
	4.7.2. I. Dünya Savaşı Sonrası Siirt Keldanileri: Göç, Diaspora ve Yeniden Cemaatleşme
	4.7.3. I. Dünya Savaşı ve Lozan Sonrası Himaye Rejimlerinin Dönüşümü: Musul-Siirt Hattı Üzerinden Bir İnceleme

	Sonuç
	KAYNAKÇA
	PREFACE
	INTRODUCTION: HISTORICAL, GEOGRAPHICAL, AND CONCEPTUAL FOUNDATIONS
	The Etymological, Historical, and Conceptual Framework of the Term “Chaldean”
	The Geographical Location and Urban Description of Siirt
	Confessional Reorganization in the Siirt Region and the Epistemological Resistance of Nestorian Identity (16th - Early 20th Century)

	Nestorian Continuity and Religious Resistance in the Siirt Region
	The Two-Fold Model of Missionary Strategies: Pedagogical Influence and Financial Patronage
	Nestorian Population and Demographic Fragility
	Nestorian-Chaldean Conflict and the Pluralistic Dynamics of the Missionary Field
	Continuity in the Confessional Identity Construction of Nestorians
	Public Identity and Economic Production in Siirt in the 19th Century
	The Transition of Nestorians to Catholicism in the Siirt Region (XVI - XX Centuries)
	The First Union Attempt (1553-Union of Diyarbekir)
	Institutional Turning Point (1681-Establishment of the Patriarchate of Amid)
	Missionary Phase and Institutionalization (XIX Century)
	Intensification of Transformation at the End of the XIX and Beginning of the XX Century (1890-1913)
	CHAPTER 1: THE SIIRT CHALDEAN CATHOLIC CHURCH: INSTITUTIONAL STRUCTURE, HIERARCHY, AND SPIRITUAL LEADERSHIP
	1.1. Relations between the Church and Rome
	1.1.1. Siirt as One of the Centers of Catholic Identity
	1.1.2. The Position of Siirt in the Chaldean Church and the Union Process with Rome (16th-19th Centuries)
	1.1.2. Michel Cattola and Recognition of the Local Hierarchy (1826–1855)

	1.1.3. Institutional Consolidation of the Siirt Bishopric and Canonical Polarization: The Period of Michel Pierre Bar-Tatar (1836–1884)
	1.2. Episcopal Periods
	1.2.1. Canonical Tensions and Bar-Tatar's Dual Positioning
	1.2.1.1. The Bishopric of Siirt and Canonical Polarization: Michel Pierre Bar-Tatar’s Dual Positioning (1858-1884)
	1.2.1.2. Loyalty and Assurance to Papal Authority (1860)
	1.2.1.3. Defense of Patriarchal Autonomy and Canonical Objections (1860–1884)
	1.2.1.4. The Malabar Crisis and Stance Against the Delegation
	1.2.1.5. Canonical Resistance and the First Vatican Council
	1.2.1.6. Objections to Interference in Educational Institutions
	1.2.2. Bishop Naamo and Vicarial Administration (Makdassi) (1885–1892)
	1.2.2.1. Makdassi (Jérémie-Timothée)
	1.2.2.2. Joseph Emmanuel Thomas: The Last Ottoman Chaldean Patriarch and the Bishopric of Siirt
	1.2.2.3. Bishop Addai Scher/Addy Shir of Siirt

	1.3. The Construction and Licensing Process of the Siirt Chaldean Catholic Church
	1.4. Siirt Chaldean Community: Institutional Organization and Interaction with the Ottoman Administrative System
	1.4.1. Early Institutionalization Attempts and Legal Foundations (1840–1856)
	1.4.2. Institutional Peak: Education and Spiritual Leadership

	CHAPTER 2: ACTIVITIES, MISSIONARY NETWORKS, AND SOCIAL SERVICES
	2.1. Catholic Missionary Activities and Field Penetration
	2.1.1. Opening of the Catholic Missionary Residence and Penetration into the Field via Schools
	2.1.2. Cadre Crisis and the Local Clergy Strategy: Fragility and the Search for Sustainability of the Catholic Mission in Siirt (1891–1892)
	2.1.3. The Consulate-Protection-Schooling Triangle (1894-1913)

	2.2. Development of Educational Institutions and Numerical Analysis
	2.2.1. Chaldean Educational Institutions in the Sanjak of Siirt (1890–1898): Numerical Structure and Inter-Communal Comparison
	2.2.2. Year 1890: Male-Weighted, Institutionally Dense Structure
	2.2.3. Year 1898: Institutionalization at the Rüşdiye Level

	2.3. Testimonies and Missionary Reports
	2.3.1. Catholic Chaldeans in Siirt and the Activities of the Dominican Mission in the Testimony of Missionary R. P. Berré
	2.3.2. Evaluation via Maurice Pernot's 1912 Report: Catholic Missionary Network and Educational Activities in Siirt

	2.4. Social and Medical Mission: Father Joseph De Boissieu
	2.4.1. Father Joseph De Boissieu’s Medical Missionary Practice and the Dimension of Moral Responsibility
	2.4.1.1. Father Joseph De Boissieu and the Moral Dimension of Catholic Representation
	2.4.1.2. Epidemics, Administrator Support, and the Missionaries' Working Environment
	2.4.1.3. Religious Sphere of Influence in Exchange for Free Service

	2.5. Humanitarian Aid and Vocational Training Activities
	2.5.1. Catholic Orphanage for Siirt Chaldeans
	2.5.2. Vocational Training Courses for Siirt Chaldeans: Carpeting

	2.6. Cultural Impact and Missionary Identity
	2.6.1. Catholic Nuns, Education, and French Cultural Impact in Late Ottoman Siirt
	2.6.2. Joseph de Boissieu’s Missionary Activities in Siirt: Patriotism for France, State Policy, and Sacrifice

	2.7. Institutional Financing and Education Network Structure
	2.7.1. Intramural Boys' Schools, Seminary Connection, and Micro-Financing Regime in the 20th Century
	CHAPTER 3: CATHOLIC CHALDEAN PRESENCE IN SIIRT: ADMINISTRATIVE SYSTEM, DIPLOMACY, AND SECURITY


	3.1. Background and the Framework of the "Long XIX Century"
	3.2. Administrative Representation, Educational Infrastructure, and Integration into Provincial Bureaucracy of the Chaldean/Chaldean Catholic Community in the Sanjak of Siird in the Late Ottoman Period
	3.3. Property, Licensing, and Medical Practice: The Municipal-Provincial-Embassy Bargaining
	3.4. State and Supervision: Decorations, Diplomatic Honors, and Community Representation: The Example of the Siirt Chaldeans
	3.5. Ottoman State’s Administrative and Legal Supervision of Missionary Activities in Siirt
	3.6. Administrative Institutionalization and Publication Control
	3.7. Diplomatic Intervention and Customs Exemptions
	3.8. Diplomatic Interaction and Local Reflections
	3.9. Catholicization and Nestorian Resistance in the Siirt-Bohtan Field: Missionary Strategies and Ottoman Interventions
	3.10. Property Disputes, Exemption, and Licensing Conditions in Siirt
	3.11. Correction of Registry, Land Classification, and Conditions of Exemption
	3.12. Language, Education, and Diplomacy: Activities of French Missionaries in Siirt and the Ottoman Reaction
	3.13. The Place of Siirt Chaldeans in the Ottoman Bureaucracy
	3.14. Declarations of Loyalty to the State by Siirt Chaldeans
	3.15. 1898: Sœur de la Charité in Baghdad and the "License First" Principle; Emanuel’s Journey
	3.16. Criteria for Participation in Patriarchal Election and Administrative Evaluations Regarding Emanuel (1898-1899)
	3.17. Procedural Crisis in Patriarchal Election-Reversurus, the Pope’s Proxy, and the Framework of the Sublime Porte
	3.18. The Mytilene Crisis, the Packaging of French Demands, and Confirmations - In the Context of Siirt
	CHAPTER 4: CATHOLIC CHALDEAN PRESENCE IN SIIRT: FROM THE XIX CENTURY TO WORLD WAR I
	4.1. Missionary Work, Education, and Institutionalization: Population Dynamics and Demographic Mobility
	4.1.2. Variability in Population Estimates
	4.1.3. Migration of the Chaldean Community to Iran
	4.1.4. Identity Regime, Institutional Network, and Numerical Foundations in the Late XIX Century
	4.1.4.1. Construction of the Mission Topography (1882-1885)
	4.1.4.2. First Large-Scale Census
	4.1.4.3. Regional Cross-Section: The Dek–Hassker Band
	4.1.4.4. Institutional Scaling and Educational Policy

	4.2. Statistics and Social Structure (1913-1918)
	4.2.1. Distribution of the Nestorian Population in the Siirt Archbishopric According to 1913 Statistics

	4.3. Population, Socio-Cultural and Institutional Structure in Siirt (XIX Century-Early XX Century)
	4.3.1. Analysis of Faith Groups in the Sanjak of Siirt:
	4.3.2.1. Muslims
	4.3.2.2. Christians
	4.3.2.3. Armenians
	4.3.2.4. Jacobites (Syriacs)
	4.3.2.5. Nestorians
	4.3.2.6. Yezidis
	4.3.2.7. Chaldeans
	4.4. Chaldean Population in the Sanjak of Siirt within the Framework of the 1917-1918 Administrative Structure


	4.5. Inter-Sectarian Competition and Political Rise
	4.5.1. The Rise of Protestant Missions and the Intensification of Inter-Sectarian Competition (1883-1892)
	4.5.2. The Rise of Catholic Institutions as Political Power and the Jacobite Tension (1913)

	4.6. Security Problems and Social Incidents (1897-1912)
	4.6.1. Attacks against Chaldeans in Siirt and Environs
	4.6.2. The 1897 Garzan Incident
	4.6.3. The State of Chaldean Society in 1907 According to the Pro Armenia Newspaper
	4.6.4. Conversion Incidents
	4.6.5. 1907–1909 Cizre Incidents

	4.7. Political and Social Transformation
	4.7.1. Policy of the Ottoman State after the Second Constitution (1909–1912)
	4.7.2. Siirt Chaldeans After World War I: Migration, Diaspora, and Re-Communalization
	4.7.3. Transformation of Protection Regimes After World War I and Lausanne: An Analysis via the Mosul–Siirt Line

	CONCLUSION
	Dizin

	ARK

